LIBRARIES

UNIVERSITY OF WISCONSIN - MADISON

Brecht heute : Jahrbuch der Internationalen
Brecht-Gesellschaft = Brecht today. 3 1973

Frankfurt a.M.: Athenaum, 1973

https://digital.library.wisc.edu/1711.dl/SXQIPG663L4D)8C

http://rightsstatements.org/vocab/InC/1.0/

The libraries provide public access to a wide range of material, including online exhibits, digitized
collections, archival finding aids, our catalog, online articles, and a growing range of materials in many
media.

When possible, we provide rights information in catalog records, finding aids, and other metadata that
accompanies collections or items. However, it is always the user's obligation to evaluate copyright and
rights issues in light of their own use.

728 State Street | Madison, Wisconsin 53706 | library.wisc.edu



ATHENAUM

BHE[H" HE“' Jahrbuch der
Internatlonalen
Brecht-
BHE(HT mnn Gesellschaft
Jahrgang 3/1973

Herausgegeben von
Gisela Bahr, Eric Bentley, John Fuegi,

Reinhold Grimm, Jost Hermand,
Walter Hinck, Ulrich Weisstein




gz e HHH LT ee HH i ri p%;ﬁ@wﬁﬂm










BRECHT HEUTE - BRECHT TODAY




ANSCHRIFTEN

Prof. Dr. Gisela Bahr, Miami University, Department of German, Russian, and
East Asian Languages, Oxford, Ohio, 45056, USA

Prof. Dr. Eric Bentley, New York City, New York, USA

Prof. Dr. John Fuegi, University of Wisconsin — Milwaukee, Department of
Comparative Literature, Milwaukee, Wisconsin 53201, USA

Prof. Dr. Reinhold Grimm, University of Wisconsin, Department of German,
Madison, Wisconsin 53706, USA

Prof. Dr. Jost Hermand, University of Wisconsin, Department of German,
Madison, Wisconsin 53706, USA

Prof. Dr. Walter Hinck, 5000 Kéln-Lindenthal, Institut fiir deutsche Sprache
und Literatur, Albertus-Magnus-Platz

Prof. Dr. Ulrich Weisstein, Indiana University, Department of German, Ballan-
tine Hall 644, Bloomington, Indiana 47401, USA

Prof. Dr. Edward P. Harris, Secretary-Treasurer, University of Cincinnati,
Department of German, Cincinnati, Ohio 45211, USA



BRECHT HEUTE - BRECHT TODAY

JAHRBUCH DER INTERNATIONALEN BRECHT-GESELLSCHAFT

herausgegeben von

GISELA BAHR - ERIC BENTLEY - REINHOLD GRIMM
JOST HERMAND - WALTER HINCK - ULRICH WEISSTEIN

Geschiftsfithrender Herausgeber
JOHN FUEGI

(Mitarbeiter: B. Correll)

Jahrgang 3/1973-74

ATHENAUM



© 1973 by Athendum Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Printed in Germany - Alle Rechte vorbehalten
Umschlaggestaltung: Jiirgen Keil-Brinkmann
Satz und Druck: Poeschel & Schulz-Schomburgk, Eschwege
Buchbinderische Verarbeitung: Klemme & Bleimund, Bielefeld
ISBN: 3-7610-7180-9




INHALTSVERZEICHNIS

Werner Mittenzwei
Brechts Verhiltnis zur Tradition
1

Lew Kopelew
Brecht und die russische Theaterrevolution

19
Marjorie Hoover
Brecht's Soviet Connection: Tretiakov
39

Giinther Stark und Giinther Weisenborn: Die Mutter nach Gorki
Notes by E. L. Thomas

57

Keith A. Dickson
Brecht’s Doctrine of Nature
106

Fred Fischbach
L’Evolution politique deB.B.
122

Karl-Heinz choeps
Bertolt Brecht und George Bernard Shaw
156
Charlotte Koerner ‘
Das Verfahren der Verfremdung in Brechts frither Lyrik
173
Anthony Tatlow

The Hermit and the Politician: On the Translation of Chinese Poetry
198

Interview with Peter Stein conducted by Jack Zipes
210



Herbert Knust
Brechts Dialektik vom Fressen und von der Moral
221

BUCHBESPRECHUNGEN

Herbert Knust
251

Naomi Ritter
253

Anthony Tatlow
255
Louise J. Bird-Laboulle
260

Max Spalter
263

Marjorie L. Hoover
266

Edith Kern
270
Ulrich Weisstein
273
Hans Mayer
275
Richard J. Rundell
276

W. H. Nienhauser
278



WERNER MITTENZWEI
[Berlin, DDR]

UBER DEN SINN DER TRADITION
IM WELTREVOLUTIONAREN PROZESS:
BRECHTS VERHALTNIS ZUR TRADITION

I

Wenn sich Brecht intensiv mit dem Werk eines grofen Dichters, eines Klas-
sikers beschiftigte, so bediente er sich dabei einer merkwiirdigen Methode,
die er den Dichter und sein Werk »in die Krise bringen« nannte. An die
groflen umstrittenen Werke sollten ungewdhnliche Fragen gerichtet werden,
um auf diese Weise zu testen, inwieweit ein Werk iiber seine Entstehungszeit
hinaus Impulse fiir die Gegenwart zu geben und immer wieder auf neue Art
Genuf8 zu verschaffen vermag. Bedienen wir uns ein wenig dieser Methode,
wenden wir sie auf Brechts Auffassung iiber sein Verhiltnis zur Tradition,
zum weltliterarischen Erbe an. Die Frage, die hier zu stellen ist, heifit: Kénnen
Brechts Anschauungen iiber das weltliterarische Erbe Impulse fiir neue Uber-
legungen, neue Schritte zur Bewiltigung des weltliterarischen und kiinstleri-
schen Erbes in der entwickelten sozialistischen Gesellschaft geben? Es besteht
sicher kein Zweifel dariiber, dal neue Schritte, neue Anstrengungen auf die-
sem Gebiet notwendig sind. Die Ubereinstimmung in den Grundfragen der
marxistisch-leninistischen Erbeauffassung schliet nicht aus, dafl jede Zeit neue
Fragen stellt, neue Probleme aufwirft, die neue methodologische Vorschlige
und Verfahren verlangen. Das Verhiltnis zur Tradition und die Bewiltigung
des Erbes sind Fragen, die von den realen gesellschaftlichen Prozessen und dem
jeweiligen Stand der Bewuftseinsbildung hier und heute beantwortet werden
miissen. Deshalb muf$ die Literaturwissenschaft immer wieder neu iiberpriifen,
ob sie geniigend taugliche Losungsvorschlidge und methodologische Verfahren
entwickelt hat, damit nicht nur die Grofle, sondern vor allem die urspriingliche
Lebendigkeit und Frische des weltliterarischen Erbes iibermittelt wird. Wir
miissen uns fragen, ob unser theoretisches Arsenal nicht zu museal, ob unsere
Fragestellungen nicht allzu gebrduchlich und bequem geworden sind. Die wis-
senschaftliche Haltung gegeniiber den klassischen Werken der Vergangenheit
verlangt nicht nur Respekt und Ehrfurcht, sie mufl auch soviel Raum fiir die
»positive Provokation« erméglichen, um die Lebendigkeit und impulsgebende
Kraft alter Werke fiir die Bewuftseinsbildung der sozialistischen Menschen
und den Kunstfortschritt im Sinne des sozialistischen Realismus herauszufor-
dern. Bei solchen Gedanken dringt sich die Frage auf: Wire es dann nicht
besser, nicht Brecht, der schon als Klassiker gilt, sondern die Wirklichkeit selbst



2 Brecht Heute - Brecht Today

zu befragen? Mit den Brechtschen Theorien zur Tradition werden unsere Pro-
bleme nicht zu 18sen sein, selbst wenn wir sie nicht isoliert von den Losungs-
vorschlidgen betrachten, die von anderen sozialistischen Dichtern, von Becher
und Seghers, von Gorki und Majakowski, von Aragon und Neruda einge-
bracht wurden. Aber die Uberlegungen eines Dichters, der die Fragen von
Tradition und Revolution in den verschiedenen Phasen seines Lebens immer
wieder neu iiberpriift hat, setzen uns auch in den Stand, unsere eigenen, gegen-
wirtigen Probleme besser zu verstehen und zu meistern, denn, wie der Dichter
selbst sagt, »das Heute geht gespeist durch das Gestern in das Morgen«!.
Worin bestehen einige der wesentlichen Probleme in der gegenwirtigen
Phase der Erbeaneignung und der weiteren Entwicklung der marxistisch-leni-
nistischen Erbetheorie? Die Aneignung des weltliterarischen Erbes ist ein sehr
komplexer Vorgang, er umfaflt sowohl die Ebene der Rezeption, der Vermitt-
lung des Erbes wie auch die Ebene, auf der der Schriftsteller sich mit den Pro-
blemen des Erbes und der Tradition auseinandersetzt und sie fiir sein kiinst-
lerisches Schaffen und den Kunstfortschritt nutzbar zu machen versucht. Der
Literaturwissenschaftler ist an beiden Problemebenen interessiert und enga-
giert. Fiir den Marxisten-Leninisten sind Tradition und Revolution keine sich
von vornherein ausschlieBenden Gegensitze. Aber indem das Verhiltnis zur
Tradition, zum weltliterarischen Erbe als unabdingbares Moment des weltre-
volutiondren Fortschritts begriffen wird, entstehen auch die Probleme des Zu-
sammenhangs von Tradition und weltrevolutiondrem Prozef immer wieder
neu. Wie und auf welche Weise in der sozialistischen Gesellschaft das welt-
literarische Erbe angeeignet wird, hingt von den Kampfbedingungen, dem
Entwicklungsstand und den historischen Aufgaben der Arbeiterklasse ab. Von
diesen Gesichtspunkten aus mufl auch beantwortet werden, was wir unter der
Aneignung des Erbes im Leninschen Sinne verstehen. Lenin spricht von der
kritischen Aneignung des Erbes, das bedeutet jedoch nicht Einengung im Zu-
gang zum weltliterarischen Erbe. Lenins Betonung des Kritischen bedeutet nicht
Einseitigkeit in der Traditionsbestimmung, nicht Armut in der Auswahl des
Erbes. So tadeln wir mit volligem Recht die spitbiirgerlichen Traditionskon-
zeptionen auch wegen ihrer Einseitigkeit. Kritische Aneignung heifit, die gro-
Ren Kunstleistungen fritherer Gesellschaftsformationen aus ihren Klassenver-
hiltnissen und in ihren Widerspriichen zu begreifen. Eine solche Aneignungs-
weise muf mit historischem Sinn vorgenommen werden und darf keineswegs
dazu fithren, die Schwiichen statt die Stirken der grofen Werke der Vergan-
genheit zu zeigen. So einleuchtend diese Prinzipien auch sind, so schwierig
sind sie zu handhaben. Die kritische, die Widerspriiche nicht iibertiinchende
Erbeaneignung erschlieBt erst die urspriingliche Lebendigkeit und Frische des
Erbes und macht das Erbe anwendbar fiir die gegenwirtigen Aufgaben und

1 Bertolt Brecht, Stiicke, Bd. 1, Berlin, Weimar 1955, S. 15.




Werner Mittenzwei 3

Kiampfe. Es ergibt sich nimlich durchaus keine Schmilerung des Kunstgenus-
ses, wenn der Aneignungsprozef darauf gerichtet ist, ein Werk in seinen Wi-
derspriichen — und zwar in seinen Widerspriichen zu seiner Zeit wie zu unserer
Zeit — aufzugreifen. Es hingt mit dem Entwicklungsstand der Arbeiterklasse
und dem Kulturniveau unserer sozialistischen Gesellschaft zusammen, daf3
eine solche kritische Sicht, die nicht nur die Vergangenheit als ein bestimmtes
Feld historischer Moglichkeiten wertet, sondern auch die Gegenwart in diese
historische Sicht einbezieht, zur direkten Quelle des Kunstgenusses und der
menschlichen Produktivitit wird.

Die kritische Aneignung des Erbes beruht auf der Dialektik von Aneignung
und Aufhebung. Fiir den Marxisten-Leninisten verbinden sich Tradition und
Revolution, weil das Proletariat die zwei objektiven Grundvorginge zu ver-
binden weif, daf sich das Proletariat bei seiner Gesellschaftsumwilzung auf
das »feste Fundament des menschlichen Wissens stiitzt. ..«, auf alles Wertvolle,
was von der menschlichen Gesellschaft geschaffen worden ist (Lenin), und daf8
vom Proletariat zugleich bei dieser Gesellschaftsumwilzung »am radikalsten
mit den iiberlieferten Ideen gebrochen wird2». Hierin besteht der theoretische
Ausgangspunkt dafiir, da wir von einer kritischen Aneignung des Erbes
sprechen.

Diese Fragen verbinden sich mit einem weiteren Problemkomplex, der in
unserer Kunstdiskussion — insbesondere um das Theater — eine grofle Rolle
spielt und den Ernst Schumacher wie folgt formulierte: »Inwieweit kdnnen
wir diejenigen, die vor uns progressiv waren, fiir uns produktiv machen, ohne
uns gleichzeitig der Gefahr auszusetzen, nicht geniigend aktuell zu sein®«.
Hierbei geht es um die Frage, inwieweit die groSen Werke der Weltliteratur
Gegenstand der Aneignung, der Aufhebung (im dialektischen Sinne) oder der
Umformung sind. Vor diese sehr komplizierten Probleme sieht sich die Litera-
turwissenschaft gestellt, will sie sich nicht blo8 museal verhalten. Denn schlie§3-
lich geht es darum, ob und in welcher Weise das weltliterarische Erbe Einflufl
auf die gegenwirtige Kunstentwicklung nimmt. Die Literaturwissenschaft
kann viel zur Mobilisierung des Kunstfortschritts beitragen, wenn es ihr ge-
lingt, den schopferischen, dialektischen Proze8 der Erbeaneignung naher zu
beschreiben und bestimmte methodologische Verfahren zu entwickeln. Zu zei-
gen wire, wie im ProzeB der schopferischen Aneignung immer auch das Mo-
ment des Umformens und Umwertens enthalten ist. Denn erst innerhalb einer
solchen Dialektik ist eine wegweisende Kanalisierung des Kunstfortschritts
moglich. ,

Ich méchte diese Fragen, die aus der gegenwirtigen Entwicklung abgeleitet
sind, in Zusammenhang bringen mit der Analyse von Brechts Position zum

2 Karl Marx / Friedrich Engels, Werke, Bd. 4, Berlin 1969, S. 481.
3 Ernst Schumacher, in: Mitteilungen der Deutschen Akademie der Kiinste 10 (1972),
H.1,S. 8.




4 Brecht Heute - Brecht Today

weltliterarischen Erbe. Es geht nicht darum, sie aus der Sicht Brechts zu beant-
worten, sondern mehr um ein Testen, ob seine Vorschlidge und Methoden auch
zur Losung der Probleme unserer Zeit beitragen kénnen.

II

Noch immer ist die Meinung anzutreffen, Brecht habe in seinem Verhiltnis
zur Tradition eine Aufenseiterposition innegehabt. Gerade ihm, der immer
wieder die Tradition, die Groflen der Weltliteratur als Verbiindete fiir seine
Kunstrichtung suchte, wird oft ein skeptisches, widerspruchsvolles Verhltnis
zur Tradition vorgehalten. Dabei gab es in keiner Phase seines Lebens ein
Desinteresse am literarischen Erbe. Wo es sich um wirkliche revolutionére
Fortfithrung handelt, betonte er schon in den zwanziger Jahren, »so ist Tra-
dition notig«%. Bei aller Radikalitit gegen die Vorherrschaft der »traditionel-
len Kunst« war er nicht bereit, auf Tradition zu pfeifen. Fiir Brecht war das
literarische Erbe aber auch nicht etwas Selbstverstindliches, zu dem sich die
Menschen bekennen, weil es ihnen zufillt, weil es schlieBlich durch GroBe
legitimiert ist. Mehr als das Bekenntnis zur Tradition stellte Brecht die Wi-
derspriiche im biirgerlich-humanistischen Erbe wie auch die Schwierigkeiten
der Aneignung heraus.

Die Kompliziertheit, aber auch die Widerspriiche in seiner Erbeauffassung
kommen in seiner Theorie iiber die Funktion der Vorkimpfer zum Ausdruck,
die Brecht in den dreifliger Jahren im Exil entwickelte. Die Vorkimpfer-Theo-
rie zeigt besonders deutlich Brechts Streben nach Tradition und zugleich die
Vorsicht, sich selbst den besten Traditionen nicht allzu willig auszuliefern. In
dieser Theorie wies er den aus der biirgerlichen Klasse kommenden, aber fest
mit dem Proletariat verbundenen Schriftstellern, die er Vorkdmpfer nannte,
die Funktion zu, die literarische Tradition mit den groflen Neuerungen der
sozialistischen Literatur zu verbinden. Uber diese » Vorkdmpfer« vollziehe sich
die Dialektik von Tradition und Neuerertum. Thre Funktion sei gerade dadurch
gegeben, dafd sie gewisse Phasen der biirgerlichen Kultur mitvollzogen, ihr
aber zugleich kritisch, ja antagonistisch gegeniibergestanden habe. Dagegen
falle der »Neu Anfangendec, also jener Schriftsteller, der aus dem noch nicht
zur Macht gekommenen Proletariat hervorgegangen ist, dadurch, daf3 er die
Tradition noch nicht beherrscht, leicht unter die Herrschaft der Tradition zu-
riick’. Nachdem aber das Proletariat gesiegt habe, werde die Funktion der
sVorkampfer« eine rein formalistische. Thre Schwiiche bestehe darin, dafl sie,
durch die Entwicklung iiberholt, nurmehr die Form entwickeln wiirden, wih-

4 Bertolt Brecht, Schriften zum Theater, Bd. 1, Berlin, Weimar 1964, S. 247.
5 Bertolt-Brecht-Archiv, Berlin, Tagebiicher, Eintragung vom 5. 8. 40, Mappe 277,
Blatt 30 (im folgenden so zitiert: BBA, Tgb. 5. 8. 40, 277/30).



Werner Mittenzwei 5

rend der Vorstof zu neuen Gegenstinden nicht mehr von ihnen, sondern von
den neu auf den Plan tretenden Dichtern der sozialistischen Gesellschaft aus-
gehe. Aus den Handen der »Vorkimpfer« aber empfange die neue soziali-
stische Dichtergeneration jenes Arsenal, das sie zur Bewiltigung ihrer Auf-
gaben benétige.

Soweit die Auffassung Brechts. Meiner Meinung nach kann man sie nicht
in allen Punkten teilen. Das Problem des Beherrschtwerdens durch die Tradi-
tion und der Souverdnitit gegeniiber der Tradition ist nicht mechanisch auf-
teilbar zwischen den mit dem Proletariat verbundenen »Vorkimpfern« und
den Dichtern des Proletariats. Die Vermittlung zwischen Erbe und Neuerertum
wurde sowohl von den einen wie den anderen wahrgenommen. Die Inbesitz-
nahme des gesamten humanistischen Erbes durch die proletarischen Schrift-
steller wie durch das Proletariat als Klasse wurde hier von Brecht unterschitzt.
Sieht man aber von dieser Unterschitzung und mechanischen Aufspaltung ab,
so griff Brecht mit seinen Uberlegungen einige Probleme auf, die Einblick in
die iiberaus komplizierte Dialektik zwischen Tradition und Neuerertum er-
moglichten. :

Brechts Vorkidmpfer-Theorie, so viele Einwinde es auch gegen sie geben
mag, verdeutlicht sein Verhiltnis zur Tradition. Sie hebt den Widerspruch
hervor, den Brecht bei der Bewiltigung der Tradition durch revolutionire
Schriftsteller sieht. Die Ablehnung wie die Gleichgiiltigkeit gegeniiber der Tra-
dition verwirft Brecht als sektiererisch, als unproduktiv im revolutioniren
Kampf. Zugleich sieht er sich aber auch veranlafit, auf die Schwierigkeiten und
Gefahrenmomente bei der Aneignung des Kunsterbes aus der antagonisti-
schen Klassengesellschaft hinzuweisen. Dabei lenkt er insbesondere auf zwei
Gesichtspunkte hin. Erstens: Das grofSe Kunsterbe der antagonistischen Klas-
sengesellschaft sei, wie progressiv auch immer in einzelnen Werken, doch von
der Art, da3 ihm erst einmal widersprochen werden miisse, bevor es angeeig-
net werden kénne. Man muB3 in diesen Uberlegungen Brechts einen Versuch
sehen, das naher zu beschreiben, was Lenin die kritische Aneignung des kul-
turellen Erbes der Vergangenheit nannte. Brecht kam es vor allem in seiner
letzten Schaffensphase darauf an, die groflen Werke des weltliterarischen Erbes
in ihrem urspriinglichen Ideengehalt, in ihrer Kiithnheit und Frische zu er-
schlieen. Die Klassiker sollten in ihren Vorziigen und nicht in jhren Schwi-
chen gezeigt werden; das hinderte ihn jedoch nicht, die Widerspriiche in ihren
Werken und in ihrer Geisteshaltung herauszustellen. In seinen Tagebiichern,
die er immer wieder benutzte, um iiber sein Verhiltnis zum Erbe zu reflek-
tieren, finden sich viele Eintragungen, viele Analysen, die alle aus der Dialek-
tik von Kritik und Bejahung gesehen sind. Wenn ein Werk der Vergangenheit
zu sehr nur vom Gesichtspunkt her vorgestellt wird, was uns mit ihm ver-
bindet, sah Brecht die Gefahr der Harmonisierung, die Preisgabe einer klas-
senmafligen Wertung historischer Prozesse. Ein solches Verfahren widerspricht




6 Brecht Heute - Brecht Today

nicht nur der Leninschen Auffassung iiber die kritische Aneignung, es birgt
auch die Gefahr, die urspriingliche Schoénheit und Frische eines Werkes zu be-
schidigen oder zu zerstdren. Vor allem am Beispiel der deutschen Klassik
machte Brecht klar, daB den Klassikern durch die kritische Sicht, durch die
Hervorhebung der Widerspriiche nicht ihre Gréfle und Schonheit genommen
wird, da8 aber das unkritische Vertrauen auf Grofe und Klassizitit eine le-
bendige Traditionsvermittlung und Erbeaneignung negativ beeinflussen kann.
Wirkliche Grofe birgt immer auch die Gefahr eines pontifikalen Verhaltens
zur Kunst der Vergangenheit. Brecht nannte eine solche Haltung die Ein-
schiichterung durch Klassizitit. Thr kann entgegengewirkt werden, wenn das
Erbe stindig einbezogen wird in die Prozesse der sich verindernden Gegen-
wart, wenn Verfahren und Methoden gefunden werden, die darauf abzielen,
ein Werk im dialektischen Prozef von Kritik und Bejahung mit den nachhal-
tigsten Tendenzen des gegenwirtigen Kunstfortschritts zu verbinden. Hier
liegt unsere Aufgabe, die eben nicht nur darin bestehen kann, zu zeigen, was
historisch legitim ist und was nicht, sondern die mehr darauf gerichtet sein
muf, durch methodologische Impulse und Vorschlige die Einwirkung wesent-
licher Teile des weltliterarischen Erbes auf die gegenwirtige Literatur zu er-
moglichen und zu férdern. Innerhalb des Prozesses von Kritik und Bejahung,
von Umgestaltung und Aneignung gilt es Markierungspunkte zu setzen und
Fehlentwicklungen anzuzeigen.

Soweit einige Schlulfolgerungen fiir unsere hteraturw1ssenschaft11che Ar-
beit. Doch kehren wir zu den Gedankengingen Brechts iiber das Problem der
Souverinitit gegeniiber der Tradition zuriick und wenden wir uns dem zwei-
ten wesentlichen Gesichtspunkt Brechts zur Traditionsproblematik zu.

Brecht betrachtete die strategischen Fragen der Erbeaneignung stets im Zu-
sammenhang mit dem weltrevolutiondren Prozef3, mit der Revolutionstheorie.
Im Zusammenhang mit den grofen politischen Kdmpfen in den dreifiger und
vierziger Jahren korrigierte er einige frithere Auffassungen iiber weltlitera-
rische Erscheinungen. Im Exil wurde das Erbe zu einer hochgradig politischen,
im bestimmten Sinne sogar weltpolitischen Frage. Es ging hierbei nicht nur um
Bekenntnisse zu bestimmten literarischen Vorbildern der Vergangenheit. Die
Auseinandersetzung um das weltliterarische Erbe war in erster Linie eine
Frage nach der richtigen Politik, nach der Revolution, nach der Art und Weise,
wie neue Formen menschlichen Zusammenlebens aussehen und praktisch ver-
wirklicht werden miissen. In dieser Hinsicht sind die Tagebiicher Brechts ein
ausgezeichnetes Studienobjekt. Dort stehen Eintragungen iiber das literarische
Erbe neben der besorgten Frage nach dem Ausgang der Schlacht von Smolensk.
Gerade dieser unvermittelte Umschlag von Eintragungen iiber Erbeprobleme,
gegenwirtige literarische Produktion und Weltpolitik macht den Zusammen-
hang, die objektive Dialektik dieser Probleme deutlich. Hier liegt Material fiir
eine minutiése Studie, in der die Haltung Brechts zum Erbe in direkter Kon-




Werner Mittenzwei 7

frontation mit den historischen Ereignissen und den weltpolitischen Grund-
fragen jener Zeit dargestellt werden konnte. Auf diese Weise lieBe sich nicht
nur der eminent politische Charakter des ganzen Erbeproblems deutlich ma-
chen, sondern auch jener Zusammenhang, den Brecht in einer Tagebuch-Ein-
tragung vom 5. 2. 1942 in dem knappen Satz zusammenfafSte: »die schlacht
um smolensk geht auch um lyrik«.®

Im Zusammenhang mit der Volksfrontbewegung und teilweise als direkter
Ausdruck ihrer Aktionen und ihrer Politik gab es in den dreiffiger und vier-
ziger Jahren einige groSe Debatten um das literarische Erbe. Allein schon ihr
Bezug zur Volksfrontpolitik, zum antifaschistischen Kampf zeigt, daf es in
ihnen nicht um akademische Fragestellungen, nicht um vergangene Zeiten,
sondern um die unmittelbare Gegenwart, ja, mehr noch, um jene Zeitphase
ging, die der Zerschlagung des Faschismus folgte. Das grofSe Arsenal der Welt-
literatur, ihre Dichter, Gestalten und Ideale wurden kritisch durchleuchtet,
analysiert und gewertet, um auf diese Weise Vorstellungen und Wege in eine
neue Gesellschaft sichtbar zu machen. War das Traditionsproblem fiir viele
Dichter bisher nur eine Frage des subjektiven Bekenntnisses zu literarischen
Vorbildern gewesen, so wurde es jetzt zur angewandten Revolutionsstrategie,
beziehungsweise zu einem Instrumentarium fiir die Kldrung der Frage, wie
nah oder wie weit entfernt man sich von der revolutiondren Gesellschaftsum-
wilzung glaubte.

Brechts Position innerhalb dieser Auseinandersetzung wird besonders deut-
lih, wenn man seine Erbe- und Traditionsauffassung mit der von Georg
Luké4cs, Theodor W. Adorno und Herbert Marcuse vergleicht. Mit Adorno und
Marcuse traf Brecht bekanntlich im amerikanischen Exil zusammen. Mit
Luk4cs begann sich Brecht schon in den zwanziger Jahren auseinanderzuset-
zen. Mit allen drei Theoretikern polemisierte Brecht heftig in seinen Tage-
biichern, und wiederum ist das Traditionsproblem als angewandte Revolu-
tionsstrategie eigentlicher Gegenstand des Streites.

Betrachtet man den Kampf um das Erbe in jenen Jahren aus der Situation
Brechts, so ergibt sich eine merkwiirdige Konstellation. Er sah Erbevorstellun-
gen aufgebaut, die ihm unannehmbar schienen, weil sie seinem dichterischen
Schaffen gar keinen produktiven Zugang ermdglichten. Die Negation des Er-
bes — die Marcuse und Adorno propagierten — war fiir ihn kein kdmpferischer
Standpunkt. Eine solche Konsequenz hatte er schon in den zwanziger Jahren
verworfen. Aus seinen politischen Erfahrungen heraus konnte er aber auch
nicht Lukacs’ Position teilen. Adorno und Marcuse verwarfen das Erbe,
Lukd4cs hypertrophierte es in einigen Teilen und leitete daraus »formale Mu-
ster« ab. :

Das Argument, das Adorno gegen das kiinstlerische Erbe ins Feld fiihrte,

6 BBA, Tgb. 5. 2. 42, 280/01.



8 Brecht Heute - Brecht Today

ging davon aus, da die traditionelle Kunst »sozial« sei. Durch das dsthetische
Stilisationsprinzip, durch den Abbild- und Realititsbezug habe das grofe
kiinstlerische Erbe der Vergangenheit wie auch jene Kunst, die dieser Tradition
folge, ihren »Zoll an die verruchte Affirmation« entrichtet”. So vollziehe sich
die Anpassung an den Markt und an eine Gesellschaft, in der dann die grofien
traditionellen Kunstwerke im biirgerlichen Alltag einfach verschlissen wiirden.
Den Ausweg aus dieser Situation sah Adorno in der kritischen Selbstaufhe-
bung der Kunst; sie war fiir ihn im total individualisierten Kunstwerk voll-
zogen, das keinen Zugang zur empirischen Realitit und keinen gesellschaft-
lichen Anspruch mehr kennt. Nicht das gesellschaftskritische, auf Verdnderung
zielende Kunstwerk, sondern das individualistische, autonome Kunstwerk lie-
fere die richtige » Anweisung auf die Praxis«, »auf die Herstellung richtigen
Lebens«®. Deshalb seine Losung: »Aufgabe von Kunst heute ist es, Chaos in
die Ordnung zu bringen«®. Es war nur zu verstindlich, daf Brecht in Adorno
keinen Partner fiir eine fruchtbare Diskussion sah. In der undialektischen Ne-
gation der Tradition hatte Brecht schon in den zwanziger Jahren, als seine
Kunstauffassung von radikalistischen Tendenzen nicht frei war, keinen rech-
ten Sinn gesehen. Thm ging es nicht darum, die Kunst der Vergangenheit als
affirmativ zu verteufeln, sondern sie ihrem affirmativen Gebrauch zu entrei-
Sen. Eine solche Aufgabe war ganz im Sinne der Volksfrontpolitik. Diese
kémpferische Einstellung aber lieB die Theorie Adornos véllig vermissen. Sie
beruht nicht nur auf der Negation, sondern auch auf der Kapitulation. Wenn
Brecht mit Adorno darin iibereinstimmte, da in der biirgerlichen Gesellschaft
die Kulturgiiter dieselbe Funktion erhalten wie alle anderen Giiter, nimlich zu
Waren zu werden, so zog Brecht aus dieser These die Schlufolgerung, daf
die Kultur ihren »Giitercharakter« verliere und erst Kultur werde, wenn das
Proletariat die gesamte Produktion und damit auch die kiinstlerische von den
kapitalistischen Fesseln befreie. Brecht sah den Sinn der Kunst darin, daf sie
den Menschen hilft, ihre Existenz, ihr Schicksal zu meistern. Dieses Kriterium
bezog er auch auf das Erbe, wenn er iiber eine Erbediskussion der exilierten
Frankfurter Schule in sein Tagebuch notierte: »natiirlich werden nur die kiinste
gerettet, die an der rettung der menschheit sich beteiligen«1.

Lukacs’ Erbekonzeption war Teil seiner politischen Vorstellung von der
»revolutiondren Demokratie«, mit der er sich in die Volksfrontbewegung ein-
reihte und von der aus er den Gedanken der Volksfront propagierte. Aber in
ihrem eigentlichen Wesenszug wich diese Vorstellung von der politischen Stra-
tegie, wie sie das Kollektiv der kommunistischen Parteien erarbeitet hatte, ab.
Bereits in seinen »Blumthesen« (1929) formulierte Lukacs seine Vorstellun-

7 Theodor W. Adomno, Noten zur Literatur, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1965, S. 127.

8 Ebenda S. 134.

9 Theodor W. Adorno, Minima Moralia, Berlin, Frankfurt a. M. 1951, S. 428.
10 BBA, Tgb. 22. 8. 42, 280/27.



Werner Mittenzwei 9

gen von der »revolutiondren Demokratie«, indem er darlegte, welche Strategie
und Taktik die Arbeiterklasse in einer nicht unmittelbar revolutioniren Situa-
tion verfolgen miisse. Obwohl Lukacs’ Thesen Ende der zwanziger Jahre
viele Ziige zukiinftiger politischer Entwicklung vorwegnahmen, fithrten seine
Darlegungen letzten Endes zu einer Uberlagerung der antagonistischen Klas-
senverhiltnisse. Bei ihm verdringte die Vorstellungswelt der biirgerlich-demo-
kratischen Revolution die Leninsche Auffassung von der proletarischen Revo-
lution. Lukécs richtete sich auf eine lange Ubergangsperiode ein, aus deren
Sicht die proletarische Revolution zu einem unbestimmten Fernziel wurde. Wie
Lukéacs auf politischem Gebiet fiir seine »revolutionire Demokratie« das Vor-
bild der klassischen biirgerlichen Revolution des 19. Jahrhunderts benétigte,
so riickte er auf literarischem Gebiet die Traditionen des 19. Jahrhunderts in
den Mittelpunkt seiner dsthetischen Uberlegungen. Sein Verdienst, dafl er
nidmlich einen breiten Kreis nicht direkt revolutiondrer Schriftsteller “des
19. Jahrhunderts in seine Erbetheorie einbezog, schwiichte er aber dadurch ab,
daB3 er die Werke dieser Schriftsteller in einer Weise interpretierte, die den
eigentlichen Kampf gar nicht mehr erkennen liefen. Alles lief auf Vermitt-
lungen hinaus. Wichtig wurden vor allem die indirekten Zusammenhznge fiir
ihn. Der Klassenkampf vergeistigte sich, wurde zu einer Frage der hochge-
stochenen literarischen Analyse. Brecht drgerte es mafilos, wie sich in der Erbe-
konzeption Lukécs’ der Klassenkampf verfliichtigte. Verbittert trug er in sein
Tagebuch ein: »aber, natiirlich, den [Klassenkampf] konnen wir uns ja dazu-
denken, s>schliefllich< ist alles klassenkampf! dieser stumpfsinn ist gigan-
tisch«!!, Diese Methode bekam aber bei Lucics noch insofern einen fatalen
Zug, da er die Schriftsteller des 19. Jahrhunderts weit wichtiger nahm als die
der biirgerlichen Aufstiegsphase. Zwar fehlt es im Gesamtwerk Lukécs’ nicht
an Lob auch fiir die Schriftsteller der revolutiondren biirgerlichen Asthetik, wie
zum Beispiel fiir Diderot. Aber dieses Lob blieb abstrakt. Aus ihren Werken
leitete er keine methodologischen Schluf$folgerungen ab.

Da bei Lukacs das Erbe stets mit dem Realismusproblem verbunden war,
interpretierte er die grofSen Werke der Vergangenheit immer von seiner Rea-
lismusauffassung her. Dabei wurden die wirklichen Probleme, die sich bei der
Entwicklung eines neuen, des sozialistischen Realismus herausbildeten, von
der Gipfelhohe des biirgerlichen Realismus, die Lukécs theoretisch aufrichtete,
einfach iiberschattet. Mit volligem Recht wandte hier Brecht ein, daf§ Lukécs
gar keinen Unterschied zwischen biirgerlichem und sozialistischem Realismus
mache. Der von Hegel entlehnte Totalititsbegriff (als dieser das alte Epos
analysierte) wurde fiir Lukacs zum eigentlichen Kriterium, einem Kriterium,
das im wahrsten Sinne des Wortes nicht von dieser Welt war, um die es
Brecht ging. Wie wenig Brecht fiir ein solches Kriterium Verstindnis auf-

11 BBA, Tgb. 18. 8. 38, 275/09.




10 Brecht Heute - Brecht Today

brachte, zeigen einige Zitate aus Lukécs’ Darlegungen iiber den Goetheschen
Roman, die Brecht in sein Tagebuch eintrug. »breiter reichtum des lebensc
und der roman erweckt >die illusion der gestaltung des ganzen lebens in seiner
vollstindig entfalteten breite«c.’? In der Kontroverse mit Lukécs erwiesen
sich einige Begriffe, wie sie LukAcs verwandte, als unhaltbar. Begriffe wie
sbreiter Reichtum des Lebens« wurden von Lukacs unhistorisch, geradezu
idealistisch gebraucht. Sowenig ein Standpunkt, der innerhalb der kapitalisti-
schen Entfremdung blieb (bei Adorno und Marcuse) als richtig angesehen wer-
den konnte, sowenig konnte auch eine Auffassung geteilt werden, in der
das Moment des Kampfes, der Gegensitze, des Klassenkampfes ausgespart
blieb oder zumindest stark reduziert wurde. Deshalb richtete sich Brechts Kritik
in ihrer weltanschaulichen Konsequenz auch immer auf die gedankliche Aus-
klammerung des Klassenkampfes. «die marxschen kategorienc, schreibt Brecht
gegen Lukacs, »werden da von einem kantianer ad absurdum gefiihrt, indem
sie nicht widerlegt, sondern angewendet werden. da ist der Klassenkampf ein
ausgehohlter, verhurter, ausgepliinderter begriff, ausgebrannt bis zur un-
kenntlichkeit .. . bei dem lukécs ist der klassenkampf nur noch ein démon,
ein leeres prinzip, das die vorstellungen der leute verwirrt, nichts mehr, was
stattfindet«!3, Man mufl verstehen, daf8 der Streit um das Erbe fiir Brecht
keine akademische Frage war, sondern ein Schaffensproblem. Die Traditions-
linie, die Lukécs herauskristallisiert hatte, verwarf er nicht nur aus politischen
und dsthetischen Griinden, er sah in ihr einen weltfremden, vom Kampf weg-
fiithrenden Anspruch aufgerichtet, mit dem man, wie er in sein Tagebuch
schrieb, den fortschrittlichen Schriftstellern den Strick drehte®. Lukécs” Orien-
tierung auf Balzac und Tolstoi war nicht nur ein mechanisches Abziehen for-
maler Muster, hierin tduschte sich Brecht; Lukécs’ dsthetisches Credo war viel-
mehr aufs engste verkniipft mit seiner Vorstellung von der »revolutiondren
Demokratie« als langwirkender Ubergangsphase. Brechts Orientierung auf die
Schriftsteller der direkt revolutioniren Phasen, insbesondere der biirgerlichen
Aufstiegsphase wiederum entsprach seiner Vorstellung von der Moglichkeit
revolutiondrer Umwilzungen. Dagegen waren die Theorien von Herbert
Marcuse und Theodor W. Adorno iiber den saffirmativen Charakter der Kul-
tur« die Gegenposition zur Volksfrontbewegung mit einem nicht zu iiber-
sehenden konterrevolutioniren Akzent. So kam es, daf8 sich in den dreiliger
und vierziger Jahren die Stellung zum Erbe im starken Mafle politisierte und
zu einem direkten Mittel der groflen gesellschaftspolitischen Auseinanderset-
zung wurde.

Allein schon diese Ausfiihrungen erkldren, daf Brecht in seinem Verhiltnis
zum weltliterarischem Erbe keine Auflenseiterposition bezog, kein Vertreter

12 Ebenda.
13 BBA, Tgb. Juli 38, 275/03.
14 BBA, Tgb. 18. 8. 38, 275/09.




Werner Mittenzwei 11

einer ausgesprochen »plebejischen Tradition« war, der die Traditionslinie von
Lessing, Goethe, Hegel, Heine zu Marx durch eine andere Traditionsmarkie-
rung zu Marx hin zu ersetzen suchte. Freilich, mehr als das Bekenntnis zur
Tradition stellte Brecht die Widerspriiche im biirgerlichen humanistischen Erbe
heraus wie auch die Schwierigkeiten der Aneignung dieses Erbes. Empfanglich
fiir »grofe Vorbilder«, warnte er jedoch vor jeder Einschiichterung durch
Grofe; deshalb sann er auf Mittel und Methoden, um Groe auf ihre Brauch-
barkeit fiir neue gesellschaftliche Zwecke zu iiberpriifen. Auf diese Weise ent-
standen theoretische Uberlegungen und methodische Verfahren, mit denen die
marxistisch-leninistische Erbetheorie ausgebaut und weiterentwickelt werden
konnte.

I

Zum Verstindnis wie zur Kritik der Brechtschen Erbekonzeption und der damit
verbundenen methodologischen Verfahren ist die Kldrung des Aneignungsbe-
griffes in bezug auf das Kunsterbe notwendig. Grofe Kunstwerke, die Aus-
druck mensdhlicher Wesenskrifte sind, wirken iiber den geschichtlichen Hori-
zont ihrer Entstehungszeit hinaus. Uber Generationen und Jahrhunderte hin-
weg bildet sich sozusagen eine »zweite historische Dimension«. Das Kunst-
werk ist etwas Einmaliges, Unwiederholbares. Auch deshalb sind Kunstwerke
im eigentliche Sinne nicht »aufhebbar« und nicht »ausschépfbar«. Marx hat
bekanntlich diese Tatsache treffend anhand der Homerischen Epen dargelegt.
Sie vermdgen auch den heutigen Menschen noch Genuf8 zu bereiten und Er-
kenntnisse zu vermitteln, obwohl die Entwicklung auf allen Gebieten iiber die
historischen Voraussetzungen der griechischen Kunst hinweggegangen ist. In-
sofern besteht zum Beispiel ein wesentlicher Unterschied in der Aneignung des
philosophischen Erbes und des Kunsterbes. Im Unterschied zum philosophischen
Erbe ist das Kunsterbe auch nicht im dialektischen Sinne aufhebbar. Aber diese
Regel ist allzu grob, ist eine zu weitgreifende Verallgemeinerung, als daf8 sie als
besonders tauglich fiir die komplizierten literaturhistorischen Prozesse ange-
sehen werden kdnnte. Sosehr es auch geboten ist, sich dem Kunstwerk gegen-
iiber als einem Ganzen zu verhalten, muf sich der Schriftsteller wie auch der Li-
teraturwissenschaftler doch der verschiedenen Elemente im Kunstwerk und ihrer
unterschiedlichen Anwendung bewuft sein. Gerade der Aneignungsvorgang
gegeniiber den grofen Werken des kiinstlerischen Erbes verlangt die Beriick-
sichtigung der verschiedenen Elemente, die ihm in der Ganzheit des Kunst-
werkes gegeniibertreten. Nur aus einer solchen Sicht sind die Probleme der
Vermittlung an den Leser, die Probleme der Aufnahme des Erbes durch den
produzierenden Schriftsteller differenzierter zu bestimmen. Wenn man ndm-
lich den Aneignungsvorgang im einzelnen untersucht, wenn man sich des
komplexen und komplizierten Vorgangs bewuflt wird, zeigt es sich, dal ihm




12 Brecht Heute - Brecht Today

nicht nur die Bejahung, sondern stets auch die Kritik zugrunde liegen. Eine
lebendige Aufnahme des Erbes in der sozialistischen Gesellschaft vollzieht sich
im dialektischen Proze8 von Aneignung und Aufhebung. Diese Dialektik ver-
wischt nicht den positiven Charakter des Aneignungsbegriffs, vielmehr wird er
dadurch handhabbarer im Sinne des Einflusses auf die gegenwirtigen Kunst-
vorgéinge. Der Aneignungsvorgang bezieht sich immer auf die Ganzheit des
Kunstwerkes. In dieser Ganzheit sind aber auch Elemente vorhanden, die nicht
angeeignet, sondern die negiert oder dialektisch aufgehoben werden. Solche
Elemente sind die philosophischen, dsthetischen, kunsttheoretischen und kunst-
kritischen Interpretations- und Vermittlungsmuster, in die die Kunstwerke
eingebettet sind, und ein solches Element bilden die literarischen und kiinst-
lerischen Techniken. Mit beiden Erscheinungen hat sich Brecht im Zusammen-
hang mit der marxistisch-leninistischen Erbetheorie wiederholt beschiftigt, so
daf es sich lohnt, auf diese Probleme etwas niher einzugehen.

Kiinstlerisches Erbe, Traditionen werden iiberliefert. Sie sind nicht nur selbst
ein ideologischer Faktor, sie werden auch iiber ein bestimmtes ideologisches
Feld mit verschiedenen philosophischen und kunsttheoretischen Systemen ver-
mittelt. Diese Uberlieferung ist ein Machtfaktor, und es hat bisher noch keine
Klasse gegeben, die nicht bestrebt gewesen wire, auf diese oder die andere
Weise die Macht der Uberlieferung fiir sich in Anspruch zu nehmen. Schon
deshalb ist die Aneignung des literarischen Erbes kein passiver Vorgang. Das
Proletariat iibernahm das Erbe nicht unbeschidigt aus den Hinden der
Bourgeoisie. Auch konnte niemand erwarten, wie Brecht schreibt, »daf es sich
bei diesem Erbe um ein friedliches fleiffiges Hereinschaffen herrenlos im Regen
stehengelassener Giiter handeln konnte«!®, Die Aneignung des Erbes voll-
zog sich im Kampf, der weit iiber die politische Machtiibernahme durch das
Proletariat fortdauert, der in verschiedenen Formen bis in die entwickelte so-
zialistische Gesellschaft hineinwirkt. Eine materialistisch dialektische Erbean-
eignung wird deshalb nicht nur die historische Situation des aufzunehmenden
Kunstwerkes in Betracht ziehen, sondern auch die philosophischen und #sthe-
tischen Theoreme, die den Kunstwerken anhaften. Die Aneignung des welt-
literarischen Erbes durch die sozialistische Gesellschaft kann nicht erfolgen,
ohne das kiinstlerische Werk von den ideologischen Hiillen und Interpreta-
tionsmustern freizulegen. Die philosophischen und kunsttheoretischen Uber-
mittlungsversuche der biirgerlichen Ideologen kénnen jedoch nicht angeeignet,
sondern miissen, entsprechend ihres gesellschaftlichen Charakters, entweder
negiert oder aufgehoben werden. Brecht wies besonders darauf hin, wie zih und
langlebig oft diese ideologischen Einkleidungen sind. Wie bei alten Gemilden,
so sind auch in der Literatur die alten Geschichten von verschiedenen ideo-

15 Bertolt Brecht, Schriften zur Politik und Gesellschaft, Bd. 1, Berlin, Weimar 1968,
S. 142.




" Werner Mittenzwei 13

logischen Schichten iiberlagert. Die Aneignung von Kunstwerken in einem sol-
chen Zustand durch die sozialistische Gesellschaft widerspriche einer kritischen
Erberezeption im Leninschen Sinne und wire verhingnisvoll. Um diese ideo-
logischen Schichten abzutragen und die fritheren Interpretationsmuster zu zer-
storen, benutzte Brecht in den fiinfziger Jahren in seinen Bearbeitungen und in
seiner Inszenierungspraxis das Mittel der Ideologiekritik. Bei seinen Studien
zu Goethes Faust und bei der Inszenierung des Urfaust machte er darauf auf-
merksam, daf8 das Stiick erst von »Philosophie«, von ideologischen Zusitzen
gereinigt werden miisse, bevor der Zuschauer das Stiick in seinem urspriing-
lichen Ideengehalt, in seiner urspriinglichen Frische geniefen kann. Allein
schon daraus ist zu ersehen, dafl die Dialektik von Aneignung und Aufhe-
bung, von Aneignung und Umformung von dem Grad und dem Ausmafl der
ideologischen Kampfe abhingig ist, in denen ein Werk der Vergangenheit ge-
standen hat und gegenwirtig steht.

Zu den Elementen des Kunstwerkes, die nicht einfach angeeignet, sondern
dialektisch aufgehoben werden, miissen auch die literarischen Techniken ge-
zihlt werden. Fiir Brecht waren die literarischen Techniken ein ganz wesent-
liches Element der Tradition. Erst das Verstindnis dieses Standpunktes erklart
seine Haltung zur spétbiirgerlichen Kunstentwicklung. Die literarischen Tech-
niken verlangen als Element des Erbes eine andere Behandlungsweise als das
literarische Werk in seiner Gesamtheit. Wahrend das Kunstwerk der Vergan-
genheit im Grunde nicht aufhebbar ist, miissen kiinstlerische Techniken im
dialektischen Sinne aufgehoben werden. Nicht Aneignung, sondern Aufhebung
ist hier geboten. Der Unterschied in der methodologischen Verfahrensweise ist
ganz wesentlich, obwohl das Kunstwerk immer als Ganzes, als etwas Unteil-
bares wirkt. Eine solche Einstellung erkldrt auch die Vorliebe Brechts fiir be-
stimmte Dichter seiner Zeit, die technische Neuerer waren, deren ideologische
Position er aber iiberhaupt nicht teilte. So sagte er zum Beispiel iiber Georg
Kaiser: »Auf diese Weise sind Leute, die nichts Neues auf dem Herzen haben,
fiir die neue Technik bahnbrechend gewesen«.!® Brecht war der Meinung, daf3
ein Schriftsteller, der etwas von literarischer Technik versteht, Techniken
durchaus von ihrem spitbiirgerlichen, unbrauchbaren Inhalt abzuldsen ver-
mag. Auf diese Weise konnten die Techniken fiir neue gesellschaftliche Zwecke
brauchbar gemacht werden. Was bisher der Verdunklung gesellschaftlicher Zu-
sammenhinge diente, kénne nunmehr zu ihrer Aufhellung benutzt werden.
Uber die Schwierigkeiten eines solchen Verfahrens war sich Brecht durchaus
klar. Wenn man Brechts Einstellung zur literarischen Technik als ein Element
des Erbes sieht, wird auch verstindlich, daf8 sein Vorschlag nicht bedeutet,

16 Interview mit Bertolt Brecht im Kopenhagener »Ekstrabladet« vom 20. 3. 1934.
Zitiert in: Ernst Schiirer, Georg Kaiser und Bertolt Brecht. Uber Leben und Werk.
Frankfurt a. M. 1971, S. 56 (Schriften zur Literatur, 17).



14 Brecht Heute - Brecht Today

literarische Techniken als »neutral«, als »wertfrei« zu behandeln. Literarische
Techniken entwickeln sich bei der Formung gesellschaftlicher Inhalte, aber ein-
mal herausgebildet, bleiben sie nicht dem Inhalt untrennbar verhaftet. Als
Techniken erkannt und behandelt, als kiinstlerisches Erbe nicht angeeignet,
sondern dialektisch aufgehoben, sind sie handhabbar fiir die verschiedenen
gesellschaftlichen Zwecke. So schitzte Brecht Dichter wie Joyce, Proust und
Kafka wegen ihrer technischen Kultur. Auf ihre weltanschauliche Position ein-
zugehen sah er keine Veranlassung. So findet man bei Brecht zu diesen Schrift-
stellern aufler der Wertschitzung ihrer Technik meist kein weiteres kritisches
Wort. (Nur zu Franz Kafka gibt es einige Bemerkungen, die auf die weltan-
schauliche Position zielen.) Diese Gleichgiiltigkeit Brechts gegeniiber der welt-
anschaulichen Haltung dieser Schriftsteller hat aber — so paradox es klingt —
in der Brechtforschung zu dem Eindruck gefiihrt, als ob Brecht den Werken
dieser spitbiirgerlichen Dichter besondere Verehrung entgegenbringe. Das ist
aber gar nicht der Fall, Brecht kannte diese Dichter kaum. Die Kenntnis iiber
ihre Technik hatte er sich informativ verschafft. Auch verstand er in Biichern
zu »blittern«, um sich ihre literarische Machart, ihre Technik bewufSt zu ma-
chen. Wie wenig Brecht zu bewegen war, den umfangreichen Roman von
Joyce oder gar das grofle Romanwerk von Proust zu lesen, dariiber berichtet
Hanns Eisler: »Selbst auf mein dringendes Bitten hat er nicht Proust gelesen,
sondern lie8 sichs referieren. In >Ulysses< von Joyce hat er hineingeschaut —
wegen der Technik«.!” Wenn Brecht Joyce, Proust und Kafka gegeniiber
Lukécs verteidigte, so war damit keineswegs deren gesamtésthetische Position
oder gar die Weltanschauung gemeint; was Brecht mit den Namen dieser
Dichter verteidigte, war das kiinstlerische Experiment. Es ging Brecht um die
Bewahrung und Entwicklung des technischen Standards und der Kunstmittel.
Von diesem Gedanken ausgehend, formulierte er: »Jede Epoche mufl wenig-
stens soviel historischen Sinn aufbringen, daf sie auf weitere Entwicklung ge-
faBt ist und Werke, die rein technische Merkmale der Kunstfertigkeit auf-
weisen, aufhebt«.18

Zum dialektischen Vorgang der Erbeaneignung gehort auch die Umformung
alter Werke. Obwohl dieser Vorgang zu allen Zeiten der Kunst ein legitimes
und notwendiges Verfahren war, ist er noch immer umstritten. Gerade Brecht
und seine Versuche auf diesem Gebiet haben die Meinungen immer wieder
herausgefordert. Gegenwirtig erleben wir auf dem Gebiet des Theaters einen
nicht minder heftigen Meinungsstreit um diese Fragen. Hier sollen zunichst
noch einige Uberlegungen Brechts zur Sprache kommen. Bei all seinen Bearbei-
tungen, die Brecht seit Ende der vierziger Jahre vornahm, vertrat er niemals

17 Hans Bunge, Gespriche mit Hanns Eisler, Miinchen : Rogner+Bernhard, S. 163).
18 Bertolt Brecht, Schriften zur Literatur und Kunst, Bd. 2, Berlin, Weimar 1966,

S. 349 f.




Werner Mittenzwei 15

den Standpunkt, die Originalwerke zu ersetzen. Er wollte sie als einen »Um-
weg« auf dem Wege zum Verstdndnis der Originale verstanden wissen. »In
nicht allzu ferner Zukunft«, schrieb Brecht, »wird dieser [der Genuf8 an den
Originalwerken] infolge der Schulung des historischen Sinns und des édsthe-
tischen Geschmacks auch den breiten Massen der Bevilkerung moglich sein.«1?
Brecht strebte eine Betrachtungsweise des weltliterarischen Erbes an, die es
gestattete, durch Schulung des historischen Sinns dsthetischen Genuf8 auch aus
historisch ungenauen Kunstwerken zu ziehen wie auch aus solchen, die eine
Parteinahme fiir die historisch progressiven Krifte vermissen lieSen. Aller-
dings sollte der GenuB8 an solchen Dichtungen nicht dadurch zustande kom-
men, daf} historische Gesichtspunkte iiberhaupt verdrédngt werden. Vielmehr
zielte Brechts Bemiihen darauf ab, ein historisches Verstindnis zu entwickeln,
das die Hintergriinde und Ursachen von falscher Parteinahme und historischer
Fehleinschitzung einsehbar machte. Das Publikum war gleichsam angehalten,
die Korrekturen mitzulesen und aus einer solchen Lesart Genuf8 zu zichen.
Was gegenwirtig noch durch Bearbeitungen sichtbar gemacht werden mufte,
sollte spiter vom Publikum als schépferischer Denkakt dsthetisch mitvollzo-
gen werden. Die Betrachtungsweise, die Brecht hier vorschwebte, stellte hohe
Anforderungen an das Publikum. »Erst ein spétes Bildungsstadium verschafft
jedoch den GenuB an historischer Betrachtung«, vermerkte Brecht. »Genuf3
hatten zum Beispiel Marx und Engels, wenn sie den reaktioniren Balzac dabei
ertappten, wie er in der Beschreibung der Realitit seine eigenen Theorien auf-
gibt. Aber dieser Genuf eines ungeheuer geschulten Betrachters ist unserem
Publikum vorldufig versagt.«2 Das war zu Beginn der fiinfziger Jahre. Brecht
sah deshalb in den Bearbeitungen einen Ausweg. Sie boten die Moglichkeit,
auf jenes historische Verstindnis hinzuarbeiten, ohne es einfach vorauszuset-
zen. Spiter, so raumte Brecht ein, konne man vielleicht von Bearbeitung der
Klassiker ganz absehen. Brecht formulierte: »Nach 20 Jahren kann vielleicht
ein Denkmalschutz der Klassiker eingefiihrt werden — heute sollte man Ein-
griffe gestatten®!«. Der von Brecht vorgeschlagene Zeitraum fiir Bearbeitungen
wiire gerade jetzt abgelaufen. Die Bearbeitungen und Umformungen alter Ge-
schichten aber ist eher hiufiger geworden, und der Streit dariiber wird kaum
duldsamer gefithrt. Wo ist hier eine Losung?

Brechts vorsichtige Formulierung, da8 man »vielleicht« eine Art Denkmal-
schutz fiir Klassiker einfithren konnte, besagt schon, daf er sich seines Vor-
schlages nicht ganz sicher war. Andere, die Brechts Experimentierlust und
Freude am Neuerzihlen alter Geschichten genau kennen, glauben in dieser
Bemerkung sowieso nur eine Beschwichtigung seiner auf historische Treue

19 Schriften zum Theater, Bd. 6, Berlin, Weimar 1964, S. 337.

20 Shakespeares »Coriolan« im Berliner Ensemble, in: Theater der Zeit 19 (1964)
H. 7, 5. 5.

21 Ebenda.




16 Brecht Heute - Brecht Today

dringenden Kritiker zu sehen. Tatsichlich aber hat sich Brecht in seiner letzten
Schaffensphase immer wieder mit dem Widerspruch von Bewahrung und Ein-
griff beschiftigt. In seinen theoretischen Schriften der letzten Jahre findet sich
die Rechtfertigung des radikalen Eingriffs dicht neben der Warnung vor der
»Beschidigung alter Werke«. Insofern ist beim spiten Brecht eine Wandlung
gegeniiber seinen Ansichten aus den zwanziger Jahren, als er die Material-
werttheorie vertrat, festzustellen.

Indem Brecht vor der Beschidigung warnte, rdumte er auch mit den Restau-
rierungen, Verfilschungen und Entstellungen auf, zu denen die spitbiirger-
lichen Theoretiker und Praktiker griffen, um die alten Werke an den biirger-
lichen Zeitgeschmack anzugleichen, um sie fiir eine Bourgeoisie schmackhaft
zu machen, die den Kampfwert dieser Stiicke nicht mehr billigen wollte.

Die Warnung vor der Beschiddigung darf aber nicht falsch verstanden wer-
den. Brecht redete hier nicht einer Pietit das Wort, die in die Pflege auch die
Staubflecken auf den alten Werken mit einbezog. Jede Form von Konservie-
rung war ihm fremd. Ging es ihm doch um die Dialektik von Historizitit und
Aktualitit. Die Gefahr der Beschiddigung sah er, wenn diese Dialektik nicht
funktionierte. Eine Beschidigung nach der einen oder anderen Seite hin trat
ein, wenn sich der dialektische Umschlag von inhaltlich-historischer Substanz-
auswertung und die Einfluinahme durch neue gesellschaftliche Gesichtspunkte
nicht vollzog. Dann wurde das Werk entweder nur positivistisch, museal er-
faBt und blieb dadurch in seiner Lebendigkeit und Wirkungskraft beeintrich-
tigt, oder es wurde durch einen oberflichlichen Aktualititsbezug in seiner hi-
storischen Substanz und der ihr innewohnenden eigenen Schonheit beschidigt.

Werden die Werke des klassischen Erbes nur noch iiber Zusdtze aus der
gegenwirtigen Kunstproduktion oder niherliegender Stilepochen genossen,
hort das Erbe auf, mit der ihm eigenen Kraft in die Gegenwart hineinzuwirken.
Es wird im spétbiirgerlichen Kunstbetrieb zu einer Art Halbfabrikat, das des
Zusatzes bedarf, um zu wirken. Eine solche Auffassung miftraut dem Erbe,
dessen Lebendigkeit gar nicht mehr vorausgesetzt wird. Brecht kimpfte zu
seiner Zeit gegen die Verwirrung, die dadurch entstanden war, da der Ein-
griff in die alten Interpretationsmuster und Uberlieferungsgewohnheiten als
Vergewaltigung angesehen wurde. Um aus dieser Verwirrung herauszukom-
men, entwickelte Brecht die dsthetische Kategorie der Naivitit. Die Begriin-
dung dieser Kategorie zdhlt zu den wichtigsten kunsttheoretischen Leistungen
des spiten Brecht. Natiirlich wurde diese Kategorie nicht in erster Linie im
Hinblick auf das Kunsterbe, sondern mehr als Hilfestellung fiir die gegen-
wirtige Kunstproduktion erarbeitet. Sie ist auf diese Weise ein Teil der Dialek-
tik von Tradition und Neuerertum.

Der Widerspruch von Bewahrung und Eingriff, oft Quelle des Streits, kann
in der Einzelanalyse gelost werden, fiir die Gesamtheit der Problematik wird
er bleiben. Denn er ist ein wesentliches Moment, durch das eine dialektische




Werner Mittenzwei 17

Aneignung weltliterarischer Werke bewirkt und ein Einflul auf den gegen-
wirtigen Kunstfortschritt moglich wird. Die Umformung alter Werke, wie
auch die Umwertung bestimmter Traditionen war von jeher ein wesentliches
Bindeglied zwischen Tradition und Kunstfortschritt. »Positive Provokations,
die dem sozialistischen Kiinstler auf dem Gebiete der Erbeaneignung einge-
rdumt werden muB8, unterscheidet sich von den nihilistischen Experimenten in
der spitbiirgerlichen Kunst allein schon dadurch, daf8 diese jeden geschicht-
lichen Sinn vermissen lassen, daB sie die Geschichte und die Erfahrungen des
Klassenkampfes, des Kampfes um die menschliche Emanzipation negieren.

Gewifl ist mit historischem Sinn allein die Gefahr der Einseitigkeit nach
dieser oder jener Seite hin nicht gebannt. Brecht baute sich deshalb die ver-
schiedenen methodologischen Hilfen und Verfahren aus, um einerseits das All-
zusichere und Ungefihrdete der grofien Kunst »in die Krise zu bringen«; an-
dererseits hob er auch die Warnung vor der Beschiddigung hervor, mahnte,
sich an den urspriinglichen Ideengehalt und die alten Schonheiten zu halten.

Vor allem die Methode des Historisierens und die Kategorie der Naivitit
waren ihm wesentliche methodologische Hilfen.

Das Begreifen der klassischen Ideale im Sinne des historischen Materialis-
mus verlangt, das urspriingliche, historische Moment in der ganzen Fremdheit
zu uns, aber untrennbar verbunden damit auch das zu uns und unserer Welt
hinfithrende Moment herauszuarbeiten. Brecht begriff, da8 man erst iiber eine
solche dialektische Sicht die GroSe und Schonheit der alten Werke herauszu-
bringen vermag. Undialektisches Heranziehen der urspriinglichen Ideale an
die Gegenwart im Sinne einer mechanischen Vollstrecker-Theorie wie auch
die ebenso undialektische Betonung der Fremdheit der urspriinglichen Ideale,
zu der der junge Brecht neigte, behindern die Darstellung der klassischen Ideale
in ihrer Grofe und Schonheit. Immer wieder betonte der spite Brecht, dafl die
Grofle der klassischen Werke in ihrer menschlichen Gréfe bestehe und nicht in
»einer duBerlichen GroBe in Anfithrungszeichen«. Grofe erkannte Brecht iiber-
all dort, wo das Bemiihen der Menschen um gesellschaftliche Verdnderungen
gezeigt wurde. Es bedurfte dazu jedoch jenes dialektischen Verstindnisses,
diese Verdnderungen aus dem Blickpunkt einer Gesellschaftsordnung zu be-
greifen, von der aus, wie Marx sagte, sich die eigentliche Emanzipation des
Menschen vollzichen konnte.

Das Problem des Zusammenhangs von Tradition und Revolution, das sich
Brecht in seinem Leben immer von neuem stellte und zu beantworten suchte,
besteht in unserer sozialistischen Gesellschaft in der Beforderung der mensch-
lichen Produktivitit durch die Weisheit und Geniisse der Menschheitskultur
und -kunst, verbunden mit dem Wissen, da8 wir eine Gesellschaft aufbauen,
die ihre Sittlichkeit und ihre Grofle nicht aus der Vergangenheit bezieht, son-
dern aus ihren eigenen gesellschaftlichen Anstrengungen um die Emanzipation
des Menschen. Auf diese Weise sind unsere Bemithungen um das Erbe Teil



18 Brecht Heute - Brecht Today
des weltrevolutionéren Prozesses in der Gegenwart, Teil des Kampfes und der

Anstrengung, wie Brecht sagt, »in Richtung auf immer kriftigere, zartere und
kiithnere Humanitit«.22

22 Schriften zum Theater, Bd. 7, Berlin, Weimar S. 342.




Lew KoPELEW
[Moskau]

BRECHT UND DIE RUSSISCHE THEATERREVOLUTION

Wiladimir Majakowski schrieb 1921 in der Einleitung zu einer Neuausgabe
seines Mysterium buffo, des ersten Dramas der russischen Revolution, dessen
Endfassung von 1918 stammt und das auch zur ersten gewaltigen Massenauf-
filhrung eines einmalig neuen Revolutionstheaters wurde: »In einem halben
Hundert Jahre werden vielleicht die Grofiflugschiffe der Kommune sich in den
Raum werfen — zum Sturm auf ferne Planeten . . . All ihr kiinftigen Schauspie-
ler, Inszenierer, Rezitatoren und Herausgeber des Mysterium buffo dndert je-
weils seinen Inhalt, macht den Inhalt zeitgemif, heutig, minutengerecht«.!

Es war eine in doppelter Hinsicht poetisch-prophetische Vision. Nach einem
halben Jahrhundert, ja in kaum vierzig Jahren trugen der Sputnik und bald
darauf die Riesenraketen die Wappen der »Kommune« in den Weltraum, auf
Mond und Venus. Und bereits Jahrzehnte vorher arbeitete ein deutscher Dich-
ter an revolutiondren Mysterien, die zugleich freche Buffonaden waren. Auch
er wollte immer wieder alles dndern — die Welt und die Bithnenkunst, Shake-
speares Dramen und Gorkis Roman, japanische Volksstiicke und eigene Schau-
spiele — um sie zu »konkretisieren«, d. h. »zeitgemdf3, heutig, minutengerecht«
zu machen.

Kithe Riilicke-Weiler erinnert sich daran, wie ihr Brecht 1952 die deutsche
- Ubersetzung des Mysterium buffo zu lesen gab und wie er 1955 in Moskau
zum erstenmal Majakowskis Stiicke Die Wanze und Das Bad im Theater der
Satire sah.2 WuBlte er aber frither vielleicht schon mehr von Majakowski? In
Brechts Schriften zur Literatur wird Majakowski nur zweimal erwihnt (WA
Bd. 19, S. 334, 379); in beiden Fillen im Zusammenhang mit der Realismus-
Diskussion von 1938 als ein »Formzerstorer«. Aber die Briefe und Notizbiicher
Brechts enthalten moglicherweise zusitzliche Informationen.

Eine vergleichende Betrachtung der poetischen Jugendwerke von Maja-
kowski und Brecht 148t jedenfalls eine deutliche Artverwandtschaft erkennen,
und nicht nur in duBerlichen Ziigen. Die vordergriindige Roheit in Sprache
und bildlichen Ausdrucksmitteln, die frechen, bilderstiirmerischen, blasphemi-
schen Auseinandersetzungen mit allen iiberlieferten Heiligtiimern — religitsen

und ethischen wie #sthetischen — sind dem Verfasser der Wolke in Hosen,

der Flote der Wirbelsidule und der Tragédie Wladimir Majakowski ebenso

1 WL Majakowski, Mysterium buffo u. a. Gedichte, Frankfurt 1960, S. 9.
2 Kithe Riilicke-Weiler, Die Dramaturgie Brechts, Berlin 1966, S. 255.



20 Brecht Heute - Brecht Today

eigen wie dem Verfasser des Baal und der Hauspostille. Diese duferen Ahn-
lichkeiten deuten auf tiefe innere Zusammenhinge.

Majakowski und Brecht kamen beide in der Nachfolge Whitmans und Ver-
haerens als Dichter einer neuen globalen Zivilisation — einer industriellen,
grofistidtischen, technologisch anspruchsvollen Massenzivilisation des fieber-
haft hektischen Lebens in steinern-stihlernen Beton- und Asphaltstidten, in
larmenden und bunten, von Dampf-, Elektro- und Benzinmotoren getriebenen
Menschenameisenhaufen . . . Whitman und Verhaeren begriiiten lyrisch dies
neue Zeitalter, sangen ihm Hymnen und Hoheitslieder; aber Majakowski und
Brecht waren nicht nur von seiner kosmisch gewaltigen Grofe, sondern auch
von der Tragik seiner Widerspriiche durchdrungen. Brecht, der spiter kam,
um die Erfahrungen eines verlorenen Weltkriegs und einer verlorenen Revo-
lution reicher, sah die groflen Stidte diisterer, im baalisch-eschatologischen
Vorgefiihl der »grofen Erdbeben«. Doch genau wie Majakowski suchte er in
der dialektisch-materialistischen Geschichtslehre, in den Aussichten der prole-
tarischen Weltrevolution Losung und Erlésung. Und ebenso gemeinsam war
beiden das »baalische« Weltempfinden, der unstillbare Lebensdurst: ein Le-
bensdrang, der durch Beton und Asphalt, durch alle modernen Hiillen und
Oberfldchen tief in den eigentlichen Boden, in die Urschichten der Sprache und
Volkspoesie weitverzweigte Wurzeln schlug. Sie waren zwar in ihrer einmali-
gen Eigenart nicht unmittelbar verwandt, stimmten aber um so mehr als
poetische Verkorperungen ihrer Vélker iiberein, deren verschiedene national-
geistige Schicksale in ein und demselben Zeitalter sie reprisentierten. Maja-
kowskis Beziehung zu Dershawin und zur altrussischen Poesie, seine rebel-
lische, aber trotz aller nihilistischen Frechheit untrennbare Verbundenheit mit
Puschkin, Lermontow, Nekrassow entsprechen Brechts vielfidigen genealogi-
schen Verbindungen mit der dltesten deutschen Volkspoesie, mit Luther, dem
Barock und dem Sturm und Drang. Auch die widerspriichlichen und doch pro-
duktiven Beziehungen beider Dichter zum Geist und zur Sprach- und Bilder-
welt der Bibel dhneln einander in mancher Hinsicht.

Majakowski besuchte Berlin viermal: 1922, 1924, 1927 und 1929. Aber
schon bei fritheren Gelegenheiten und zwischendurch auch in Moskau kam er
mit deutschen Literaten und Kiinstlern zusammen, die wie Heartfield, Herz~
felde, Becher, Reinhardt, Granach, Grosz und Weiflkopf oder die Mitarbeiter
des Malik-Verlags, der Roten Fahne und des Deutschen Theaters mit Brecht
beruflich und freundschaftlich verkehrten. Die Leningrader Literaturwissen-
schaftlerin Bella Tschistowa hat aus diversen Archiven sowie aus manchen zum
Teil noch unveréffentlichten schriftlichen und miindlichen Berichten russischer
und deutscher Zeitgenossen von Majakowski Zeugnisse gesammelt und ausge-
wertet, denen zufolge er damals mit denselben deutschen literarischen Krei-
sen verbunden war, denen auch Brecht nahestand?. ;

3 Berlinskije pojesdki i wstretschi Majakowskogo, in: Utschonyje Sapiski Petrosa-




Lew Kopelew 21

Jefim Etkind berichtet dariiber in seinem neuesten Brecht-Buch unter Be-
rufung auf die Angaben des bekannten Literaturhistorikers A. W. Fewralskit.
Die ersten deutschen Ubersetzungen von Gedichten Majakowskis schrieben be-
reits 1917-1919 die jungen russischen Literaten Rita Rait und Wladimir Neu-
stadt. Das Mysterium buffo wurde anldflich des Kominternkongresses von
1921 durch Rita Rait verdeutscht, von dem deutschen Literaten, Regisseur und
KongreRteilnehmer Reinhold Reichenbach lektoriert und dann einmalig fiir die
auslandischen Giste aufgefiihrt. Reichenbach, der an dieser Auffithrung teil-
nahm, war spéter Mitarbeiter Max Reinhardts am Deutschen Theater®. Im Ma-
jakowski-Archiv sind Briefe und Notizen aus dem Jahre 1922 erhalten, die da-
von zeugen, dafl schon damals konkrete Pline bestanden, das Mysterium in
Deutschland aufzufithren®. Johannes R.Becher hat 1923 das Poem 150 000000
iibertragen, das, von Majakowski autorisiert, in Deutschland verlegt wurde.
Es gab auch andere Nachdichtungen Bechers von Majakowskis Gedichten? —
darunter solche, die unverdffentlicht blieben wie Wolke in Hosen und Myste-
rium buffo, die aber im Malik-Verlag u. a. den Brecht-Freunden Heartfield und
Herzfelde bekannt waren®. Becher erinnerte sich an diese Zeit: »Der Ruhm
Majakowskis iiberholte seine Werke. Sein Name, von der Welle der grofen
russischen Revolution emporgehoben, brach iiber uns herein. Wir erzihlten
einander von seinen Versen, jemand las sie und gab sie weiter . . .%«

Im April 1924 trat Majakowski bei einem Berliner Kiinstlerabend auf. Er
las seine Gedichte; die Schauspielerin Mary Schneider rezitierte aus Brechts
Balladen. Die Literarhistorikerin Nyota Thun (DDR) interviewte Teilneh-
mehr eciner freundschaftlichen Zusammenkunft mit Majakowski im Frith-
jahr 1924 in der Wohnung Alexander Granachs, an der hauptsichlich die
Schauspieler des Deutschen Theaters beteiligt waren. Gustav von Wangen-
heim hat nachtriiglich dariiber sogar ein Gedicht gemacht!®. Mary Schneider
und Alexander Granach traten in den Jahren 1924 bis 1933 mehrmals in ver-
schiedenen deutschen Stidten als Majakowski-Rezitatoren auf. Im Mai 1927
und im Februar 1929 war Majakowski wiederum in Berlin: er las in Arbeiter-
lokalen, traf JeBner, Eduard Fuchs, F. C. Weiskopf, Alfred Wolfenstein, Erich

wodskogo Uniwersiteta. t.VI wyp. 1 1957; K istorii wsaimootnoschenij Majakow-
skogo s nemezkimi literatorami, in: Woprossy literatury 1960 No. 6, S. 146-163;
Wladimir Majakowskis Beziehungen zu deutschen Literaturschaffenden, in: Kunst
u. Literatur 1961 no. 4; Majakowski und Becher, in: Kunst u. Literatur 1970 Nr. 7,
S. 698-720.

4 J. Etkind, Bertolt Brecht (russ.), 1971, S. 43-44.

5 Kunst u. Literatur 1961 Nr. 4, S. 372.

6 Majakowski-Museum Archive, Nr. 7 716.

7 Zschr »Arbeiterliteratur« (Wien) Nr. 5 u. 6.

8 Tschistowa in Kunst u. Literatur 1961, Nr. 4, S. 372.

9 Prawda, 14. Apr. 1940, zit. nach Tschistowa, Kunst u. Literatur 1970, Nr. 7, S. 699.

10 N. Thun, Majakowski in Deutschland. Neue Deutsche Literatur 1953, Nr. 7, S. 153~

170; G. Wangenheim in der Anthologie »Sieg der Zukunft«. Berlin 1952, S. 47-49.



22 Brecht Heute - Brecht Today

Baron, Nico Rost und andere alte und neue Bekannte, Kollegen, Freunde. Ein-
driicke seiner Deutschlandreisen verdichtete er in Prosaberichten und lyrischen
Bekenntnissen wie zum Beispiel Deutschland und Zweierlei Berlin.

In Fritz Mieraus Essay Zur deutschen Rezeption sowjetischer Lyrik wird auch
das Problem Brecht und Majakowski angeschnitten: »Majakowski ist er nicht
begegnet. Grund genug, daf8 das Kapitel Brecht und Majakowski nicht ge-
schrieben wurde. Es bedarf dringend des historisch-typologischen Studiums.
Dann auch kénnten die biographisch-anekdotischen Daten, die sich an meh-
reren Stellen finden, ausreichend qualifiziert werden«.!* Darauf folgen einige
der eben genannten Daten. Man kann Mierau nur zustimmen. Mit puren
Anekdoten und vereinzelten Randbemerkungen ist »dem Gesetz der Bezichun-
gen« zwischen zwei groflen literarischen Zeitgenossen nicht beizukommen.
Mehr noch: manchmal kénnen rein persénliche Beziehungen das wahre histo-
risch-typologische Verhiltnis eher verzerren und vernebeln; denn meistens
sind die grofien Kiinstler ihren ebenbiirtigen Gegnern viel niher verwandt
als den treuesten Epigonen, obwohl man in unserem Fall gar nicht von einer
Gegnerschaft reden kann. Manches 18t indes schon die erwihnte Abhandlung
der Tschistowa iiber Majakowski und Becher auch zum Problem Majakowski
und Brecht vermuten. Die prdzise Analyse der Becherschen Nachdichtungen
berechtigt zu der SchluBfolgerung: Der die monologische Homophonie ge-
wohnte Becher versuchte nicht die eigentiimliche stilistische Polyphonie Maja-
kowskis wiederzugeben.!? Auch in anderer Beziehung verwandelte Becher die
poetische Eigenart Majakowskis auf eine eher expressionistisch-pathetische,
abstrakt verallgemeinernde Weise. Er hat dies spiter selbst anerkannt und die
Vorziige der neuen Majakowski-Ubersetzer Leschnitzer und Huppert be-
tont.13

Wie Brecht die expressionistische Pathetik, ja Pathetik schlechthin empfand,
ist bekannt. So ist wohl anzunehmen, da88 der pathetisch interpretierte Maja-
kowski dem Autor der Hauspostille und der Dreigroschenoper kaum besonders
wesensnah erschien. Von dem wahren Majakowski konnte Brecht erst um
1928/29 etwas mehr erfahren. Denn um diese Zeit wurden in Deutschland
Versuche unternommen, Die Wanze aufzufithren, was auch Tschistowa mit
Recht hervorhebt. Diese »biographische Anekdote« bringt nicht nur die Na-
men von Brecht und Majakowski, sondern auch ihre produktive Titigkeit zum
erstenmal in engere Verbindung. Die Wanze war bereits von Meyerhold in
Moskau uraufgefiihrt worden; auch existierte bereits eine deutsche Uberset-
zung, als Majakowski iiber eine deutsche Auffithrung zu verhandeln be-
gann'®. Etwa um dieselbe Zeit interessierten sich die Moskauer Theaterleute

11 In: Deutschland-Sowjetunion 1966, S. 300-301.

12 Kul 1970, Nr. 7, S. 703.

13 Ibid. S. 712. S. a. Becher, Poetische Konfession, Berlin 1959, S. 727.

14 Tschistowa, Majakowski und die deutschen Kiinstler, Diss. (masch.), S. 123-128.




Lew Kopelew 23

fiir neue deutsche Dramen und besonders fiir Brecht. Der junge Regisseur
Slatan Dudow wurde aus Berlin nach Moskau eingeladen, um als Sachverstén-
diger und eventueller Mittelsmann behilflich zu sein. Sein Biograph berichtet
dariiber: »Es ist paradox, aber erst iiber diese Moskaureise wird Dudow mit
Brecht bekannt. AnlaB dazu ist ein Auftrag, mit Brecht wegen der Ubersetzung
von Trommeln in der Nacht zu sprechen. Vier Stunden unterhalten sich die
beiden iiber Moskau, dann versichert sich Brecht der Mitarbeit Dudows an
seinem Studio im Theater am Schiffbauerdamm«.1® Bald darauf folgte ein
Brief Dudows an Majakowski (5. September 1929)® sowie ein Schreiben der
Theaterdirektion an den Verlag Festland (29. November 1929)17, die eine
Auffithrung der Wanze unmittelbar betrafen. 1931 begann Brechts Freund-
schaft mit Sergej Tretjakow, von dem er bestimmt viel iiber seine Freunde
Majakowski und Meyerhold zu héren bekam.

Kithe Riilicke-Weiler behauptet: »In der Tat steht kein Dichter Brecht naher
als Majakowski in der Auffassung der Kunst«.!8 Auch andere Brechtforscher
fithren konkrete Beispiele socher Ubereinstimmungen an.1® Majakowski sagte
einst, als er von den Aufgaben des neuen revolutioniren Theaters sprach: »In
unserem Theater sollen die Ideen nicht auf der Bithne, sondern die Zuschauer
sollen mit diesen Ideen aus dem Theater herauskommen«.2® Genau das gleiche
hitte auch Brecht sagen konnen. In einem diesbeziiglichen Gesprich meinte
Ilja Fradkin, der eigentliche Begriinder der sowjetischen Brechtforschung und
auch heute noch beste Kenner Brechts in Moskau, daf3 es eine sehr dankbare
Aufgabe wire, die kunsttheoretischen AuBSerungen von Majakowski und
Brecht systematisch zu vergleichen; denn in manchen #sthetischen Vorstellun-
gen stimmten sie erstaunlich iiberein. Diese Aufgabe harrt nach wie vor ihrer
Bearbeitung. -

Es wurden bis jetzt noch keine Fille direkter Einwirkung von Majakowskis
Werken auf Brechts lyrisches, episches oder dramatisches Schaffen festgestellt.
Und dodh ist es keine zufillige Ahnlichkeit, die auch heute die Poesie und die
Gedanken dieser in vieler Hinsicht grundsitzlich verschiedenen Dichter und
Menschen verbindet. Brecht hitte ebenso wie Majakowski iiber sich sagen
konnen, daB er fiir die StraBe, die sich da »sprachlos kriimmt«, nach einer
»nackten und genauen Sprache« suche. Majakowski hat seine »Dialektik nicht

15 Horst Knietsch, Slatan Dudow. Lebensdaten eines sozialistischen Kiinstlers. In:
Neues Deutschland, 31. 5. 1958. Beilage Kunst u. Literatur.

16 Majakowski-Museum (Moskau) Nr. R 338/54-49, zit. nach KuL 1961, Nr. 4, S. 386.

17 Handschriftenarchiv d. Gorki-Instituts f. Weltliteratur (Moskau), Nr. 16 028.

18 K. Riilike, S. 115.

19 Klaus Schuhmann, Der Lyriker Bertolt Brecht, Riitten u. Loenning, Berlin 1964,
S.201; A. R. Wolkow, Obobschtschennost mesta i wremeni deistwija w dramaturgii
majakowsko-brechtowskogo naprawlenija; in: Woprosy Russkoi Literatury. Wy-
pusk 2(5), Lwow 1967, S. 115.

20 W. Majakowski, Sobr. Sotschin, B. XIIL




24 Brecht Heute - Brecht Today

von Hegel gelernt«. Brecht studierte zwar eine Zeitlang Hegel, nachdem er
bereits Marx gelesen hatte; aber auch er kam zum revolutioniren Marxismus
»nicht von unten her, sondern stiirzte sich, genau wie Majakowski, »aus den
Himmeln der Poesie in den Kommunismus. «

Zwischen Brecht und Majakowski herrscht eine Art Wahlverwandtschaft,
die von der Weltgeschichte vorherbestimmt und den Betroffenen selber viel-
leicht nicht einmal bewuf8t war. Dieses Verhiltnis diirfte auch fiir die Bezie-
hungen Brechts zu einigen anderen russischen Zeitgenossen gelten. Heute noch
scheiden sich die Geister, sobald Literatur- und Theaterwissenschaftler iiber
»Verfremdung« zu sprechen beginnen. Man kann dabei nicht umhin, den rus-
sischen Begriff ostranenije zu erwihnen — einen Begriff, der von Wiktor
Schklowski erstmals 1914 gebraucht®! und dann von ihm und Tynjanow aus-
fithrlich definiert??, spiterhin aber als »formalistisch« verworfen wurde. John
Willett schrieb iiber die Brechtsche Verfremdung recht entschieden: »Offen-
sichtlich leitet sich der Begriff von jenem >Priem Ostranenije< oder Kunst-
mittel der Verfremdung?? der russischen formalistischen Kritiker her.« Zur Be-
griindung wies er darauf hin, »da88 die Theorie wie auch das Schlagwort erst
nach Brechts erstem Aufenthalt in Moskau 1935 in seinem Werk auftau-
chen«.24 Das stimmt aber beides nicht: erstmals in Moskau war Brecht bereits
1932, und seine Theorie der Verfremdung wurde sogar noch frither formu-
liert — néimlich spétestens im Prolog und Epilog zum Stiick Die Ausnahme und
die Regel von 1930, wo es heift:

Was nicht fremd ist, findet befremdlich!
Was gewdhnlich ist, findet unerklirlich!
Was da iiblich ist, das soll euch erstaunen.

Ja, viel friiher noch hat Brecht die Verfremdung dichterisch bewuft und be-
tont praktiziert. Bereits Die Legende vom toten Soldaten (1918) war eine vor-
bildlich zielbewuflte und spielerisch spontane Verfremdung. Unheimlich gro-
tesk und doch poetisch verklirt, expressionistisch iiberbetont und doch
volkstiimlich naiv verfremdete der junge Autor die ganze unfaBbare Trost-
losigkeit eines nichtendenwollenden, zum tristen Alltag gewordenen Krieges.
Auf gleiche Art und ebenso wuchtig einleuchtend verfremdete er im Baal den
exaltiert pathetischen Idealismus mancher seiner literarischen Landsleute und
in Trommeln in der Nacht die Aussichtslosigkeit der deutschen Revolution des
»kleinen Mannes«. Im selben Buch von Willett wird erwihnt, da Brecht 1924
den Proben Reinhardts beiwohnte, als dieser Pirandellos Sechs Personen su-
21 W. Schklowski, Woskreschenije slowa, St. Petersburg 1914; Iskusstwo kak priem,

1917.

22 V\97 échklowski, Teorija prosy, Moskau 1925; Juri Tynianow, Archaisty i nowatory,

Leningrad 1924.

23 Ostranenije von stranno — sonderbar, wunderlich; also auf deutsch eigentlich

»Versonderbarung«.

24 John Willett, Das Theater Bertolt Brechts, Reinbek 1964, S. 163.




Lew Kopelew 25

chen einen Autor inszenierte® — ein Stiick, das ja an sich die Verfremdung
selbst ist. Ilja Fradkin hat in seinem Buch die Auffassung Willetts, der sich
auch Reinhold Grimm, Paul Béckmann und andere anschlossen, sowie den An-
spruch Schklowskis, der Urheber des Begriffs >Verfremdung< zu sein, den
Brecht dann angeblich iiber Tretjakow erkannt hitte26, ausfiihrlich und iber-
zeugend widerlegt. Unbeachtet blieb dabei jedoch, inwiefern sich die Begriffe
ostranenije und >Verfremdung« voneinander unterscheiden. Fradkin bewies,
daB die Verfremdung als Erkenntnismethode, die Hegel bereits in der Phiino-
menologie des Geistes vorwegnahm, von Brecht ins Marxistische »transponiert«
wurde.2” Wiktor Klujew — dem iibrigens die Ehre gebiihrt, ein russisches
Aquivalent fiir den Brechtschen Begriff komstruiert zu haben, nimlich
o-tschushdenije im Unterschied zu ot-tschushdenije = Entfremdung —, Klujew
glaubt, daf der V-Effekt von Brecht »dank seiner dialektisch-materialistischen
Weltanschauung entdeckt und hauptsdchlich mit den Bithnenkunst-Mitteln
verwirklicht wurde«28.

Kurz, aber treffend erdrtert Boris Singermann die eigentliche — dramatische
wie auch bithnenmifBige — Verkdrperung und Gestaltung des V-Effekts, den er
aber miverstidndlich entweder mit ot-tschushdenije oder ostranenije iibersetzt.
Er erwdhnt dabei, dal das Streben, »Gewdhnliches ungewohnlich darzustellen,
auch Shaw und Chaplin eigen war®®. Singermann wie Arseni Gulyga — auch
er ein geistvoller Brechtforscher® — meinen, dafl >Verfremdung< und
ostranenije gleichbedeutend seien. Dieselbe Auffassung vertritt auch Otto
F. Best im Handbuch literarischer Fachbegriffe, der diese Begriffe einfach gleich-
setzt und auf Schklowski zuriickfiihrt?1.

Eine ausfiihrliche, allseitig vergleichende Studie der theoretischen Schriften
von Brecht, Tynjanow, Schklowski usw. wird — so glaube ich — manche grund-
sitzlichen Unterschiede erkennen lassen. Doch dieses Problem mag hier ausge-
spart bleiben; denn trotz solcher (vielleicht ganz krassen) Unterschiede ist in
dem, was und wie sie iiber den Sinn des kiinstlerischen Schaffens gedacht und
geschrieben haben, eine offenbare Verwandtschaft der Weltempfindung — der
Empfindung eher als der Anschauung — unleugbar. Es ist eine Verwandtschaft,
die vor allem welthistorisch bestimmt war. Bereits im ersten Jahrzehnt des
20. Jahrhunderts waren die scharfsinnigsten Denker und seismologisch fein-

fiihligsten Kiinstler sich bewuft, da8 die scheinbar so friedlich und erfolgreich

25 Willett, S. 160.

26 I. Fradkin, Bertolt Brecht (russ.), Moskau 1966, S. 132-139.

27 Ibid.

2% W. G. Klujew, Teatralno-estetitscheskije wsglady Brechte, Moskau 1966, S. 143.

29 Singermann, O teatre Brechta in: Jean Vilar i drugije, Moskau 1964, S. 141-142.

30 A. Gulyga, Brecht i Fisiki, in: Westnik Otdelenija Obschtschestw. Nauk. Akademii
Nauk, Grusinsk. SSR, 1971, Nr. 2, S. 48-61.

31 Frankfurt, 1972, S. 300; Vgl. E. Bloch, Entfremdung, in: Brecht, hrsg. von Erika
Munk, New York 1972, S. 3—11.




26 Brecht Heute - Brecht Today

fortschreitende Zivilisation katastrophale Uberraschungen birgt, daf die Er-
kenntnisse der positivistischen Wissenschaften unzulinglich sind, daf jede
neue Entdeckung immer neue Ritsel aufgibt und auf neue Geheimnisse in der
Natur und in der Gesellschaft, im Atominneren und in der Menschenseele deu-
tet. Lenins historisch-politische Analysen und Voraussagen, Machs und Ein-
steins empiriokritische Betrachtungen in Physik und Philosophie sowie die
vielfaltigen 4sthetischen Rebellionen der Kubisten, Expressionisten, Futuristen
usw. waren Vorzeichen eines neuen Zeitalters, einer Epoche der grofen Ver-
dnderungen und Umstiirze, der Kriege und Revolutionen. 1914 war dieses
Zeitalter schon fiir alle sichtbar und spiirbar angebrochen; Jahr fiir Jahr wur-
den dann immer neue Vélker, immer mehr Millionen Menschen in seine stiir-
mischen Strudel hineingerissen. Die vertrautesten Alltagsdinge erschienen ent-
und verfremdet, Heiligtiimer versanken im blutigen Dreck, ewige Werte zer-
fielen zu raschvergénglichem Schutt: man sah »klein das Grofe, groR das
Kleine«, wie Goethe es einst geahnt hatte. Damals merkten manche Kiinstler
und Kunsttheoretiker, da8 auch die scheinbar autonomen #sthetischen Welten
groflen Verdnderungen ausgesetzt sind, dafl Verédnderung und Verinderbar-
keit und somit >Versonderbarung« und Verfremdung zum eigentlichen Sinn,
zur Natur aller Kunst gehdren. Man erkannte, daf8 es in den #ltesten und
primitivsten Felszeichnungen der Urmenschen, nicht anders als in den aller-
neuesten und raffiniertesten Kunstarten, keineswegs blof auf Nachahmung
oder Widerspiegelung ankommt, sondern hauptsichlich auf die Um-, Neu-
und Andersgestaltung und somit Verinderung und Verfremdung der Wirk-
lichkeit — ob diese nun in plastischen Formen oder im Wort, in Laut oder in
Farbe, in irgendeiner konkret faBbaren Materie oder in abstrahierenden Be-:
griffen dargestellt und verallgemeinert wird.

Es war die neue dialektische Erkenntnis einer alten, naiv gewuflten Wahr-
heit. Und diese Erkenntnis war an und fiir sich revolutioniir; denn sie entstand
aus den grofen weltumwilzenden Ereignissen und wurde fiir manche Kiinstler
zum Anreger nicht nur #sthetisch, sondern auch gesellschaftlich revolutionarer
Produktivitit. Der erste Weltkrieg erschien als eine zundchst unfaflbare, spon-
tane und chaotische, wilde Ent- und Verfremdung aller gewohnten Begriffe
und Vorstellungen von Zivilisation, Kultur, Menschlichkeit, Moral. Die dar-
auffolgenden Revolutionen verfremdeten meist schon zielbewuft die verderb-
lichen Gewalten der alten Welt, damit man sie richtiger erkennen und be-
kimpfen konnte; und die verkannten und unbewuBten Krifte der Werktitigen
und Unterdriickten wurden verfremdet, um sie ihrer selbst bewuft und kampf-
lustig zu machen.

In seiner Geschichte des politischen Theaters weist Siegfried Melchinger dar-
auf hin, da8 die »internationale unverabredete Ubereinstimmung der russischen
Formalisten (Schklowski als Theoretiker) mit dem Imagismus von Pound/
Eliot, mit Valérys Weg von Mallarmé zu Jeune Parque, auch mit Gottfried




Lew Kopelew 27

Benns >Wirklichkeitszertriimmerung« seine Entsprechung in der revolutionidren
Bewegung der Bildenden Kiinste« hat32. Dies muBte selbstverstindlich auch
auf die Biihne iibergreifen und stand zudem in Zusammenhang mit dem »Vor-
stof} der Musik zur Atonalitdt« (Schénberg)s.

Die russische Revolution warf ihren Riesenschatten auf Jahrzehnte voraus.
Er ist bereits in den Werken von Tolstoj und Dostojewski erkennbar, noch
deutlicher in den zeitlich naheren von Gorki und Majakowski. So war es nur
natiirlich, daf8 sich eine revolutionir dialektische Entdeckung bzw. Neuent-
dedkung der Verfremdung als eines universalen Kunstgesetzes im Rufiland
des ersten Weltkriegsjahres ankiindigte, die sodann in der Zeit des Biirger-
krieges entwickelt und prizisiert wurde. Brecht machte eine gleiche oder jeden-
falls sehr shnliche Entdeckung etwas spiter, aber doch wohl unabhingig von
seinen russischen Vorgingern. Mindestens besteht kein unmittelbarer Ein-
fluB. Brecht zog seine Folgerungen aus dhnlichen geschichtlichen und &stheti-
schen Erfahrungen wie Majakowski, Meyerhold, Schklowski, Tynjanow und
Wachtangow. Seine ironisch-kritische Einstellung zur Welt, seine verwegen
dialektische Denkungsart waren der ihrigen verwandt; doch es war eine ob-
jektiv determinierte zeitgendssische Schicksalsverwandtschaft.

Seit frithester Jugend nahm Brecht viele fruchtbar sich auswirkende Ein-
flitsse auf: die gewaltige Poesie der Bibel und der volkstiimlichen Sagen, Bal-
laden, Lieder und Possen, die Dramen von Shakespeare, Schiller, Goethe,
Biichner, Shaw, Wedekind und Gorki, die Lyrik von Villon, Goethe, Heine,
Rimbaud und Kipling, die Schauspielkunst Karl Valentins und Charlie Chap-
lins. Auch das literarische Schaffen mancher Landsleute — freundlich gesinnter
wie Bronnen, Feuchtwanger oder Déblin und feindlich gesinnter wie Th. Mann,
Toller und Johst spornte ihn zum Wettkampf oder zur Polemik an. Er lernte
immer, lernte gern, ja genieferisch. »Lerne das Einfachste!« Dieser Aufruf
aus der Mutter galt ihm auch fiir ihn selbst:

Als ich jung war, hoffte ich

Daf ich einen Alten fiande, der sich belehren liefle.
Wenn ich alt sein werde, hoffe ich ’

Findet sich ein junger Mensch, und ich

Lasse mich belehren.

Brecht lieR sich auch von seinen russischen Zeitgenossen belehren, von Al-
ten und Jungen, direkt und indirekt. Die Gastspiele der sowjetischen Theater
in Deutschland, des Kiinstler-Theaters 1922, des Tairowschen Kammer-Thea-
ters 1923 und 1925, der »lebenden Zeitung« Blaue Bluse 1927 blieben von ihm
bestimmt nicht unbeachtet®4. Asja Lacis, die aus den russischen Revolutions-

32 Siegfried Melchinger, Geschichte des pohtlsdqen Theaters, Hannover 1971, S. 363.

33 Ibid, S. 433.

34 ]oadum Fiebig, Sowjetskoje teatralnoje iskusstwo i proletarski rewoluzionnyj teatr
Weimarskoj respubliki, in: Sapiski o teatre, Leningrad 1968, S. 276-279.




28 Brecht Heute - Brecht Today

theatern® nach Deutschland kam, um mit Brecht zusammenzuarbeiten, sowie
der sowjetrussische Architekt und Maler Wesnin, der 1931 das Biithnenbild fiir
Mann ist Mann entwarf, miissen ihm vom Theateroktober als unmittelbare Au-
genzeugen und Teilnehmer erzihlt haben. Im Frithling 1930 gastierte in Berlin
das Meyerhold-Theater, das viele heftige Diskussionen erregte. Brecht schrieb
damals: »Die Lektiire der deutschen Theaterkritiken iiber Meyerhold wirkt
sehr niederdriickend.« Er bezichtigte die Liebhaber eines »Erlebnis«-Theaters
der Gleichgiiltigkeit und Interesselosigkeit gegeniiber der »historischen Stel-
lung des Meyerholdschen Experiments innerhalb der Versuche zu einem gro-
Ben rationelleren Theater«. (Im selben Jahr, wohlgemerkt, erschien das erste
Heft der Brechtschen Versuche.) Brecht hob an Meyerholds Experimenten vor
allem hervor, »wie grofartig alle Begriffe [...] zurechtgeriickt sind« und dal
»iiber die gesellschaftliche Funktion des Theaters eine wirkliche Theorie be-
steht«. In der zweiten Notiz verteidigte er die offenkundige, scharf antikolo-
nialistische Tendenz der Auffithrung von Briille, China! gegen den Vorwurf,
daB die »eventuelle Nettigkeit der Englinder im privaten Umgang« iibersehen
werde®. Dieses militant revolutionire Drama war freilich in Deutschland
schon frither bekannt geworden. Es wurde im Frankfurter Schauspielhaus ge-
nau am 9. November 1929 erstaufgefithrt und in der Frankfurter Zeitung sehr
giinstig besprochen®”. Der Autor Sergej Tretjakow wurde bald darauf Brechts
Freund und Ubersetzer.

Es konnte recht verlockend sein, bestimmte Eigenarten einiger Meyerhold-
schen Auffithrungen mit denen von Brecht zu vergleichen. Die Schaubuden-
und Hanswurst-Tradition, auf die Meyerhold so oft und so gerne zuriickgriff —
auch im Revisor, im Wald und im Hahnrei, die in Berlin vorgefiihrt wurden —
kamen den dhnlich grotesken Effekten in Mann ist Mann und in Mahagonny
zuvor; die beschrifteten Transparente als Szenentitel oder Motto im Trust D.E.
und im Revisor nahmen diejenigen der.Dreigroschenoper vorweg. Die Rhe-
torik und Gestik, der militant kollektivistische Geist im Mysterium buffo, in
Erde biumt sich und Briille, China! ist in vieler Hinsicht dem verwandt, was
in Brechts Lehrstiicken, in der Heiligen Johanna der Schlachthéfe und auch
noch in spéteren Stiicken — man denke an die Karnevalsszenen im Galilei, die
Massenszenen in Tage der Kommune — dramatisiert ist.

Manche Theaterhistoriker glauben, daf in Meyerholds kiinstlerischen Ver-
suchen und sthetischen Theorien die eigentlichen Quellen des modernen Thea-
ters verborgen seien. Norris Houghton zum Beispiel behauptete unzweideu-
tig: »Brecht and Piscator had, for example, learned from Meyerhold, and the

35 Asja Lacis, Revolutiondr im Beruf. Berichte iiber proletarische Theater; iiber Mey-
erhold, Brecht, Benjamin und Piscator, Miinchen 1971.

36 B. Brecht, Werkausgabe, Bd. 15, Frankfurt 1967, S. 304~305, 991-993.

37 G.Riihle, Hrsg., Theater fiir die Republik, L. S. Fischer, 1967, S. 991-994.




Lew Kopelew ' 29

rest of us had learned from Brecht.«3® Auch John Willett meint, Meyerhold
habe einen direkten Einflu auf Brecht ausgeiibt.3® Marjorie L. Hoover, die
sehr griindlich den gesamten Werdegang Meyerholds untersucht hat, erkennt
bereits in dessen frithesten Versuchen die bedeutungsvollen Vorzeichen und
Vorbedingungen der spiteren internationalen Theaterreformen und -revol-
ten.4® Sie erinnert daran, daB8 Meyerhold es war, der 1906 in Poltawa zum
erstenmal eine Auffilhrung ohne Vorhang (Ibsens Gespenster) auf die Bithne
brachtet! und im selben Jahr bei einer miflungenen Auffithrung der Hedda
Gabler doch eine grundsitzlich neue Kunstmethodik entwickelte: »[He] used
suggestive settings and a symbolic color for each character« und seine »basic
pose assigned to each character presaged the >Gestus< advocated in the Brechtian
theater today«.#2 In der Art, wie der junge Meyerhold Bloks Einakter Die
kleine Schaubude aufgefithrt und kommentiert hat, erkennt Hoover eine prin-
zipiell neue Auffassung der aufs Puppentheater bezogenen Schauspielkunst:
»[It] foreshadows the »alienation< Brecht demands of his actors.«*? Sie findet
Zusammenhinge zwischen Meyerholds Auffithrung von Schluck und Jau
(1905) und Brechts dramatischem Problem in Mann ist Mann* und meint,
die Revisor-Bearbeitung von 1926 zeige »at least the Meyerhold of the 1920s
as very close to Brecht, who finds it necessary to rewrite the classics for our
time«®. (Man darf dabei allerdings nicht vergessen, daf8 Brechts Leben
Eduards des Zweiten und Piscators Riuber-Bearbeitung frither entstanden
waren.) Einzelne konkrete Fille kénnte man wohl bestreiten; ja, selbst bei
deutlicher Ahnlichkeit und Artverwandtschaft kiinstlerischer Ereignisse und
Erscheinungen ist oft eine direkte Beeinflussung unbeweisbar. Und doch blei-
ben Brecht und Meyerhold in der internationalen Theatergeschichte fiir immer
fest verbunden. Die heute noch ungeldste Aufgabe ist, die wirklichen Verhilt-
nisse und Zusammenhinge dieser Verbindung zu erforschen.

Nach Jiirgen Riihle erarbeitete Meyerhold »eine besondere Technik, wie man
das, was man im Text zu sagen hat, durch Miene und Geste vorwegnehmen,
erginzen und kommentieren konne — also eine Keimform der spéteren Brecht-
schen >Verfremdung« (beide, Meyerhold wie Brecht, kniipften da u. a. an das
ostasiatische Theater an)«?. Vor allem die letzte Bemerkung ist beachtens-
wert; denn manche Ubereinstimmungen bei solchen Meistern sind oft auf ge-

38 Norris Houghton, in: Return Engagement, N. Y. 1962, S. 17.

39 John Willett, The Theatre of Bertolt Brecht, London 1957, S. 209.

40 Marjorie L. Hoover, V. E. Meyerhold, A Russian Predecessor of Avant-Garde
Theater, in: Comparative Literature, vol. XVII, Summer 1965, Nr. 3, 5. 234-250.

41 Ibid,, S. 241.

42 Tbid,, S. 242.

43 Ibid,, S. 243.

44 Ibid., S. 241.

45 Ibid., S. 248.

46 Jiirgen Riihle, Theater und Revolution, Kéln 1963, S. 10.




30 Brecht Heute - Bredit Today

meinsame Vorbilder und Traditionsquellen zuriickzufithren. Es sollte dabei

- aber nicht unerwihnt bleiben, da8 Brecht auch schon frither eine Vorstellung
von ostasiatischer Biihnenkunst hatte — etwa von den No-Spielen und vom
Kabuki-Theater. Ganz besonders beeindruckte ihn jedoch der klassische chine-
sische Mime Mei-lan-fang, den er 1935 in Moskau zusammen mit seinen rus-
sischen Kollegen und Freunden erlebte?. Brecht hielt in Stockholm 1939 einen
Vortrag Uber experimentelles Theater. Er nannte als die bedeutendsten Mei-
ster des Experiments » Antoine, Brahm, Stanislawski, Gordon Craig, Reinhardt,
JeBner, Meyerhold und Piscator, die [...] die Ausdrucksmdglichkeiten des
Theaters ganz erstaunlich bereichert haben«. Dann hob er besonders hervor:
»Wachtangow und Meyerhold entnahmen dem asiatischen Theater gewisse
ténzerische Formen und schufen eine ganze Choreographie fiir das Drama.
Meyerhold fiihrte einen radikalen Konstruktivismus durch . . .«8

Im selben Vortrag sprach er tiber den »Aufbau der Verfremdungstechnik
und die Ausbildung eines neuen Darstellungsstils« durch die deutschen Schau-
spieler Weigel, Lorre, Homolka, Neher, Busch und betonte, daf ihre Versuche
nicht »s0 methodisch durchgefiihrt« werden konnten »wie die (andersgearte-
ten) der Stanislawski-, Meyerhold- und Wachtangowgruppe«*®. Unmittelbar
darauf bemerkte er, da} »die Entwicklung des neuen Theaters«, die er meint,
»durchaus eine Fortfithrung der fritheren Experimente besonders des Piscator-
theaters« sei. Brecht war sich seiner Verwandtschaft mit den russischen Thea-
terrevolutionéren endlich doch bewuBt geworden, zugleich freilich auch ihrer
Andersartigkeit. Rithle glaubt die Unterschiede darin zu erkennen, daf3
Meyerhold die Revolution als »einen grofen Dammbruch der Befreiung« ge-
staltete und nie »als spezifisch bolschewistische Variante« wie spéter Brechts®.
Diese Auffassung erscheint mir zu simplifiziert und schon deswegen falsch.
Brechts revolutionires Weltempfinden war ebensowenig — wenn nicht weniger
— dogmatisch als das von Meyerhold und Majakowski. Er ist mit Meyerhold
auch darin zu vergleichen, daB er eigentlich nie einen einzigen oder einheit-
lichen Stil dogmatisierte, sondern fiir jedes Stiick immer neue Ausdrucksmég-
lichkeiten und Stilformen entfaltete.

Boris Singermann, der manche gemeinsamen Ziige in Meyerholds und
Brechts Auffithrungen und theatertheoretischen Uberlegungen scharfsinnig er-
kannte, faBt diese Beziehung dhnlich wie Willett, Hoover, Rithle und andere
als unmittelbare Nachfolgerschaft auf. »Indem Brecht«, schreibt er, »der
ostranenije-Methode eine universale Bedeutung verlieh, die sie bei Meyerhold
nicht hatte, erarbeitete er ein System des epischen Theaters und gewann auf

47 Brecht, Werkausgabe, Bd. 15.
48 Ibid., S. 285-286.

49 Ibid., S. 303.

50 J. Riihle, S. 70.




Lew Kopelew 31

diese Weise aus den Entdeckungen der revolutionidren Kunst der zwanziger
Jahre einen neuen Sinn. Die Kunst der politischen Propaganda und der so-
zialen Maske, die sich schon erschépft zu haben und damit der Vergangenheit
anzugehoren schien, erhielt durch Brechts Schaffen vollkommen neue Impulse
und wurde entsprechend der historischen Situation der dreifiger Jahre um-
funktioniert®l.« Diese Verallgemeinerung ist meines Erachtens grundsitzlich
richtig. Aber die Gleichsetzung der Methoden (d.h. die Verwendung des
ostranenije-Begriffs fiir beide Kiinstler, was eben die >Verfremdung< unge-
nannt ld3t) sowie der von Singermann gesperrte Begriff »System« widersprechen
dem wirklichen Verhiltnis der erkenntnistheoretischen und kiinstlerisch-prak-
tischen Entwicklung bei Meyerhold und Brecht; und das gleiche gilt fiir die
Behauptung, »alle Elemente von Brechts epischem Theater« seien »in den Auf-
fithrungen Meyerholds bereits vorhanden« gewesen. Vollends iibertrieben er-
scheint mir die Schlufifolgerung, daf3 eine ganze Epoche der Ideen- und Kunst-
entwicklung Brecht von Meyerhold trenne. Es handelte sich doch wohl eher
um verschiedene Kiinstlerschicksale, verschiedene Entwicklungsweisen und von
Anfang an verschiedene Kiinstlerindividualititen im Umbkreis ein und dersel-
ben Epoche.

Je griindlicher und genauer die Merkmale dieser weltgeschichtlichen Kiinst-
ler-Wahlverwandtschaft erkannt werden, desto deutlicher treten auch die Un-
terschiede und Gegensitze hervor. Sie sind in manchem — aber keineswegs
ausschlieBlich — sozialpolitisch bedingt. Das Meyerhold-Theater und das
Wachtangow-Theater wurden wihrend und kurz nach einer siegreichen Revo-
lution aufgebaut und mufiten sich dann unter dem Druck einer konservativen
Kulturpolitik #ndern oder verkommen. Brechts Theater keimte zunichst aus
einer miffiratenen und aus dem illusionsvollen Streben zu einer nie vollbrach-
ten proletarischen Revolution. Sein Werdegang nach 1949 in der »Frontstadt«
des Kalten Krieges war einmalig. Das sind Eigenarten, die Brecht von allen
sowjetischen Theatern schlechthin unterscheiden. Und wenn es um Kunst geht,
muf3 man in jedem konkreten Fall zunichst die individuelle Eigenart ergriin-
den. Meyerhold und Brecht strebten beide ein revolutiondres und »rationa-
leres« Theater an. Doch Meyerhold war auch als Theaterleiter vor allem Schau-
spieler, Bithnenbildner und Universal-Dirigent — magister ludi. Brecht kam ins
Theater als Lyriker und Stiickeschreiber, friihreif, sprachlich und geistig sou-
verdn. Bis zuletzt, mit den Gipfelleistungen seiner Regiekunst und den tief-
schiirfendsten Uberlegungen seiner Theorie, blieb er Poet. Seine Biithnengestik
war nicht nur unlésbar mit Idee, Wort und Fabel verbunden, sondern meist

51 B. Singermann, Korifeji sowjetskoi reshissury i mirowaja szena, in: Woprossy
Teatrasborn WTO, Moskau, 1970, S. 100. Die gleiche Meinung vertritt John Fuegi:
“Meyerhold’s theater theory and practice... anticipate that of Brecht in all
essential particulars.” Brecht Heute 2 (1972), S. 212.




32 Brecht Heute - Brecht Today

ihnen untergeordnet, von ihnen bestimmt. Fiir Meyerhold war das Ziel der
Auffithrung vor allem eine schlagartige emotionale Einwirkung. Die »bio-
mechanische« Vollkommenheit des Ensemblespieles, das konstruktive und far-
big plastische Biihnenbild, Musik, Tanz und allerlei Arten von possenhaft
akrobatisch oder rhetorisch hervorgehobenen Pointen sollten mittels der Sinne
die Vernunft ansprechen, iiber das UnterbewuBtsein auf das Bewuftsein wir-
ken®2. Brechts Methode war dazu der genaue Gegensatz; denn das, was fiir
Meyerhold das Ziel des Theaters bedeutete, war fiir Brecht eher Mittel zum
Zwedk, sollte einer zielbewufSten Verfremdung aufler- bzw. >iiberisthetischer«
Ideen dienen. Brecht wollte zuallernichst die Vernunft ansprechen, das Denken
selbst zum Genuf und zur Unterhaltung machen; iiber die Vernunft sollten
die Emotionen angeregt werden, damit das BewuBtsein auf das Unterbewuf3t-
sein einwirken kénne (vgl. Kleines Organon, S. 24, 34, 36). Doch unterschie-
den sich die beiden Methoden auch im umgekehrten Sinn. Meyerhold ordnete
in jeder Auffithrung alle Bithnenelemente einem rationalistisch-konstruktiven,
einheitlichen Plan und dem zentralen, oft sogar despotischen Willen des Regis-
seurs unter. Brecht dagegen erstrebte in seinem »Theater des neuen wissen-
schaftlichen Zeitalters«, das ja zugleich auch ein Theater des Stiickeschreibers
war®?, eine ungezwungen »naive« Kunst, verlangte eine offenkundige » Auto-
nomie« verschiedener Kunstgattungen®* und entwickelte eine demokratisch-
kollektivistische Arbeitsweise, die stets eine bewuflt un- und antidogmatische
Selbstkritik voraussetzte.

Brecht hat versucht, eine summarische Ubersicht dessen zu geben, was er an
den Methoden seiner russischen Vorginger >fortschrittlich« fand. (Leider ver-
merken die Herausgeber nicht, wann diese Liste entstanden ist.) Brecht sah
die Fortschrittlichkeit der Stanislawski-Methode darin: 1) daf sie eine Me-
thode ist; 2) intimere Kenntnis des Menschen, das Private; 3) die widerspriich-
liche Psyche darstellbar; 4) EinfluB des Milieus beriicksichtigt; 5) Toleranz;
6) Natiirlichkeit der Vorstellung. An der Wachtangow-Methode schienen ihm
folgende Merkmale fortschrittlich zu sein: 1) Theater ist Theater; 2) das »Wie«
statt des »Was«; 3) mehr Komposition; 4) mehr Erfindung und Phantasie.
An der Meyerhold-Methode hingegen imponierten ihm Merkmale als fort-
schrittlich, die zum Teil den bei Stanislawski gerithmten direkt widersprechen:
1) Bekdmpfung des Privaten; 2) Betonung des Artistischen; 3) die Bewegung
in ihrer Mechanik; 4) das Milieu abstrakt. In derselben Notiz nennt er
Wachtangow den »spielerischsten« der drei, der beide »als Gegensitze in sich
hat«. Brecht verglich sie so: »Gegen ihn [Wachtangow] ist Meyerhold ange-
strengt, Stanislawski ldssig, der eine eine Imitation, der andere eine Abstrak-
tion des Lebens. [...] Wachtangow ist dialektisch gesehen eigentlich eher der

52 K. Rudnizkij, Regisseur Meyerhold (russ.), Moskau 1969, S. 374, 422, 465, 488-489.
53 Werkausgabe, Bd. 16, S. 598 f.
54 Ibid., S. 672 £.




Lew Kopelew 33

Stanislawski-Meyerhold-Komplex vor der Sprengung als eine Synthese nach
der Sprengung. «*®

Das widerspriichliche und wechselvolle Verhiltnis Brechts zu Stanislawski
bedarf eingehender und ernsthafter Studien, wie sie in dem bereits erwihnten
Budh von Kithe Riilicke-Weiler®® erstmals begonnen wurden. Eine kurze Ab-
handlung muf sich demgegeniiber notgedrungen auf wenige Einblicke be-
schrinken. Brechts Auseinandersetzung mit dem »System« Stanislawskis war
manchmal geradezu unnatiirlich kompliziert und vernebelt, da die Vorschrif-
ten und Spekulationen von dessen Epigonen behordlich willkiirlich zur einzig
heilbringenden - realistischen Theatertheorie erhoben worden waren. Sta-
nislawski erschien Brecht bisweilen als ein Gipfel an der »Grenze der biirger-
lichen Theaterkunst« und eigentlicher Antipode; ein andermal aber erkannte
er in ihm einen groBen revolutiondren Kiinstler, von dem man sehr »viel
lernen« konne’”. Von den drei »fortschrittlichen Methoden«, die Brecht im
russischen Theater vorfand, war ihm wohl diejenige Wachtangows am néch-
- sten. Er konnte iiber dessen Auffithrungen und theoretische Auflerungen zwar
meist nur mittelbar etwas erfahren; doch sind Wachtangows Ironie und seine
Vorstellungen vom Verhiltnis Theater-Wirklichkeit der Brechtschen >Verfrem-
dung: viel niher als die>Uberaufgabe« Stanislawskis und selbst das ostranenije
und die »Bedingtheit« (usslownost), wie sie von Meyerhold und Tairow geiibt
wurden. Sollte es blofer Zufall sein, dafl Brechts letztes unvollendetes Drama
Turandot aus derselben Fabel entstand, die auch Wachtangow fiir seine letzte
groRartige Theaterarbeit umgestaltete? Nichts weniger als zufillig ist es jeden-
falls, daB zum besten Brecht-Interpreten im heutigen russischen Theater ein
Sprof der Wachtangow-Schule wurde: namlich Juri Ljubimow, der das jiingste
Theater in Moskau, das Taganka-Theater, leitet®.

In der deutschnationalen Zeitung Germania vom 18. Januar 1932 wurde
Brecht »ein literarischer Interpret des Bolschewismus in Deutschland« genannt.
Es ging um die Auffithrung der Mutter. Der gehissige Rezensent hat trotz
mancher Ubertreibungen letzten Endes doch richtig gesehen: Brecht war kein
Schiiler oder Nachahmer seiner russischen Zeitgenossen, sondern ihr Mitkamp-
fer, ihr freundschaftlicher Rivale. Er interpretierte den Geist der bolschewi-
stischen Revolution auf seine eigene, deutsche, Brechtsche Art.

Das Verhiltnis Brechts zu Majakowski, Meyerhold, Stanislawski, Tairow
und Wachtangow war vieldeutig und vielschichtig, hauptsichlich indirekt und
mittelbar oft zu polemischen Auseinandersetzungen anregend. Aber in be-
stimmten Fillen darf man wohl auch von unmittelbaren und vor allem positiv

55 Werkausgabe, Bd. 15, S. 439 £., 454, 472 f.

56 K. Riilicke-Weiler, S. 179-188.

57 Werkausgabe, Bd. 15, S. 285-286, 380-388; Bd. 16, 5. 515-517, 522523, 843-866.

58 Lew Kopelew, Ljubimow und die Tradition der Avantgarde, in: Jahressonderheft
1971, Theater heute; S. 114-118.




34 Brecht Heute - Brecht Today

aufgenommenen Einwirkungen aus Ruffland sprechen. Es waren die Filme Ei-
sensteins und Pudowkins, die Freundschaft mit Tretjakow und die Werke von
Gorki. Eisensteins Panzerkreuzer Potemkin fand in Deutschland 1926 seine
erste Anerkennung. Die triumphale Aufnahme des revolutionéren russischen
Films im biirgerlichen Deutschland war auch fiir manche Landsleute Eisensteins
hochst iberraschend. Dieser »iibertrug den Geist des Theateroktobers, Dynamik
und Pathos der Massenfeste, auf die Leinwand und wurde der grofe Bahnbre-
cher des Monumentalfilms«%9. Er verwirklichte in seinen Filmen (und begriindete
nachher theoretisch) die Kunst der Montage, diese von den Filmkiinstlern ent-
deckte bzw. erst geschaffene Art der Verfremdung, die aus dem Gegeniiber-
stellen, aus kontrapunktischem oder metaphorisch wirkendem Aneinanderrei-
hen heterogener Elemente entsteht. Ein wichtiger Vorldufer war Brechts Freund
John Heartfield, der 1916/17 in den Schiitzengriben die Fotomontage erfunden
und 1920 als Dadaist die »proletarisch revolutionire Kunst« des russischen
Konstruktivisten Tatlin propagiert hatte. Melchinger erkennt ein Merkmal der
asthetischen Revolution von 1910 in der »Verschirfung der Destruktion bis
zu dem Punkt, wo sie in Konstruktion umschligt«®. Dieser Wendepunkt ist
in Ruffland am Ubergang vom Futurismus zum LEF und Konstruktivismus,
in Deutschland an der Entwicklung des Expressionismus iiber den Dadaismus
zur Neuen Sachlichkeit und zur konstruktiven Bauhaus-Asthetik deutlich ab-
lesbar. Die Filme Eisensteins, Pudowkins, Dsiga Wertows und Dowshenkos
ebenso wie das Theater Meyerholds waren Erscheinungen eines gewaltigen
Dranges zur revolutioniren Konstruktion, die aus der siegreichen Destruktion
aller alten Werte neue Strukturen erschaffen wollte, aber nur als Gegensatz zu
den spieBerischen pseudo-revolutioniren und eigentlich restaurativen Entar-
tungen der staatlich geférderten Massengebrauchskunst sich entwickeln
konnte. Die Kunst der Montage gehorte zu den Ausdrucksmitteln und -for-
men dieses Dranges zur neuen revolutioniren Konstruktion. Die einfachsten
Dinge und die gewthnlichsten Abbildungen des Alltags wurden miteinander
oder mit den kompliziertesten und ungewdhnlichsten Dingen und Bildern zu-
sammengebracht, gruppiert und kontrastiert. Durchdrungen und durchglitht
von revolutiondren Ideen, verschmolzen sie zu politischen Verallgemeinerun-
gen, zu metaphernreichen Kunstwerken. Brecht iibernahm die Kunst der Mon-
tage sowohl mittelbar als auch unmittelbar aus Filmen, Zeitschriften und dem
alltiglichen Straflenbild, von Heartfield und ganz besonders von Piscator,
Eisenstein, Chaplin, Pudowkin, Dsiga Wertow und anderen. Das kann man
gut am Aufbau mancher Stiicke erkennen. Die Mutter, die Heilige Johanna
oder Furcht und Elend sind so strukturiert, da gerade die Montage einzelner
Bilder wirken soll.

59 J. Riihle, Theater und Revolution, 1963, S. 79; siehe auch K. Riilidke-Weiler, S.
109-116.
60 S. Melchinger, Geschichte des politischen Theaters, S. 362.




Lew Kopelew 35

Daf Brecht die Kunst der Montage in seinem Theater »eigenartig entwickelt
und umgestaltet hat«, betont Singermann in seiner bereits zitierten Abhand-
lung. Ebenso wie frither Rudnizkij erkennt er mit Recht in der praktischen
Gestaltung und theoretischen Erdrterung der »Montage von Attraktionen« bei
Eisenstein eine produktive Weiterentwicklung von dessen Erfahrungen als
Schiiler und Mitarbeiter Meyerholds. Singermann sieht also in Eisenstein ein
Medium direkter, wenn auch mittelbarer Meyerholdscher Einfliisse auf Brecht.
Das ist zwar wiederum ein logisch und rational sehr schon ausgebautes, aber
doch eher abstraktes Schema solcher Beziehungen und Verhiltnisse in einer
Welt, wo durchaus konkrete Erscheinungen — verschiedene Kiinste, Ideen, My-
then, Bilder, weltanschauliche und dsthetische Vorstellungen — sich oft recht
unlogisch, ja irrational miteinander verbinden, aufeinanderprallen und kon-
trapunktisch oder in Resonanz mitschwingen. So haben auch in Bezug auf die
Montagekunst nicht allein Eisenstein und andere Filmkiinstler (iibrigens
durchaus unabhingig von Meyerhold) auf Brecht eingewirkt, sondern frither
schon John Heartfield sowie die Bilderreihen, die von Moritatensingern auf
den Marktplitzen vorgefithrt wurden — genau wie im Vorspiel zur Drei-
groschenoper.

Im autobiographischen Essay Der Lernende ist wichtiger als die Lehrer ver-
sichert Brecht: »Nicht einmal die groSen Filme Eisensteins, die eine ungeheu-
re Wirkung ausiibten [. ..] und die ersten theatralischen Vorstellungen Pisca-
tors, die ich nicht weniger bewunderte, [. ..] veranlafiten mich zum Studium
des Marxismus«.®* Diese Behauptung war bestimmt ehrlich gemeint. Brecht
glaubte und wollte glauben, da er durchaus rationalistisch und vernunft-
miBig auf den Weg zum revolutioniren Marxismus gelangt sei. Aber ausge-
rechnet dann, wenn er an die entscheidende Entwicklungsperiode seiner Welt-
anschauung zuriickdenkt, fithlt er sich sonderbarerweise an Eisenstein und
Piscator erinnert. Damit beweist er wohl eher das Gegenteil dessen, was er
behauptet. Denn das grofe Erlebnis mit Panzerkreuzer Potemkin — auch
Pudowkins Film Die Mutter, die Dokumentarmontagefilme von D. Wertow
und Auffithrungen Piscators wie die rebellisch anachronistischen Réiuber oder
Nachtasyl, Rasputin und Schwejk, an dem ja Brecht mitgearbeitet hat, ge-
horen hierher — fillt in dieselben Jahre, als Brecht seine marxistischen Studien
begann und sich schlieBlich offen zum proletarischen Sozialismus bekannte.
Seine 1928 preisgekronte Kurzgeschichte Die Bestie personifiziert und verfrem-
det ein #sthetisches Problem, indem sie Alltagserlebnisse aus einem sowjeti-
schen Film-Studio schildert.

Die Freundschaft mit Tretjakow begann 1931. Im Laufe von etwa sieben
Jahren trafen sich die beiden einige Male, u. a. 1932 und 1935, als Brecht in
Moskau war. Der Briefwechsel scheint recht lebhaft gewesen zu sein. Brecht
lieB sich von Tretjakow iiber Rulland und China (wo dieser eine Zeitlang
61 Werkausgabe, Bd. 20, S. 46.




36 Brecht Heute « Brecht Today

gelebt hatte) sowie iiber Majakowski, Meyerhold und die literarischen Aus-
einandersetzungen unterrichten; man diskutierte iiber politische, historische
und &sthetische Probleme, iiber Brechts Stiicke, die Tretjakow iibersetzte, und
iiber die Dreigroschenoper-Auffithrung in Tairows Kammer-Theater, die bei-
den mififiel. Im lyrischen Nachruf auf Tretjakow, der 1939 von Stalin ermor-
det wurde, nannte Brecht ihn seinen »grofen Lehrer«. Es ist anzunehmen, daf8
es Tretjakow war, der ihm die Traditionen und Erfahrungen des Theaterok-
tobers vermittelt hat®2,

Gorkis Dramatik spielte in der Entwicklung des deutschen Theaters eine
Rolle, die in vollem Ausmafl noch nicht erforscht ist. Das Nachtasyl, das Rein-
hardt kurz nach der russischen Urauffilhrung (1902) im Januar 1903 im Ber-
liner Kleinen Theater brachte, wurde bis Oktober 1903 in Berlin und wihrend -
zahlreicher Gastspiele in Dresden, Prag, Wien und Budapest zweihundertfiinf-
zigmal aufgefiihrt; im Mai 1905 feierte es die fiinfhundertste Auffiihrung.
Heinz Kindermann bezeichnet diese Leistung Reinhardts als dessen »Haupt-
wagnis«, womit er »den Durchstof durch die beengenden naturalistischen Um-
grenzungen bewirkte«®3, In der allerersten Periode seiner Entwicklung zum
Grofimeister der politischen Bithnenkunst fithrte Erwin Piscator 1919/1920 in
seinem Berliner Proletarischen Theater zwei Stiicke von Gorki auf, Ruflands
Tag und Die Feinde; 1926 inszenierte er echt »piscatorisch modernisiert« das
Nachtasyl.

Mit Brechts Mutter, die Gorkis Roman entsprof und von ihm nachtréglich
anstandslos autorisiert wurde®4, kam auf die deutsche Bithne erstmals »ein
Stiick antimetaphysischer, nichtaristotelischer Dramatiks5«. Mit der Mutter
setzte fiir Brecht die entscheidende Wendung ein, die ihn zu einer unmittelbar
agitatorisch-propagandistischen Revolutionskunst fiihrte. Ein amerikanischer
Brechtforscher schrieb dariiber: »Das war Brechts erstes Werk, das die marxi-
stische Lehre, Belehrung und Vergniigen auf einfache, direkte, unpratentiose,
aber héchst kiinstlerische Weise verschmolz und Gedanken in eindeutigen Be-
griffen ausdriickte, so daf jeder sie verstehen und danach handeln konnte. «%¢

Die Mutter-Auffithrung war aber fiir Brecht die letzte Auffithrung seiner
Stiicke in Deutschland vor dem fiinfzehnjahrigen Exil. Seine Arbeit an der
Mutter wurde wohl auch von dem Pudowkin-Film Die Mutter bestimmt; das
nahm bereits damals Herbert Jhering (Berliner Bérsen-Courier vom 18. Ja-
nuar 1932) und ebenso spiter Giinther Riihle an®?. Ungeklirt ist noch, ob und
wieweit Brecht iiber die Theaterpline Gorkis unterrichtet war. 1919/1920 und
62 Werkausgabe, B. 2, S. 741-742; I. Fradkin, S. 133-134, 341-342, 991-992.

63 Heinz Kindermann, Theatergeschichte Europas, Salzburg 1968, Bd. 8, 299—301.
64 E. Wargaftik, Jelena Weigel w Roli Pelagei Wlassowoi, in: Sapiski o Teatre, Le-

ningrad 1968, S. 239.

65 Werkausgabe, B. 17, S. 1036.

66 Frederic Ewen, Brecht, Hamburg 1970, S. 244.
67 Theater fiir die Republik, S. 1102. Treffliche Betrachtungen iber die moglichen

e e e e R o ol



Lew Kopelew 37

dann wieder 1930/31 wollte dieser ein volkstiimliches Improvisationstheater
griinden und hoffte, Wachtangow dafiir zu gewinnen®. Wenn man Mutter
Courage mit Gorkis Wassa Shelesnowa im gleichnamigen Stiick, das Brecht
im Berliner Ensemble auffithrte, vergleicht, so bemerkt man &hnliche Ziige in
Charakter, Weltempfindung, ja selbst in der tragischen Schuld der beiden
Frauen, von der die eigentliche dramatische Handlung schicksalhaft bestimmt
wird. Ist dies ein Zufall? Oder wiederum ein Beispiel zeit- und gesinnungsge-
nossischer »Kongenialitit«? Oder vielleicht doch eine unmittelbare Ein-
wirkung?

Diese Fragen bleiben vorlaufig fiir mich offen, ebenso wie noch viele andere,
die sich auf konkrete Zusammenhinge Brechts mit seinen russischen Vorgin-
gern und Zeitgenossen beziehen.

Doch einige SchluRfolgerungen erscheinen schon jetzt als berechtigt. Die
internationale kiinstlerische Avantgarde im zweiten und dritten Jahrzehnt un-
seres Jahrhunderts war besonders ausgeprigt und produktiv zur Zeit der
sgoldenen zwanziger Jahre, der roaring twenties. Im vor- und nachrevolu-
tioniren RuBland erlebte die Avantgarde — sonst auch als >linke Kunst< be-
kannt — einen geradezu universellen Triumph: sie wurde nicht nur zu einer
asthetisch, sondern auch sozialpolitisch iiberlegenen militanten Bewegung.
Gleichzeitig traten in Deutschland die Expressionisten und Dadaisten als be-
wuflte Vorkimpfer eines >Kulturbolschewismus« auf. In anderen Lindern wa-
ren die asthetischen Rebellen politisch weniger aktiv oder — falls sie es iiber-
haupt waren — weniger deutlich ausgerichtet, obwohl etwa franzosische,
polnische, tschechische und ungarische Surrealisten und Dadaisten zumeist
ebenfalls als >Rote< galten.

Das Abebben der avantgardistischen Revolten wurde in den dreifiger Jah-
ren immer klarer erkennbar. Trotz einiger radikal willkiirlicher Eingriffe von
auflen, wie sie zum Beispiel die nazistische Bekdmpfung der >entarteten Kunst«
und die stalinistischen Siuberungen von Formalismus und ideologischen Ab-
weichungen darstellten, vollzog sich dieser Vorgang gleichsam spontan nach
einem Naturgesetz. Die naturalistischen >Stiirmer und Drénger« des ausgehen-
den 19. Jahrhunderts wurden von den Neuklassikern, Neuromantikern und
Symbolisten abgelést, denen die Expressionisten folgten. In den dreiBiger Jah-
ren wechselten die Expressionisten Becher und Friedrich Wolf, die Surrealisten
Aragon und Eluard zu einem neuartigen Klassizismus iiber. Ahnliche Ent-
wicklungstendenzen kann man bei Doblin, Heinrich Mann, Nezval, Pablo
Neruda, Nazim Hikmet und anderen erkennen. Diese Evolution wurde in man-
chen Fillen als der Werdegang einer grundsitzlich neuen >kiinstlerischen Me-

unmittelbaren Einfliisse des Pudowkin-Films in der Montage der Episoden und in
allgemeiner Gestik und Stimmung auf das Brecht-Drama duferte im Gesprich mit
mir der Moskauer Literaturwissenschaftler Lew Osspowat.

68 Siehe J. Riihle, S. 94.




38 Brecht Heute - Brecht Today

thode, nimlich des sozialistischen Realismus, bezeichnet. Zu dieser Auffas-
sung bekannte sich auch Brecht; doch im Unterschied zu manchen seiner
Gesinnungsgenossen trat er dabei als bewufter Nachfolger und Traditions-
triger der linken Avantgardekunst der zwanziger Jahre auf. Zur Literatur
und auf die Bithne kam er zunichst als ein ironischer, ja sarkastischer Gegner
der Expressionisten, deren »Oh-Mensch«-Pathos und »der Mensch ist gut«-
Hlusionen er schonungslos verhhnte. Aber bereits in der grofen Expressionis-
musdebatte von 1937/38 polemisierte er heftig gegen Luk4cs und andere Dog-
matiker, die den Expressionismus verteufelten. Ebenso verteidigte er 1951
Barlach. Auch im ersten Jahrzehnt nach 1945, als im Westen der Neorealismus
florierte und im Osten der behordlich geforderte quasi-sozialistische Quasi-
Realismus sein Monopol behauptete, lieR sich Brecht — schlau und tapfer, wie
er immer war — von seinem eigenen Wege nicht abbringen. Er verleugnete we-
der die Werke noch die Lehrer seiner Jugend, sowenig wie seine Artverwandt-
schaft mit den bosen Formalisten. Deswegen wurde Brecht iiberall und insbe-
sondere in der Sowjetunion als der legitime Erbe von LEF und Meyerhold
sowie der revolutioniren russischen Kunst in ihrer Gesamtheit empfunden und
begriffen. Das hat vor allem Singermann geistreich und iiberzeugend darge-
stellt. Dabei sind Ubertreibungen und Simplifizierungen so gut wie unver-
meidlich. Aber eins ist doch fiir alle objektiven Beobachter klar: Die russischen
Quellen und Einfliisse in Brechts kiinstlerischem und theoretischem Schaffen
waren mindestens ebenso bedeutend wie die wichtigsten von denen, die er aus
anderen Teilen der Welt bezogen hat; und sie wirkten entscheidend vor allem
an den Wendepunkten seiner Entwicklung — so Ende der zwanziger Jahre, als
er Die Mutter verfaite, und dann in den dreifiger und vierziger Jahren, als er
mit Mutter Courage und Galilei neuartig auf jene »alte Dramenforme« zuriick-
griff, von der er noch ein Jahrzehnt zuvor wihnte, sie sei skaputtgegangen«®?.
Dahingestellt bleibe, wie im letzten Lebensabschnitt seine Denk- und Lernlust,
seine Fihigkeit, »die Dinge zu erkennen, indem man sie dndert«, und sein
lyrisches, dramatisches und biihnenkiinstlerisches Schaffen von verschiedenen
Einwirkungen beeinflufSt wurden.

Wenn es im Geahnten ist
Wenn es im Losen ist
Wird es gepriesen.

Wenn es im Grofen ist
Wenn es im Geplanten ist
Wird es verwiesen.

Das sollte auch fiir ihn selbst gelten.

69 Werkausgabe, Bd. 25, S. 170; Bd. 15, S. 170.
70 Ibid., Bd. 20, S. 172.




Marjorie L. Hoover
[Oberlin, Ohio]

BRECHT’S SOVIET CONNECTION TRETIAKOV

As an article in volume II of Brecht Heute / Brecht Today rightly points out,
Brecht’s written references to his connections with the Soviet avant-garde
were limited and necessarily guarded, especially during the time of his
emigration. The article quotes Kithe Riilicke-Weiler to indicate the importance
of Brecht's relationship with Sergei Tretiakov.! Brecht owed the rewarding

1 Brecht heute, Jg. 11 (Frankfurt 1972), 220, from Kithe Riilidke-Weiler, Die Dra-
maturgie Brechts (Berlin, 1966), 110.

To fill in the personal biography of Tretiakov, about whom most reference
works still yield little information, the following sources were drawn upon: his
own autobiography (International Literature, English edition, No. 1, 1933, 129-
132) and the articles included in the two volumes of his work which have been
republished since his rehabilitation, namely 1) three prose works in the volume
entitled after the first, Den Shi-khua (Moscow, 1962), including an introduction
by V. Pertsov, and 2) three plays in a volume entitled after the first, Slyshish’,
Moskva? (Moscow, 1966), including articles by A. V. Fevralskii and B. Rostotskii.

Sergei Mikhailovich Tretiakov (1892—1939) was born the son of a schoolteacher
in the small town Kuldig near Riga; he attended the gymnasium in Riga, gra-
duating as gold medalist. (His youth spent in a city with a German-speaking
sector of the population doubtless explains his at least working knowledge of the
German language.) After passing the first law examination at Moscow University,
he turns up at the time of the Civil War as the author of fervent revolutionary poems
published in Far Eastern newspapers. His first volume of poems was published in
Vladivostok (1919), where he met the poet N. Aseev and collaborated with N.
Chuzhak in editing a magazine. With the same two associates he then joined the
editorial board of V. V. Mayakovsky’s influential Moscow magazine Lef (1923~
1925) and continued with the successor, Novyi Lef (1927-1928), becoming editor
in its last year after Mayakovsky’s resignation.

Simultaneously with his work for Lef he collaborated with Meyerhold both in
the training of actors and as play adaptor and playwright. His best known pro-
ductions at the Meyerhold Theater were Earth Rampant (1923), adapted from the
French, and his own play, Roar China! (1926).

Equally significant was his collaboration with Sergei Eisenstein, then a student
of theater direction in the Meyerhold Workshop. Together Eisenstein as director
and Tretiakov as adaptor staged for the “proletkult” theater their “contemporiza-
tion” known as The Wise Man after a play from the classic repertory by A. N.
Ostrovsky. Thanks to a film strip they inserted in this play instead of the hero’s
reading his diary and thanks also to the confrontation with the real scene when
they performed Tretiakov’s play Gas Masks at the gas works (1924), Eisenstein
found his true vocation for film, not theater.




40 Brecht Heute - Brecht Today

nature of their friendship to many resources of Tretiakov’s past and
personality: his Marxist convictions and aesthetic theories, his rich experience
of revolutionary theater both in the “proletkult”2 and the Meyerhold Theater,
his closeness to Eisenstein and, surely too, his total affirmation of the Com-
munist cause and zeal in its service. However, Tretiakov disappeared from
view almost completely during the period of Stalinist repression and only in
the past decade were two single volumes of his works republished in the
Soviet Union.? Only in recent years has material relative to him ‘appeared
in the West as well; for example Revolutionir im Beruf (Munich, 1971),
an anthology of the memoirs collected by Hildegard Brenner and work of
Anna Lacis, Brecht’s earliest informant on Soviet theater. Lacis’ husband and
Brecht’s close friend in the Soviet Union, Bernhard Reich, also recently
published his memoirs, Im Wettlauf mit der Zeit (E. Berlin, 1970), and a
Russian translation of them has appeared, Vena. Berlin. Moskva. Berlin
(Moscow, 1972), from which, however, one significant passage is omitted.
This and the nature of pertinent publications in the West shows that the politics
of literature is a continuing process. Indeed, the most recent book relevant to
Tretiakov, the collection of his own articles, Die Arbeit des Schriftstellers
(Reinbek, 1972), devotes the major part of its space to his politico-aesthetic
views on realism. The very word “realism,” of course, looses echoes of the
old debates, “socialist realism,” “literature of fact,” “production art.” Today
the problems of political literature, far from being solved, are at least being
re-evaluated. Not all the materials necessary for an objective view are at hand,

For the next year and a half Tretiakov taught Russian at the University of
Peking (1924-1925). From this firsthand knowledge of China he derived his best
known prose work, the so-called “bio-interview” of the Chinese student Den Shi-
khua. He also planned a film scenario for a film on China to be made with Eisen-
stein, a project unfortunately never realized.

Tretiakov now added representational duties to his many other activities and
went at the invitation of the International Association of Proletarian Revolution-
ary Writers to lecture in Germany (1930—1931). In turn, he helped receive Ger-
man writers who visited the USSR under the auspices of VOKS (Vsesoiuznoe ob-
shchestvo kulturnoi sviazi s zagranitsei — All Soviet Association for Cultural Con-
nections with Abroad). He also became editor (1933-1935) of “Internatsionalnaia
litteratura,” the Russian edition of the multi-lingual periodical International Liter-
ature. He made several field trips and worked in various enterprises about which
he published journalistic accounts.

Prevented from attending the First International Writers’ Congress in Defense
of Culture (Paris, 21-29 June 1935), he came increasingly under a cloud. The inter-
ruption in his correspondence with Brecht indicates that he was at least exiled, if
not arrested, simultaneously with the growing seriousness of the Far Eastern war
(1935-1937). He was executed as a spy in 1939.

2 “proletarkaia kultura,” an organization (1917-1932) furthering amateur activity
in the arts.
3 See Note 1.

S R S




Marjorie L. Hoover 41

though some have been reprinted; for example, both Lef and Novyi Lef
(4 vols., Munich, 1970). As part of the re-evaluation process, it is perhaps
enough for the time being to deliver an interim report on Sergei Tretiakov,
undoubtedly Brecht’s most important Soviet connection.

To point out that Brecht had connections with the influential Soviet
avant-garde of a half-century ago by no means implies that he imitated.
Rather, even before his encounter with the new Soviet culture Brecht shared
and even led in an avant-gardism which was everywhere in the air for the
young generation, just back from the War. Brecht describes his own
iconoclastic intent when with Lion Feuchtwanger he undertook to adapt
Marlowe’s Edward II: “We wanted to break with the Shakespearean tradition
of the German theater, with the plaster-cast monumentality so dear to
bourgeois taste.”* The noise of his first attempt at a break of the sort had
reached Reich in Berlin even before the two men met in Munich. As a
neophyte in Berlin, Brecht had managed to become director of his friend
Arnolt Bronnen’s play Vatermord (1922) and had tried to breach the grand
manner of those monumental stars of the German stage, Heinrich George and
Agnes Straub. Meeting in Munich, when Reich was appointed chief director
at the Kammerspiele (1923), Reich was agreeably surprised by the young
man’s seriousness. Reich and Lacis encountered Brecht and Marianne Zoff,
then his wife, in the English Garden, and Brecht plied Lacis with questions
about the Soviet theater. He then made her his assistant director for Das Leben
Eduards des Zweiten von England (1924), on which he had then been working,
so that he saw some of her Russian theories in practice. Was it Lacis, Brecht,
Karl Valentin, or all three together who then invented the stylized staging of
the soldier scenes which proved so effective in this, asin Brecht's later
production of Mann ist Mann (1931)?

Lacis surely informed Brecht at this early time not only about styles of
staging but also about directors and playwrights. She reports that she
continued to keep Brecht up-to-date on all these during the longer time which
the friends spent together in Berlin (1928-1930), where she served as Soviet
representative for documentary and cultural films. “Brecht fragte mich wie-
derum genau aus, wie Meyerhold und Tairow inszenieren, iiber Majakowskij,
iiber Tretjakow ...” she writes about this period in Berlin.® Surely Lacis
also discussed with Brecht the films with which she was then working. She
claims to have introduced in Germany the camera eye films of Dziga Vertov
and Esther Shub; certainly she arranged for these two film makers to come to
Berlin for showings of their work. Thus Brecht had opportunities actually to
see these films and hear their makers discuss them. His other Soviet

4 “Bei Durchsicht meiner ersten Stiicke” (1954), Werkausgabe (Frankfurt, 1967), v.

17, 951.
5 Lacis, Revolutiondr im Beruf, 58.




42 Brecht Heute - Brecht Today

acquaintance, Tretiakov, whom Brecht was soon to meet in person, was surely
not silent on the subject of Soviet films, so central to his own interest and
enthusiasm.

Before actually meeting Tretiakov, Brecht saw his most successful play,
Roar China! (1926), which the Meyerhold Theater on its first tour to the West
brought in its repertory to Berlin (1930). Unfortunately both the Theater and
the play were shown abroad too late, the first almost a decade, the second
almost a half-decade after their fame had preceded them. Thus even so well-
disposed a critic as Herbert Jhering opted against them: “Das Stiick von
Tretjakow ist fiir Deutschland, in dieser Bearbeitung und Form unméglich”
(2. April 1930).7 Brecht, however, notes two fragmentary remarks (also April
1930) defending both the Theater and Roar China!: “Die Lektiire der deutschen
Theaterkritiken iiber Meyerhold wirkt sehr niederdriickend ... [Fiir Ein-
druckssammler] ist es gleichgiiltig wie groBartig alle Begriffe hier [im Meyer-
holdschen Experiment] zurechtgeriickt sind, gleichgiiltig, daB hier iiber die ge-
sellschaftliche Funktion des Theaters eine wirkliche Theorie besteht.” And in
defense of Tretiakov: “Die Russen zeigen in Briille China! allzu wenig Inter-
esse fiir die eventuelle Nettigkeit der Englinder im privaten Umgang! Als ob
es ndtig wilre, in einem Stiick iiber die Bluttaten des Konigs Attila seine Kin-
derliebheit besonders zu [zeigen].”8 Both times Brecht argues on theoretical
grounds in the Russians’ defense, as if well-versed in theories of political
theater as practiced by Meyerhold and Tretiakov.

Indeed, when Tretiakov came to Germany to lecture in 1930-1931, he im-
mediately found himself in the midst of politico-socio-economico-literary
discussions, at least to judge by the opening scene in his profile of Brecht, -
published several times over in the USSR.? He carried on the discussion
during a tour of Germany when Brecht seems to have guided Tretiakov about
his home town of Augsburg.

Tretiakov did the same for Brecht in Moscow on two of Brecht’s four trips

6 See Tretiakov’s articles on Shub, Vertov, Eisenstein in “Unser Kino”, Die Arbeit
des Schriftstellers, 57-73.

7 Herbert Jhering, Von Reinhardt bis Brecht (Reinbek, 1967), 312.

8 Werkausgabe, v. 15, 204-205.

9 As an introductory essay to the volume of Brecht’s three plays in Russian transla-
tion by Tretiakov, published under the title Epicheskie dramy (Epic plays, called
here Epic Theater; Moscow, 1934), including Die Mutter, Die heilige Johanna
der Schlachthife, Die Mafinahme; further as a profile in International Literature,
No. 8, 1935 (the English translation reprinted in Bredht, ed. Peter Demetz, “Twen-
tieth Century Views”, Englewood Cliffs, N. J., 1962, 16-29, with the note “from
International Literature, English edition, No. 5, 1937, 60-70"); finally in Tretia-
kov’s collected volume of profiles, Liudi odnogo kostra (People of the same bon-
fire-referring to those whose books or work were burned by Hitler; Moscow,
1936), including besides Brecht: John Heartfield, Piscator, Hanns Eisler, Friedrich
Wolf, O. M. Graf, Johannes R. Becher, M. Anderson-Nexd.




Marjorie L. Hoover 43

there, when he was still alive to receive his friend. On Brecht’s first trip of
-1932 he came to see the Moscow premiere of his film Kuhle Wampe, which
did not at first achieve permission to open at home. Illustration No. 18 in the
Lacis anthology, Revolutionir im Beruf, shows the group gathered to meet
Brecht: Slatan Dudow, co-director with Brecht of the film, Tretiakov, Lacis and
her daughter Daja, Piscator, Brecht and Reich. Reich remembers Lacis’ taking
Brecht to see Die Dreigroschenoper, which under the title The Beggars” Opera
had been in the repertory of Tairov’s Kamerny Theater since 1930, thanks to
the mediation of Lunacharsky.l® Lacis, dissatisfied, called the production
“culinary,” “a dance musical,” but Brecht soft-pedalled her indignation,
saying: “Versteh’ doch, Tairow hat die Auffihrung durchgesetzt ... Im Au-
genblick ist dies das Wichtigste.”11 Though the brief stay of about two weeks
could not count for much, the correspondence between Brecht and Tretiakov
began soon thereafter and lasted until a year and a half before Tretiakov’s
death.

Brecht’s second visit of 1935 results in the changeover to the familiar du-
form of address in the letters written thereafter. The letters of 1933 and 1934
between the two visits reveal the efforts Tretiakov made at this time on
Brecht's behalf, the translation of serveral poems by Tretiakov and their
publication in various periodicals!? and, most important, publication of the
volume of three plays translated by Tretiakov with his introductory essay
under the title Epicheskie dramy (Epic plays, 1934), including Die Mutter,
Die heilige Johanna der Schlachthéfe and Die Mafinahme. During this trip,
pivotal in their relationship, Brecht and Helene Weigel evidently stayed with
Tretiakov. Reich reports further: “So sehe ich mich aufs neue in eines der
dunklen Zimmer Tretjakows in der Spiridonowka versetzt. Ich saf8 dort zu-
sammen mit Tretjakow und Brecht, der hier logierte. Wir sprachen iiber eine
ganz auBergewohnliche Theaterleistung — ob iiber Mei Fan-lan [sic] oder iiber
eine Inszenierung Ochlopkows, kann ich heute nicht mehr sagen. Ich bezog

10 N. Lunacharskaia-Rozenel’, wife of the Commissar for Culture A. Lunacharsky,
tells in her memoirs, Pamiat’ serdtsa (Moscow, 1962), of meetings with Brecht,
mentioning (p. 153) an occasion after attendance at Die Dreigroschenoper (1928)
when Lunacharsky promised Brecht a Russian production of his musical.

11 Im Wettlauf mit der Zeit, 369.

12 The bibliography by A. A. Volgina of Brecht, Bertol't Brekht. Bibliograficheskii
ukazatel’, “Kniga” (Moscow, 1969), lists S. M. Tretiakov’s translations as follows:
584. Epicheskie dramy (see Note 9 above); also excerpts from this in periodicals.
712. “Inbesitznahme der groSen Metro durch die Moskauer Arbeiterschaft am 27.
April 1935”, Literaturnaia gazeta, No. 28 (21 May 1935), 1.

766. “Die Teppichweber von Kujan-Bulak ehren Lenin” (1932), International Li-
terature, No. 1, 1933, p. 1.

791. “Wiegenlieder proletarischer Miitter” (1932), Literaturnaia gazeta (1 May
1935). 894. “Dramaturg-didakt” (Der didaktische Dramatiker-about Die Mut-
ter), International Literature, No. 2, 1933, 116-118.




44 Brecht Heute - Brecht Today

mich auf ein Auffilhrungsdetail, als Tretjakow prézisierte: ‘Ja, das ist eine
Verfremdung,” und dabei warf er Brecht einen Verschworerblick zu. Brecht
nickte. Das war das erste Mal, da ich die Vokabel ‘Verfremdung’ kennen-
lernte. Ich muf also annehmen, daB Tretjakow Brecht diese Terminologie zu-
trug . ..”*® So Brecht found on this occasion the name for the thing, “Ver-
fremdung,” which he had already long practiced and which came, ever more
definedly, to designate his kind of theater.

The omission of this whole passage from the Russian version of Reich’s
memoirs shows that in the Soviet Union the effort continues to disassociate
Brecht’s aesthetics from formalism, the early 20th-century movement in the
arts whence Shklovskii came to point out what he called “ostranenie,” the
Russian original of “Verfremdung.” Without entering the fray, let us report
briefly that I. Fradkin as early as 1956 substituted for “ostranenie” the term
“otchuzhdenie” (literally “Entfremdung”). Fradkin rightly argued that for an
author to show his relationship to a character was nothing new in literature
or in Russian literature; indeed, Shklovskii had taken his examples of
“ostranenie” from the work of Lev Tolstoy. But, Fradkin insists, Brecht's
“‘priem otchuzhdeniia’ (die Methode der Entfremdung) has nothing in com-
mon with the infamous formalist theory of ‘ostranenie.””14 Fradkin and other
Soviet critics — Lev Kliuev, who argues against Fradkin, for one — use further
variants to translate “ostranenie”; for example, not “ot-” but “o-"
“ochuzdenie.” In his 1965 book on Brecht Fradkin counters the allusions of
John Willett and Reinhold Grimm to “ostranenie” as the possible source of
Brecht’s term by quoting Shklovskii himself on the subject — true, from the
hindsight of thirty years later and in an interview for the French periodical
Les lettres frangaises (No. 1061, 31 December 1964), so that translating back
from French into Russian, Fradkin devises still another term “otdalenie”
(literally “Entfernung”). Fradkin translates Shklovskii as admitting that he
framed the basic tenets of formalism some fifty years before. “I conceived

13 Im Wettlauf mit der Zeit, 371-372. This passage is omitted from the Russian
version of Reich’s memoirs (see Vena, etc., p. 310 for the context in whidch it occurs
in the German). However, the Russian version adds a fact lacking in the German
about the 1935 stay of Brecht and Helene Weigel at Tretiakov’s: “Helene Weigel
became seriously ill. Tretiakov and his wife Olga Viktorovna took care of her in
friendly fashion. When Helli was well again, Brecht and she left for home.”
(Vena, etc., 311)

“‘priem otchuzhdeniia’ ne imeet nichego obshchego s preslovutoi formalisticheskoi
teoriei ‘ostraneiia’” — thus I. M. Fradkin, p. 147, in his article “B. Brekht, khudozh-
nik mysli”, Teatr, No. 1, 1956, 142-155. The passage cited represents the negative
side of the coin, the wrong interpretation from which Fradkin attempted to di-
vorce Brecht. The obverse side, the positive attempt to prove Brecht an orthodox
“socialist realist”, is found in Fradkin’s essay (1952), translated into English in
Brechz (see Note g above), 97-105; see also Demetz’ comment in the introduction
to this anthology, p. 6.

14




Marjorie L. Hoover 45

something which I called ‘ostranenie’: the need to show things as if they were
seen for the first time,” Shklovskii confirmed. “By way of Sergei Tretiakov —
he was a fine man — the idea was transmitted to Brecht, who called it
‘otdalenie.’”15
Still, a concept is not a fact, and proof of a personal encounter between the
men sharing it has no significance unless the affinity of meaning is
demonstrated. The most recent Soviet literary encyclopedia, still in process of
publication, the Kratkaia literaturnaia entsiklopediia (v. 5, 1968), assigns to
the term “ostranenie” the accepted prime meaning, a description of the familiar
as if it were seen for the first time. Shklovskii introduced it in this meaning
in his first presentation of it in Voskreshenie slova (Resurrection of the word,
St. Petersburg, 1914). The aim of Shklovskii’s essay was to restore the freshness
of experience by “the creation of new forms“. So the concept was formalist
upon its introduction and it later led in the practice of one school of Russian
writers to the use of language “beyond reason” (zaum) and to such theories as
those developed in the Prague linguistic circle. Victor Erlich traces these
developments in Russian Formalism (1955), which Brecht owned, as Reinhold
Grimm attests,*® though surely too late for it to be considered a factor in his
work. Grimm calls attention not only to Erlich but also to John Willett, who
in his book of 1959 connected Brecht's first use of the word “Verfremdung”
with the 1935 Moscow trip. In pursuit of Willett’s mention Grimm also quotes
Shklovskii’s definition of “ostranenie” from the Russian formalist’s later essay
Iskusstvo kak priem (Art as device, 1917), exclaiming: “Meint man hier nicht
einen Satz von Brecht zu lesen?“16* Grimm mentions too Shklovskii’s example
of “Verfremdung,” Tolstoy’s story “Kholstomer” (Strider, the story of a
horse); however, Grimm does not quote from the story, as does Shklovskii,
to show how Tolstoy was using ”Verfremdung” for political purposes, at least
at the time of the story’s conception in the early 1860’s when the abolition of
serfdom was the burning issue. By placing the narration in a horse’s mouth,
Tolstoy lends strangeness to a political argument, calling into question
both ownership and, above all, the ownership of living beings: “Many of
those who called me, for example, their horse never rode me . .. Nor did they
feed me, but others did in their stead. Not the ones who owned me did a good
part by me but rather the coachmen ... Thus a man will say ‘my house’ and
never live in it . .. There are people who call women their women or wives,
but these women live with other men.” The ideological thrust of “ostranenie”
in this instance coincides with the Marxist claim of the workers’ right to
~ ownership of the means of production. Paraphrased in simple language, the

15 1. M. Fradkin, Bertol't Brekht. Put’ i metod, “Nauka” (Moscow, 1965), 133.

16 See footnote (p. 212) in his article “Verfremdung. Beitriige zu Wesen und Ursprung
eines Begriffs”, Revue de littérature comparée, 35 (1961), 207-236.

16a Ibid.




46 Brecht Heute - Brecht Today

idea that things and still more, living beings should belong to those who use
them best is the same as that of Der kaukasische Kreidekreis. Despite the
parallels Grimm still lacks proof of any direct connection with the Russian use
of “ostranenie,” about which evidence has come to light only now with the
rehabilitation of those able to bear witness. So he concludes all too schematic-
ally in favor of Brecht’s German heritage that Hegel and Marx provided Brecht
with purely philosophical-sociological ideas, while the Russian formalists pro-
vided him with purely literary-aesthetic ideas: “Erst Brecht, der lehrhafte Dich-
ter, hat beide Bereiche vereinigt und so die Verfremdung als dsthetisches Mittel
- zur philosophischen Erkenntnis geschaffen.”1®® Yet, as we have seen and
Grimm rightly recognizes, “Verfremdung” had long since entered the German
theater in the practice of Brecht and Piscator, even without the term. Only now
the practice gained greater depth and broad theoretical foundation through
Brecht’s acquaintance with Russian theory and practice all focussed on a word.

Again later Shklovskii analyzed War and Peace for its use of »ostranenie, «
in a series of six articles in Novyi Lef, which Tretiakov edited that year.
Comparing Tolstoy’s narrative with his French sources, Shklovskii observes:
“The whole [character of] Napoleon and the whole French line is not told by
Tolstoy but retold, retold after the principle of ‘ostranenie’, so that the
stylistic structure of the passages in the French sources is quite different from
the stylistic structure of the passages with the Russians!”” (Novyi Lef, No. 4,
1928, 13). Further: “The whole part of the retreat is passed over lightly and
the actions of Ney, etc., are retold by the method of ‘ostranenie,” and there
remains of the definite historic fact only its ironic unreliable memory” (Novyi
Lef, No. 5, 1928, 12). Tolstoy’s aim was political: by means of “Verfremdung”
he showed the Russian people from a nationalistic, patriarchal point of view
as patient and heroic in their patriotism. However, the French were equally so,
Shklovskii points out, though Tolstoy from his political stand of opposition
to Napoleon could not depict them so.

According to Reich, Brecht became acquainted not only with Shklovskii’s
theory, but simultaneously also with its practical application in the theater,
that is applied to acting by Mei Lan-fang and to theater direction by
N. Okhlopkov at the Realistic Theater. Mei Lan-fang’s Moscow appearance
of 14 April 1935 was sponsored by VOKS (Vsesoiuznoe obshchestvo
kul’turnoi sviazi s zagranitsei — All-Soviet Society for Cultural Relations with
Abroad), the same auspices under which Brecht and Piscator then found
themselves in the USSR. The performance was attended by prominent artists
and theater people, among them Meyerhold, who spoke on this occasion!® and

16b Ibid. p. 213.

17 Quoted (p. 107) by Shklovskii, “Iskusstvo kak priem”, Poezika II (Petrograd, 1919),
101-114.

18 V. E. Meierkhold, Staz'i. Pis'ma. Rechi. Besedy (Moscow, 1968), v. 2, 563.

L i e



Marjorie L. Hoover 47

also dedicated his production of that year, the revised version of A. S.
Griboedov’s Woe from Wit'? to Mei Lan-fang.

Brecht then wrote his first exposition of the “Verfremdungseffekt” soon
after this 1935 Moscow encounter with the art of Mei Lan-fang. At least the
English translation of an article “Bemerkungen iiber die chinesische Schau-
spielkunst” is noted for the following year (though without complete
bibliographical indication).20 The first essay on the subject in the collected
works, “Verfremdungseffekte in der chinesischen Schauspielkunst,” written
in 1937 evidently, first appeared in the single volume of Schriften zum Thea-
ter (1957); it is now included as the fourth essay of the third night in Der
Messingkauf. Brecht’s analysis might be said, on the one side, to develop
further his own “epic theater” by restating it in new terms; on the other, it
might be seen as a creative restatement of Meyerhold’s principles and their
exemplification in Mei Lan-fang’s art. The antithetical tables, “dramatic form
of the theater” and “epic form of the theater,” from the notes to Mahagonny?!
are embodied here in the antithesis Stanislavsky-Mei, whereby Mei represents
the principles for which Meyerhold stood. However, Brecht makes clear that
no borrowing has taken place: “Die Experimente des neuen deutschen Theaters
entwickelten den V-Effekt ganz und gar selbstindig, es fand bisher keine Be-
einflussung durch die asiatische Schauspielkunst statt.”?? Still, though not
“bisher,” doubtless “nachher,” that is after 1937, it should be rewarding to
examine Brecht’s work for the application of Mei-Meyerholdian principles, of
which thereafter he was sophisticatedly conscious. To this post-Mei period,
Elisabeth Hauptmann implies, must be attributed also the essay “Uber das
Theater der Chinesen.”23 Here Brecht points out that Mei Lan-fang’s actual
status as father and banker is indicated by the tuxedo he wore for the
demonstration, while his art consisted in acting the part of a woman. Each of
the two figures, the actor and the part he played, underlines the “strangeness”.
of the other. That Brecht then used two similar figures, the banker and the
woman in contrast to one another, yet one and the same, for his play Der gute
Mensch von Sezuan is but another indication that the experience of Mei Lan-
fang was fruitful, having thus possibly contributed also a significant image
to Brecht’s later political art.

At the Realistic Theater Brecht evidently again experienced “Verfremdung”
as practiced on Moscow stages that year, with Nikolai Okhlopkov’s
production, Aristocrats by Nikolai Pogodin (1935).2¢ Okhlopkov, who had

19 See my forthcoming article on Meyerhold’s Woe to Wit of 1935, RLT (Fall 1973).
20 Life and Letters (London, Winter 1936) ; see Werkausgabe, v. 16, Notes, p. 7*.

21 Brecht, Gesammelte Werke, v. 1, Malik-Verlag (London, 1938), 154.

22 Werkausgabe, v. 16, 627.

23 Ibid. 424-428.

24 Aristocrats impressed Brecht so favorably that when he returned to Moscow to




48 Brecht Heute - Brecht Today

trained and acted with Meyerhold, based his direction of the Realistic Theater
(1930-1937) on “Verfremdung.” Two examples of the double view 2 that is
both showing the action and showing the showing, taken from Okhlopkov’s
Aristocrats, go radically beyond the practice at least of the later Brecht. For
one, stage attendants, dressed in black body stockings covering also the face,
supplied the actors with the necessary accessories or carried out stage effects in
full view of the audience, for example causing snowflakes to fall-some of
which fell on the audience too. For another, the fugitives from the work camp
swam lying prone on canvas, which was agitated by persons beneath it to
simulate the waves of the river they were crossing. So the “Verfremdung” of
the Realistic Theater consisted in a childlike naiveté of effect which laid bare
the illusory means employed, thus forcing the audience to complete in
imagination the reality alluded to.

Though Okhlopkov’s breaking of the illusion serves, in part, the banal
purpose to “épater le bourgeois,” as did the similar effect of naiveté when at
the end of Die Dreigroschenoper the messenger of the king galloped down
the aisle on a hobby horse to save the hero from the gallows, still it had a
serious dramatic purpose as well, which also incorporated the play’s political
message. The positive socio-political import of Aristocrats is the rehabilitation
of society’s derelicts through confrontation with nature and a collective effort
toward a goal.

Clearly “Verfremdung” was by the thirties no longer merely negative and
cynical, as in the twenties, but truly dialectic. The later Meyerhold too no
longer used the negative thrust of demolition against the established theater
typical of his production, say The Death of Tarelkin (1922, in which Eisenstein
was assistant director and Okhlopkov acted).2® Brecht too by 1935 saw
“Verfremdung” in the work of Mei Lan-fang and Okhlopkov as a synthesis
of opposites, the rational and emotional, the organizing and realizing of intent
in the actor’s one person. Or as he viewed this period from hindsight in a
remark made late in life to Kithe Riilicke: “Ich brauchte Einfiihlung, aber ich
brauchte Einfiihlung in Widerspruch zu etwas anderem, wenn Sie wollen zur

receive the Lenin Prize (1955) he urged Okhlopkov to revive it. Okhlopkov did
so, though only after a delay of still another decade (when this writer saw it).

25 (the actor) N= A!-A? (A!, the organizer; A2 the material organized, that is the
body of the actor and himself as the material as his disposal) — Meyerhold con-
ceived this theory and taught it in his Studio even before the Revolution, though he
first publicly formulated it in his pronouncements on “biomechanics,” in the pam-
phlet Amplua aktera (The emploi of the actor, 1922); for an explanation in Eng-
lish see Edward Braun, Meyerhold on Theatre (London, N.Y., 1969), 197-204.

26 Viktor Shklovskii uses the word “demolition of a classic” of the production The
Wise Man (1923) by Eisenstein and Tretiakov. He calls Meyerhold’s production of
Gogol's Inspector General (1926), in contrast to this, “reconstruction” in the ar-
ticle “Feksy” (1928), Za sorok let (Moscow, 1965), 92.




Marjorie L. Hoover 49

Ausfithlung, zur Kritik. Ich brauchte beides, als ich nicht mehr gegen biirger-
liches Theater polemisierte.”2?

Actually, more than theory Brecht needed practical outlets for his work,
which he unfortunately lacked during his emigration. Filling this need is a
major concern in the correspondence between Tretiakov and Brecht (1933—
1937). There are thirteen letters from Tretiakov and one from Brecht (which
occurs between the first and second in the series), preserved in the Bertolt-
Brecht-Archiv, East Berlin.28

In the first letter of the series, Tretiakov’s of 27 February 1933, the apology at the
start for the long delay in answering surely alludes to a preceding letter which
Brecht doubtless wrote soon after his brief trip for the mid-May premiere of Kuhle
Wampe. Clearly it had been agreed that Tretiakov would translate Die heilige Johanna
der Schlachthife, for he now writes that he hopes to finish the first draft of the trans-
lation by March 3. He objects that he cannot follow Brecht's suggestions because a
purely historical play without contemporary significance would have no audience
appeal in the Soviet Union. He also feels that a Communist leader should emerge at
least in embryonic promise from the workers’ scenes; otherwise the dialectics of the
conflict could not be made clear. He further mentions difficulty in differentiating in-
dividuals in the all too schematic mass, as if he were trying to make realistic diffe-
rences among the crowd a la Stanislavsky! (This discussion of content in Die heilige
Johanna elucidates a letter which Piscator wrote to Brecht on 27 August 1933 from
the USSR, saying that Tretiakov had changed a great deal in Brecht’s play.) Of course,
Brecht could learn much from Tretiakov’s discussion about the Sovietization of

27 Kithe Riilicke-Weiler, »Bemerkungen Brechts zur Kunst. Notate 1951-1955¢,
Weimarer Beitrige. Brecht Sonderheft 1968, 7.

28 The opportunity to examine both Tretiakov’s play Ich will ein Kind haben and
the letters listed below is gratefully acknowledged not only to the Brecht Archive,
but also to Stefan Brecht, who kindly gave permission to use the microfilm at
Houghton Library, Harvard University. Of the following letters, all post-Hitler,
more than half were written with noticeable frequency in the four months after
Brecht's 1935 visit to Moscow; the du-form of address begins with the asterisked
letter, the first after the visit:

1) 27 February 1933, 2 pp.

(from Brecht to Tretiakov, 11 July 1933, 1 p.)

2) 15 July 1933, 2 pp.

3) 16 July 1933, 2 pp.

4) 27 May 1934, 2 pp.

5) 8 September 1934, 2 pp.
*6) 28 May 1935, 2 pp.

7) 1 June 1935, 3 pp.

8) 24 June 1935, 2 pp.

9) 2 July 1935, 2 pp.
10) 19 July 1935, 2 pp.
11) 25 August 1935, 4 pp.
12) 17 September 1935, 2 pp.
13) 3 May 1937, 1 p.




50 Brecht Heute - Brecht Today

literature. Finally, Tretiakov gives 5~10 March as the deadline for No. 3 of the Rus-
sian number of International Literature, in which he would like to include an excerpt
from Die heilige Johanna, as well as something by Ernst Ottwalt, Brecht’s co-scena-
rist for Kuhle Wampe, and Bernard von Brentano.

Brecht’s only letter to be preserved in this series, dated 11 July 1933 from Svend-
borg, is typewritten (whereas all of Tretiakov’s are handwritten in fairly correct
German). Brecht reports that Ottwalt is in Denmark, while Slatan Dudow, co-director
of Kuhle Wampe and a Bulgarian national, is in prison, doubtless in Denmark, for
Brecht anticipates his release and asks whether Tretiakov could arrange that he then
8o to the Soviet Union. Brecht speaks of himself as interested in going to the Soviet
Union in the fall to collaborate with Hanns Eisler on an unspecified project (appa-
rently a musical comedy, which is then mentioned three times in the correspondence,
though not realized, evidently because Eisler never did his part). Brecht requests the
return of a copy of Mann ist Mann (had he left it with Tretiakov for translation or
for production if Tretiakov could find a stage?). When Brecht asks how it goes with
Die heilige Johanna, he clearly means with the possibility of staging it, for he sug-
gests that Tretiakov get in touch with Carola Neher through Piscator, as she would
make a wonderful Johanna. In conclusion, he says that he is sending at Johannes R.
Becher’s request the manuscript of “Lieder proletarischer Miitter” to the German edi-
tion of International Literature with Eisler’s music so that both will be published and
the songs therefore actually sung.

Tretiakov’s next letter, dated 15 July 1933 from the address at which Reich recalls
Brecht and Helene Weigel staying then in 1935, again begins with an excuse for the
long silence, this time because he has been working on his book on Germany (pre-
sumably the book of portraits, People of the Same Bonfire, 1936). He has taken over
250 pictures for his photo article. Possibly this will be on the same subject about
which he would like to do with Ottwalt a double bio-interview on the manager of a
poultry farm, who has restored a failing enterprise to health with the same ease
with which Chaliapin sings; in their collaborative effort, to be entitled The Director,
Tretiakov would do the Soviet manager and Ottwalt his German counterpart. Tretia-
kov further reports that he has made headway toward publishing with his intro-
duction a volume of Brecht’s plays in Russian, and he announces that one of them,
Die heilige Johanna, will go into rehearsal in September. He regrets that fascism is
not attacked in the plays, but sees no way of building it in. He begs Brecht to send
more plays and his novel (Dreigroschenroman, Amsterdam, 1934?).

The day after the preceding letter on 16 July 1933 Tretiakov writes again, Brecht’s
letter of 11 July having crossed with his. He will get in touch with Ottwalt and
arrange for Slatan Dudow to come to the USSR upon his release. From Piscator, who
has just arrived from Leningrad, he has learned that Carola Neher is in Moscow; he
will arrange for both to meet Okhlopkov to discuss Die heilige Johanna. The “Lie-
der proletarischer Miitter” will appear in Internationale Literatur, though probably
without the music; Tretiakov would like to translate them.2? He has just translated

29 More correctly “Wiegenlieder proletarischer Miitter” did appear without music
in Internationale Literatur, No. 4 (August-September, 1933), 56-58; see also Vol-
gina’s No. 791, Note 12 above. The “Wiegenlieder,” four in number, in Werkaus-

gabe, V. 9, 430-433.




Marjorie L. Hoover 51

Becher’s “Clara Zetkin”; he qualifies his satisfaction with the result by calling it
somewhat too Biblical. He is sure he gave the copy of Mann ist Mann back to Brecht,
though the latter may have passed it on to Lacis; he will ask Lacis.

By his fourth letter of 27 May 1934 Tretiakov has ceased to count on Brecht's
coming; some day Brecht will surprise him like “an unexpected joy,” to quote the
title of a volume by the poet Alexander Blok. He has been waiting for a year now
also for the appearance of Brecht’s volume of plays. He is now preparing a volume of
poems in translation to include Bredht, Becher, Erich Weinert and Weber — and Tretia-
kov lists the poems by Brecht which he has in mind: “Lenin,” “Ins dritte Reich,”
“§ 218,” “Lieder proletarischer Miitter” and — he is unsure of the title - “erldsche die
Spuren” (doubtless “Die Teppichweber von Kujan-Bulak ehren Lenin,” “Herr Dok-
tor,” possibly “Als das Dritte Reich . . .,” “Wiegenlieder” and “Verwisch die Spuren”).
For the Kolonne links Gustav Wangenheim wants Rundképfe Spitzkopfe (Tretiakov
refers to it as Brecht's adaptation of Measure for Measure) or Die Dreigroschenoper,
but the copy of the latter is gone, so Brecht is pleased to send another. The writers’
convention in June will be important for “fact literature”3® — will Brecht attend?

Tretiakov’s fifth letter of 8 September 1934 refers to one received meanwhile from
Brecht. Alas, Tretiakov never got the Dimitrov poem from Brecht but saw it only by
chance in a French periodical. Tretiakov tries to summarize the new literary theory
propounded at the writers’ convention, while asking pardon for the inadequacy of
his German. Evidently Brecht has requested money for Grete Steffin, which Tretiakov
has secured, though, he points out, she has not come for it. He mentions a review in
Izvestiia of the volume of Brecht’s plays, which, though very complimentary,
warned that didacticism should not be allowed to outweigh the true poet in Brecht®.

30 “Fact literature” is another term applicable to the new literature Tretiakov advo-
cates, that is “reportage” or “bio-interview,” not the “shaping of the material” or
“the typical abstract” demanded by the proponents of “socialist realism.” The
doctrine of socialist realism was then formulated at the 1934 convention men-
tioned. ‘

31 Brecht’s Epicheskie dramy, tr. with introductory essay by S. M. Tretiakov, State
Publishing House (Gosudarstvennoe izdatelstvo khudozhestvennoi literatury Mos-
cow, 1934), 182 pp. 3 r. 75 k., edition 2,000 copies, was reviewed in Izvestiia
(23 July 1934), p. 4, by F. Ivanov as follows:

Brecht calls his plays “instructive,” “school plays,” thus underlining the bare
utilitarianism of his “epic plays.”

The strength of Brecht's plays, their steadfast adherence to the Revolution, lies
in the fact that serving the proletarian cause has become the organic task of this
writer, penetrating all his intent. Passionate hatred of the capitalist world does
constitute the strength of Brecht’s plays. Brecht came to the Revolution from lite-
rature of petty bourgeois protest lacking roots. His dramatic experiments center
in liberation of the artist from middle-class illusion. Brecht is one of the most im-
portant revolutionary writers of contemporary Germany and his talent, which has
already been used in praiseworthy service of the proletarian revolution, will be
further needed as a formidable weapon in the battles which now threaten.

That is why it is essential to credit him with praiseworthy enthusiasm directed
toward the revolutionary goal, but also to mention the schematism of Brecht's
“epic plays.” Full of hatred for the bourgeois society with which he has complete-
ly broken, Brecht avoids the accumulated experience of the old culture. He sees




52 Brecht Heute - Brecht Today

The sixth letter of 28 May 1935 has been called here the turning point letter be-

cause, the first after Brecht’s second Moscow visit, it first employs the du-form of
address, thus marking the closeness of friendship between the two men. Tretiakov
says he only awaits Brecht’s consent before pushing Die Rundképfe; he deplores
Brecht’s oversight in taking with him the copy of Die Mutter and also the essay
“Lehr- und Unterhaltungstheater,” especially the latter which he had intended pub-
lishing in the magazine (Internatsionalnaia literatura?) He also urges Brecht to write
an article on his travel impressions, which Tretiakov would then place in Literatur-
naia gazeta or elsewhere. He mentions Emil Burri (? not legible), Hanns Eisler and
Ernst Busch, and says Lacis requests a copy of Die Rundképfe. He has not seen Okh-
lopkov. Brecht’s poem on the subway3? is much praised. He fears he developed the
film Brecht left by mistake, as it turned out blank, promises to arrange for the news-
papers, urges Comrade Steffin not to forget her Russian and good-humoredly cites
Steffi's (Brecht’s son) word that Goethe never let Schiller wait for an answer to a
letter. :
In the seventh letter of 1 June 1935 Tretiakov criticizes Brecht’s Der Jasa-
ger, announces the completion of his book of portraits — Brecht’s is but little changed
by the omission of those passages which Brecht himself had cut and by
the addition of Brecht's poem on the Moscow subway at the end. Okhlopkov is not
in Moscow. The State Publishing House plans to publish Die Rundképfe. Tretiakov
reports on the progress of his own work and thanks Brecht for the invitation to Den-
mark. He mentions O. M. Graf and sends greetings to Comrade Steffin and Helli, but
not to Steffi because he hasn’t written.

In his eighth letter of 24 June 1935 Tretiakov acknowledges receipt of Die Rund-
képfe, awaits Okhlopkov, who will be given a new theater, says pressure of work
prevents his attending the congress (the international writers’ convention in Paris,
21-29 June 1935, where Brecht spent 21-25 June). He has completed the book of Ger-

the idea content [ideinost’] of the theater as abstract didacticism, he prefers proof
to representation and the creation of condensed, full, deep characters.

Brecht mistakenly considers this abstractness to be his particular innovative
achievement. As one comes to know these epic plays, one keeps thinking this ex-
tremely gifted writer with time will remove the heavy armor of “edifying” asce-
ticism and turn to writing plays in which the characters will not labor under the
obligation to “instruct.”

In the play under review, St. Joan of the Stodkyards, the characters tend to
come alive thanks to traits of truly Shakespearean passion, yet the author seems
almost ashamed of them, striving to push to the fore a dry “edification.” One need
only compare the play The Mother with Gorky’s novel to see how Brecht’s didac-
tic method causes the [play’s] great intent to lose color and expressiveness. How-

. ever gifted and fine his present style, this most promising writer of the German
Revolution must make the transition from rhetoric to a Shakespearean theater of
great passions, to a theater of live and rounded personalities who make history.

32 Brecht attended the ceremony in honor of the opening of the Moscow subway, and
then Tretiakov and he rode the subway endlessly together, admiring the beautiful
stations, each unique in its architecture. Tretiakov here refers to Brecht’s poem
“Inbesitznahme der grofien Metro durch die Moskauer Arbeiterschaft am 7. April

1935.”




Marjorie L. Hoover 53

man portraits and is hard at work to finish his book on China; he is also writing a
play about a collective farm and reading the manuscript of Theodor Plivier’s book,
written in part with encouragement from Tretiakov. Though not free to go to Paris,
he apparently finds no contradiction in his taking the next month off at a resort
where it might be cooler than in Moscow. He awaits Brecht’s impressions of Paris,
especially since Brecht spoke at the convention.

In No. 9 of 2 July 1935 Tretiakov thanks Brecht for his report of the Paris con-
vention, mentioning the telegrams he has received from writers there: André Gide,
Lion Feuchtwanger, F. 1. Panferov.

In the tenth letter of 19 July 1935 Tretiakov complains of not getting at his China
book for having to do seven more German portraits commissioned by the paper (?)
despite his weariness of things German. He wants to do only Egon Erwin Kisch fur-
ther as a model reportage. Since the Soviet writers’ return from Paris the future task
of the writer begins to take shape. He has done nothing about Die Rundképfe, as
Okhlopkov is still not in Moscow. Tretiakov and Olga will go to Kislovodsk at the
end of the month. Eisler is ill with a furuncle, yet his affairs prosper four times better
than Brecht’s. Tretiakov mentions negatives of Brecht’s and the death of Sarchi (?),
scenarist of Pudovkin’s Mutter.

In the eleventh letter from Kislovodsk, 25 Aug. 1935, Tretiakov discusses Lion
Feuchtwanger’s Success, which he has been reading. He will get in touch with Okh-
lopkov. Lacis, who is also in Kislovodsk, talks of the “Tschuchen” (Die Rundkopfe).

In his twelfth letter of 17 September 1935 Tretiakov, just bad from the south, de-
scribes a wild boar hunt and the climbing of Mt. Elbrus by over six hundred peasants
and workers; in honor of which last achievement Tretiakov has written his first poem
in eight years. Okhlopkov has signed a contract for a translation of Die Rundkopfe,
which Tretiakov is to revise, evidently for production. (The next two paragraphs are
not wholly comprehensible without the letters from Brecht which must have inter-
vened; thus one paragraph concerns Brecht's advice about diaries and another repeats
Brecht's mention of a 1gth-century author — Malraux? — unfamiliar to Tretiakov.)
Olga will look for a copy of Turandot for Brecht (in the version as produced by
Vakhtangov, 19227).

The thirteenth and last letter, written 3 May 1937 after a silence of over a year
and a half, seems to come either from another person or, at least, a quite changed
Tretiakov; even the handwriting seems different. Illness is the excuse given for the
long silence, though now with partial recovery hope is held out of getting back to
work on the previously mentioned book on China and the play about a collective
farm. In conclusion Tretiakov begs Brecht to write to him.

Without Brecht’s letters to Tretiakov much remains unclear. Not that having
Brecht’s letters for this period 1933-1937 would throw light on the date when
Brecht reworked the German version of Tretiakov’s play I Want a Child
(Khochu rebenka).33 Brecht must have done so earlier before Hitler, for one
reason because as a practical man of the theater he would not have expended his

33 In German: Ich will ein Kind haben, ein Produktionsstiick in 10 Szenen (5 Akten),
autorisierte Ubersetzung von Ernst Hube, bearbeitet von Bert Brecht, Max Rei-
chard Verlag, Freiburg i. Br., Talstr. 16 (Maschinenschrift ohne Jahr).




54 Brecht Heute - Brecht Today

labor later when in exile he no longer could find a stage for the play. For
another, even in German the play carries the designation “a production play,”
alluding to the theory of “production art,” no longer viable after “socialist
realism” became official doctrine in 1934. Finally, the play itself belongs to
the period at the end of the twenties when the Meyerhold Theater rehearsed
it (1927-1930) with an interesting set by El Lissitzky, without, however,
achieving permission to open it. Its controversial subject, the reason given
for the Soviet refusal of permission, makes it akin to Eugene O’Neill’s Strange
Interlude (1928) of the same period.

A young woman, agronomist on a collective farm for the breeding of cattle,
selects a mate by the eugenic principles applicable to her work with animals.
She is not in love with the man by whom she has a child, does not intend to
marry him-indeed, he is already married-and even returns the child later
to the common stockpile of human resources. The play poses the question
whether eugenics and the individual’s obligation to society should be placed
above traditional human and individual impulses. Tretiakov treats the question
with a naive seriousness worthy of satire by Eugene Zamiatin, whose novel
We (1922) ridicules the love life of a hero not named but only numbered
among (fem.) numbers, all in a wholly rational world of the future. Meyerhold
had hoped with the play to launch public discussion—did Brecht too regard
it as a Lehrstiick?

In his interesting biography of Brecht Lev Kopelev recreates the friendship
with Tretiakov, imagining the two men during Brecht’s Moscow visit of 1935
in endless debate about communism, with Brecht questioning and Tretiakov
explaining and defending the party line. It is the Russian Kopelev who most
feelingly describes the doubt Brecht endured in the silence not only of the
purge year 1936, but then also of the post-Manchurian pre-World-War-II
period, when no more was heard from Carola Neher, Reich and Tretiakov.
Walter Benjamin wrote from Svendborg, where he was staying with Brecht,
to Gretel Adorno (20 July 1938): “Was Brecht betrifft, so macht er sich die
Griinde der russischen Kulturpolitik . . . klar so gut er kann. Aber das hindert
ihn selbstverstindlich nicht, die theoretische Linie als katastrophal fiir alles das
zu erkennen, wofiir wir uns seit zwanzig Jahren einsetzen. Sein Ubersetzer
und Freund war, wie Du weift, Tretjakoff. Er ist hochstwahrscheinlich nicht
mehr am Leben.”* Kopelev offers almost the only published explanation for
Tretiakov’s execution (1939), continuing thus in his Brecht book to say how
the silence was once broken by a chance conversation: “Only one young
journalist, encountered by chance, uttered with conviction: ‘Tretiakov proved
to be an enemy of the people, a Japanese spy.””® And Kopelev then reprints

34 Walter Benjamin, Briefe, ed. Gershom Scholem, Theodor W. Adorno, Bd. 2
(Frankfurt, 1966), Letter No. 302, 772.
35 Lev Kopelev, Brekht (Moscow, 1966), 257.




Marjorie L. Hoover 55

complete in Russian translation “Ist das Volk unfehlbar?”, the poem Brecht
wrote in 1939, beginning: :

Mein Lehrer

Der grofle, freundliche

Ist erschossen worden, verurteilt durch ein Volksgericht,
Als ein Spion. Sein Name ist verdammt.

Seine Biicher sind vernichtet.

Brecht then repeats seven times in the poem as stanza refrain the question:
“Gesetzt, er ist unschuldig?”3¢
The post-Stalinist rehabilitation of Tretiakov publicly acknowledges his in-
nocence. At least some of his work has been republished in the Soviet Union.
Shortly before his death in 1956 Brecht requested that Tretiakov’s translations
be used in the promised new edition of his work.?® Bernhard Reich, while
recognizing the superiority of Tretiakov’s versions, yet approved others for
publication after Brecht asked him to supervise the first post-war Soviet
translation; he justified this by the urgency he felt to get Brecht in an at least
acceptable form before the Russian public.® Thus, many of Tretiakov's
writings have been forgotten, as Brecht predicted in his poem. Perhaps more
than Tretiakov’s own work, his teachings through Brecht’s work remain his
literary monument.
Brecht’s and Tretiakov’s works are tangential at the point of that dialectic
theory of “Verfremdung” and the didacticism of their political purpose. Much
as their agreement on the first point appears obvious, just as little do they
seem to agree on the literary means of achieving the second. Tretiakov’s
theories of literature at the service of communism have just been sampled in
the recent German anthology, Sergej Tretjakov, Die Arbeit des Schriftstellers
(Reinbek, 1972). More than half the articles by Tretiakov reprinted here
explicate “production art” and demand art for consumption. “Is not art one
process of production among other branches of production?” (p. 9), Tretiakov
asks. In order to play a constructive role in the Revolution, art must produce
for all and its product be consumed by all, a principle realized by Brecht as
early as the “Gebrauchslyrik” of Die Hauspostille and later enunciated
abstractly at the time of his exchanges with Lukdcs.
Yet Tretiakov’s notions not only agree at some points, but also differ
36 Werkausgabe, v. 9, 741-743. Another poem, “Rat an Tretjakow, gesund zu wer-
den”, appears among those of 1933-1938 in Werkausgabe, v. 9, 606; it may well
have been written upon receipt of Tretiakov’s last letter of 13 May 1937.

37 See Note 1 above. )

38 Boris Rostotskii so states by reason of a letter Brecht wrote to Tretiakov’s wife
Olga (see Rostotskii’s article “Dramaturg-agitator” in Tretiakov’s Slyshish’ Mos-

kva, 239, Note 3).
39 Im Wettlauf mit der Zeit, 389-390.




56 Brecht Heute - Brecht Today

radically from Brecht’s. In advocating his goal of the “production scenario,”
Tretiakov deplores the practice of setting a fable in any milieu at will, and he
cites as example a fable from medieval Chile: the public execution of a
pregnant nun, offered for filming to the State Studio of Georgia, though such
religious barbarism had never been customary on the marketplace of Tiflis.
Instead of such a sensational fable, Tretiakov demands the dramatic conflict
engendered by the material of life itself; the material should not be relegated
to the background but should itself be the center of interest. Tretiakov’s aim,
subsumed under the slogan of “factography” or “literature of fact,” has been
much misunderstood. Tretiakov did not mean by calling this also “the
biography of the thing” to write the epic of coal, glass, bread and the like;
rather he urged expanding the subject of art from its former concentration on
individual psychology to include processes, the problem Brecht confronted
when in 1926 he considered how to put the fluctuations of the world wheat
market upon a stage. Tretiakov’s further mandate that the writer become the
“operative” artist (“der operierende Schriftsteller,” as Benjamin put it%%) was
never taken up by Brecht, though Tretiakov repeatedly volunteered on the
work front.

Undoubtedly Tretiakov only partly represents the place occupied on Brecht’s
horizon by the Russian cultural revolution. Anna Lacis and Bernhard Reich
took their places there long before Tretiakov. Undoubtedly, too, Brecht's own
inclination predisposed him to turn in this direction. Thus Brecht is photo-
graphed by the mid-twenties wearing a proletarian jacket-workman'’s clothes
or “production dress” (prozodezhda), as Meyerhold called the factory overalls
in which he costumed his actors in 1922-and this long before he might have
heard Tretiakov expound the theory of “production art.” Also Brecht practiced

the dual perspective of “Verfremdung” long before coming upon the term

under Tretiakov’s guidance in Moscow in 1935. Yet Tretiakov helped Brecht
deepen his understanding of these interests, epitomizing so many of them,
agitprop and film, political theater, Marxism and constructivism and “art in
the age of the mass media”—to peraphrase Benjamin. Tretiakov’s at least
partial emergence now from the background of Brecht’s work helps us to see
that work more clearly. For example, the single significant object, the flower
pot on the sill of the open window after the suicide in Kuhle Wampe, or
“Die Requisiten der Weigel” in Der Messingkauf stand out when related to
the theory of the great Russian film-makers, so close to Lef and Tretiakov.
Now that voices are raised in opposition to Georg Lukécs, Brechtian aesthetics
may be re-assessed even from the Marxist standpoint. Especially in the West
Tretiakov should now assume his rightful place in a context of Brecht's work,
at last seen much larger than was once supposed.

40 Walter Benjamin, Versuche iiber Brecht, ed. Rolf Tiedemann, es 172 (Frankfurt,

1971), 98.




Emma LEwis THoMAS
[Los Angeles]

THE STARK — WEISENBORN ADAPTATION OF GORKY’'S MUTTER:
ITS INFLUENCE ON BRECHT’S VERSION

The extent to which Bertolt Brecht relied on outside sources for his dramas has
always intrigued the specialists. This influence is being more exactly defined
as time permits careful examination of the texts and uncovers new facts sur-
rounding the conception and development of individual works. Die Mutter
is a case in point. The most sophisticated of the Lehrstiicke of Brecht’s middle
period, it has long been recognized as a dramatization of Gorky’s novel by
that name. Indeed, it was singled out by the Russian novelist himself as the
“authorized” dramatic version, and in the Deutscher Biihnenspielplan (36.
Jahrgang, Heft 5, Jan. 1932, p. 73) announcing its premiere, the play is listed
under Gorky’s name in boldface type followed by a paler and parenthesized
(Brecht). Less attention has been given to the influence of a dramatization
made, one year earlier, by Giinther Stark and Giinther Weisenborn, even
though Brecht acknowledged his debt to both sources in a note accompanying
the Versuche version of the play.!

The relative significance of these two sources has been the subject of close
scrutiny in my recent studies, and some conclusions can be shared here as an
introduction to the hitherto unpublished manuscript. Contrary to earlier
speculations, the Brecht version (hereafter referred to as BB) borrows lavishly
from both sources. The Stark/Weisenborn play (S/W) is more influential in
plot development, while the novel (G) provides factual material for developing
individual epic situations. In BB, these incidents form a mosaic image of the
liberated woman rather than the organically developed heroine of the
preceding versions. In truth, the S/W and G versions are closer in spirit than
either is to Brecht’s, which substitutes an active twentieth-century reformer
for a passive nineteenth-century model. . v

Bearing in mind that Brecht did not read Russian and therefore could have
known the novel only in the widely circulated Adolph Hess translation,? the
following two charts are offered for consideration:

1 »Die Mutter« mit einer Musik von Eisler ist der 15. der >Versuche«, eine Drama-
tisierung des Romans von Maxim Gorki. Benutzt wurde aulerdem eine Dramati-
sierung von G. Stark und G. Weisenborn.« Brecht, Versuche 13-19, Heft 5-8 (Ber-
lin: Suhrkamp Verlag, 1959), p. 168.

2 Maxim Gorky wrote his novel in exile in America between 1905 and 1907. It was
first serialized in Appleton Magazine in New York, beginning in the De-
cember, 1906, issue and completed the following year. The Adolph Hess trans-



58 Brecht Heute - Brecht Today

Brecht’s Versuche version compared with its two sources:

BB SIW G
Scenes:

1. Pelagea’s Scene 1 — slight 1-Ch. 1-3
monologue & chorus influence

(early morning)

*2. House search & Scene 1 I-Ch. 10

flyer distribution I-Ch. 14

(5 am.)

*3. Factory court- Scene 2 I-Ch. 12

yard (noon) : 1-Ch. 14
I-Ch. 15

4. Mother’s no parallel I-Ch. 4

economics lesson

(evening)

*5. May 1, 1905 Scene 4 I-Chs. 26-29

demonstration

(next day)

6. Mother moves to no parallel II-Ch. 2

teacher’s apartment
(few days later)

praises communism no parallel no parallel
(evening, soon after)

learns to read Scene 2 — slight I-Chs. 17-18
(evening, soon after) influence
converts teacher no parallel no parallel
(days or weeks later)

*7. Mother visits Scene 5 I-Ch. 19

Pawel in prison 1I-Chs. 14 & 22

(soon after)

8. Country road
(the next week)

Scene 6 — slight
influence

11-Chs. 4-6, 15-18

farm kitchen no parallel 1I-Ch. 17
(same day)
9. Pawel’s return no parallel I-Ch. 22
(no time lapse given)
10. General store no parallel no parallel

(no time lapse given)




BB

11. Mother’s re-
action to Pawel’s
death (soon after
Scene 9)

12. World War I,
beating of Mother
(1914)

13. Mother’s ill-
ness (same day)

14. Copper

collection depot

(weeks or years
later)

15. Street demon-
stration 1917

Emma Lewis Thomas

SIW
no parallel

no parallel

no parallel

no parallel

no parallel

59

G
no parallel

1I-Ch. 29

no parallel

no parallel

repetition of
I-Chs. 26-29

S/W manuscript compared with its source and successor:

BB

Scenes:

1. Kleine Hiitte (evening)
introductory scene

house search

flyer distribution

*2. Fabrikhof (next day)
swamp kopedck story
flyer smuggling
Mother’s reading lesson

3. Am Fluflufer (days or
weeks later)

*4. Offener Platz
May 1, 1902 demon-
stration

*¢. Im Gefingnis
Mother visits Pawel
(7 weeks later)

6. Dorfstrafle
(harvest time)

SIW

1-Chs. 1-3
I-Ch. 10
I-Ch. 14

I-Ch. 12
I-Chs. 14 & 17
I-Ch. 17

1-Chs. 20, 21
24, 25

I-Chs. 26-29

1-Ch. 19
II-Chs. 14
& 22

1I-Chs. 4-6, 15-18

G

Scene 1
Scene 2
Scene 2

Scene 3
Scene 3
Scene 6 (slight)

no parallel

Scene 5

Scene 7

Scene 8 (slight)




60 Brecht Heute - Brecht Today

BB SIW G

7. Nichtliche Mauer II-Ch. 23 no parallel
escape from prison

(early fall)

8. Gerichtssaal II-Chs. 24-27 . no parallel

trial scene
(before May 1, 1903)

* = closely related

The charts demonstrate that three of the scenes in S/W deal with incidents
not occurring in BB: the conspiratorial river bank meeting, the night escape,
and Pawel’s trial. Brecht’s version, then, is strongly indebted to S/W in only
four of the first eight scenes and shows slight influence in two additional
ones. Moreover, there are direct references to the novel throughout. Therefore,
it is apparent that most critics are wrong in categorically claiming that S/W
influenced BB in the first half of the drama. It would seem more accurate to
say that in scenes 2,3,5,7, BB shows marked similarities to S/W scenes 1,2,4,5.

Agreement in time and sequence is easy to establish. The action in both
dramatizations begins at a later date than in the novel-namely, at a time
when Pawel is an initiated party member—and proceeds in rapid succession
through the house search, the flyer distribution, and the factory courtyard
incidents. Thus, the first two scenes of S/W and the first three of BB cover
events that occur during the initial fifteen chapters of G, with the dramatists
telescoping time and combining motivational forces to focus on the mother’s
conversion.

Like Gorky’s novel, S/W is divided into two parts: the first half (scenes 1-4)
describes Pelagea’s conversion, and the second half (scenes 5-8), her
involvement in politics. Although S/W pedantically follows the novel’s
sequence, the time span is reduced to one year. BB extends fifteen years beyond
this time span, indicating that Brecht was not concerned with Gorky’s
limitations. The intentions of the authors differed: Stark and Weisenborn
wanted to condense the novel and put it on the stage, while Brecht was
interested in developing the mother figure. His choice of material was governed
by his interest in Pelagea. For example, BB omits the trial scene precisely
because it does not enhance the stature of the mother as much as it martyrizes

lation appeared in Berlin in 1907, first as a serial in Der Vorwirts, the chief
publication of the Social Democrats; then in book form, published by the Lady-
schinikow Verlag which also brought out the first complete Russian version. Facts
compiled from Yarmolinsky’s foreword to Gorky’s Mother, tr. Wettlin (New
York: Macmillan, 1962), p. 5; and Hedht, ed., Materialien zu Bertolt Brechts >Die
Mutterc (Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag, 1969), p. 117.




Emma Lewis Thomas 61

‘the son. S/W goes one step further than G by having the mother testify in
court on her son’s behalf (scene 8). Because sequence in BB is relative, it
leans heavily on the earlier drama in the first half. Not vague oversight, but
deliberate disregard of Gorky’s format led to the adoption of the S/W plot
sequence.

In spite of certain obvious shortcomings, the S/W version has its own merits,
a major one being the creation of a decidedly German milieu in which the
Gorky plot can transpire. By comparing the beginnings of each scene, one
can see that the authors have carefully chosen a number of minor characters
from the novel who, taken together, make up the society in which Pawel and
Pelagea function. Thus, a good measure of information is exchanged which
advances the plot and sets the atmosphere before the protagonists arrive. Stark
and Weisenborn make us recognize and understand Wawilow and Prosorow,
the two guards at the factory door who accost the mother in Scene 2, almost as
well as we know Pelagea, her son, and the other revolutionaries. There is an
element of caricature in the handling of such figures as Issai, the spy, who is
spared by the revolutionaries (in Scene 3) and lives to testify against them
(in Scene 8), his bowler hat before his belly and a cigar stub between thumb
‘and forefinger. The same is true of the various prisoners and their pathetically
predictable visiting relatives paraded before our eyes (in Scene 5); the
unfeeling petit bourgeois strollers who discuss the threatening weather and
uneasy social climate in the prison escape scene (7); and the simple, sweating
farmers in Scene 6 who will later defend Rybin against the blows meted out
by the hated Kommissar. The portraits are skillfully drawn, with as much
dialogue as possible taken verbatim from the novel. (Also, Gorky’s standard
of absolute good on the part of the revolutionaries as contrasted with cor-
responding evil on the part of the members of the existing order is preserved.)

The ending of S/W differs from that of the other two versions. Because
the authors were interested in new stage techniques as well as ending the
work on an optimistic note, they relied on a rapid scene change by means of
a revolving stage which would transform the final courtroom scene into the
courthouse exterior. As the verdict “guilty” is pronounced, the mother exits
toward the back of the set and reappears at the top of the steps outside the
building. Smiling through her tears, she explains the verdict to the waiting
crowd: “Der Prozef ist mit diesem Urteil nicht zu Ende. . .. Eine Idee kann
man nicht toten mit Gewalt.” (p. 79) The crowd sings a stirring song as the
curtain falls.3 This spectacular finale relies on theatrical sleight-of-hand to a
greater extent than Brecht’s triumphal march or the heroine’s lugubrious sob-
bing in Gorky’s final chapter.

3 Efforts to locate the words and music of the five songs mentioned in the S/W text
have been unsuccessful to date. ‘




62 Brecht Heute - Brecht Today

The role of Brecht’s collaborators in his creative efforts, particularly those
which bear the signatures of several members of a collective such as the one
which produced Die Mutter (Brecht, Eisler, Weisenborn), is a second
consideration being carefully weighed since Brecht’s death. Because Stark
withdrew from the project,* Weisenborn remained the only playwright on the
list apart from Brecht; therefore, he had the opportunity to exert more influence
on this version than he has perhaps been given credit for. Born in the
Rhineland in 1902, he went through experiences similar to Brecht’s in many
ways. The conservative German school system which nourished him in his
formative years, he later insisted, was more interested in preserving tradition
than in coping with contemporary problems: “Man hat uns aufwachsen lassen
wie Barbaren. ... Immer die Augen riickwirts, ihr jungen Leute! Vorwirts?
Bewahre, hochstens bis Goethe, bis zu den Klassikern, wer Gliick hatte, bis
Hebbel.”5 Convinced that he was being weaned on tarnished ideals, Weisen-
born sought “Reality” first in the study of medicine as did Brecht, then in
philosophy, and finally, in art and literary history as a student of Oskar
Walzel. Throughout his subsequent career, which included short trips to South
America and the United States as well as a long imprisonment for political
conspiracy against the National Socialist regime, Weisenborn attempted to
reconcile his innate idealism with the reality of his existence as it mirrored
the experience of a whole generation. He is best known as a “Zeitdramatiker,”
whose honest confrontation of German social problems both before and after
World War II brought him considerable popularity and a measure of success.

In his collected works, published shortly before his death in 1967, Weisen-
born excludes the Mutter manuscript for the following reasons:

“Einige Texte wird man hier noch nicht vorfinden. Es handelt sich im wesent-
lichen um Arbeiten, die ich mit anderen Autoren zusammen schrieb. Das be-
trifft besonders »Die Mutter.« Zu diesem Stiick liegt von mir eine erste Fas-
sung vor, die spéter von Brecht, Eisler und mir in das erste epische Stiick ver-
dndert wurde. Die langwierige und reizvolle Arbeit fithrte zu politischen und
historischen Diskussionen, in denen wir alle nicht nur das Stiick, sondern logi-
scherweise uns selbst verinderten.”®

Obviously, he did not consider the manuscript worthy of inclusion, nor did
he lay further claim to the Brecht text. However, he mentions two other

4 The S/W version, written for the Berliner Volksbiihne but unpublished and never
performed, was available to Brecht as he formed his collaborator’s group in 1931.
At first, both adaptors agreed to work with Brecht, but Elisabeth Hauptmann re-
ports that Stark soon dropped out because of pressing responsibilities at the Volks-
biihne. Mittenzwei, Bertolt Brecht. Von der »Mafnahme« zu »Leben des Galilei«
(Berlin: Aufbau Verlag, 1962), p. 172.

5 Giinther Weisenborn, Die Furie (Berlin: Henschel Verlag, 1961), p. 409.

6 Giinther Weisenborn, Gesammelte Werke, Bd. 4 (Berlin: Henschel Verlag, 1967),

p- 308.




Emma Lewis Thomas - 63

abortive collaborative attempts with Brecht considered after World War II:
the first concerned an elderly Eulenspiegel character conceived as a sequel to
his own “Eulenspiegel-Ballade,” and the second, an East-West correspondence
between the two authors which presumably would have been published in
book form. The explanation for the abandonment of these projects is given in
three words: “Aber Brecht starb.”?

Much remains to be said about the two dramas, but, at this time, further
comparisons are left to the individual reader. In reading the following play,
reproduced with the kind permission of Frau Joy Weisenborn, one must bear
in mind that the manuscript retains the Schonheitsfehler of an unpolished
work. Spelling and grammar have been corrected only where obviously
erroneous; occasional inconsistencies (i.e., “Pawel” and “Pascha” are one, as
are “Smyrnoff” and “Direktor”; “Petrokoff” in Scene 5 seems to be a different
person from the “Petrokoff” in Scene 4; Ssamoilow, probably a worker, who
speaks in Scene 8, has been omitted from the Personenverzeichnis) have been
retained.

7 Weisenborn, G. W., p. 308.




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Kerra A. DicksoN
[Exeter]

BRECHT'S DOCTRINE OF NATURE

Scarcely any theme offers such a consistent clue to Brecht’s changing philo-
sophy as that of nature, particularly in his poetry. It dominates the early verse,
plays a significantly subdued but still audible role in the work of the Marxist
neophyte, provides the poetry of exile with a ground-bass in a minor key, and
reemerges in a confident major tonality in the post-war lyrics. During each
phase it is much more than a convenient source of imagery. In a sense nature
constitutes the unifying theme of Brecht’s entire oeuvre.

The preoccupation with a desacralized natural order post mortem Dei is so
striking in Brecht’s early poetry as to suggest that it is the principal cause
of his pre-Marxist nihilism. The first of the prose psalms from the Hauspostille
states calmly, and apparently without rancour: “Uber der Welt sind die Wol-
ken, sie gehoren zur Welt. Uber den Wolken ist nichts.“ The sky, also one of
Baal’s most persistent leitmotifs, strictly demarcates a material cosmos, which
makes no transcendental sense to the pragmatist who claimed that metaphysi-
cal concepts were “spanische Dorfer” to him,! and who maintained to the
end of his life that the truth is concrete. The death of God has created for
Brecht a “metaphysical void,”2 and Nature, no longer “der Gottheit lebendiges
Kleid”, emerges as a fundamentally hostile environment, coldly indifferent to
human suffering.

Brecht’s injunction to the reader of his devil’s breviary (as Karl Thieme
dubbed the Hauspostille3) to make use of its third section “in den Zeiten der
rohen Naturgewalten” is relevant to most of his poetry before 1926. The
intrepid pioneers of Fort Donald, the reckless Vikings, pirates and adventurers,
Cortez’ hapless conquistadores, even-significantly enough-the Soviet revo-
lutionaries*: all succumb to the ruthless savagery of nature, despite their show

1 Gesammelte Werke (1967), Schriften zum Theater, p. 252. All quotations and titles
are taken from this edition, the variants being unimportant in all instances cited
in support of the present argument. The relevant sections will be referred to as
Gedichte, Stiicke, SzT and Prosa.

2 W.A.J. Steer, »Baal, a key to Brecht's communism«, German Life and Letters, 1965,
p- 45 f. Cf. also Bernhard Blume, »Motive der frithen Lyrik Bertolt Brechts«, Mo-
natshefte, 1965, p. 275.

3 »Des Teufels Gebetbuch«, Hochland, 1931, pp. 397—413.

4 Brecht denied he had the Soviet army in mind when he wrote »Gesang des Sol-
daten der roten Armee« (tactfully omitted from the Hauspostille after 1927), but




Keith A. Dickson 107

of bravado and the temporary solace of opium and alcohol®. The storm, the
shark and the vulture tyrannize the chaotic world of Brecht’s early poetry.
There is a good deal more than adolescent affectation in “Das Lied vom
Geierbaum,” (1912), in which birds-of-prey systematically destroy a tree: it
creates an archetypal image of despair over nature’s senseless destructiveness.
The sky has been interpreted as a protective womb in the context of Baal® but
it is equally unpredictable; it can be a treacherous “Haifischhimmel,” “bos
und gefriBig,”” and it may even cave in at any moment:

Auch der Himmel bricht manchmal ein
Indem Sterne auf die Erde fallen.

Sie zerschlagen sie mit uns allen.

Das kann morgen sein.®

The corollary to this is the recurrent shipwreck motif, which indicates that even
the boldest of us, “schlendernd durch Hollen und gepeitscht durch Paradiese,”®
are no match for nature’s indiscriminate malice.

Even more desolate than the imagery of open hostility is that of indifference.
The forests in which the Fort Donald railway-gang meets its doom are “ewig
und seelenlos.”1® The most characteristic epithet for the sky is “kalt,” but
it is also applied to the night, the wind and the forest!!, and seems to symbolize
what is elsewhere explicitly called “die Kilte der Welt”!2: even the birth of
Christ falls “in die kalte Zeit.“13 The most striking image of all, however, is
found in the little known but splendidly comic anti-sonnet, “Kuh beim Fres-
sen”—perhaps a parody of Victor Hugo’s “La Vache” in which the cow repre-
sents indulgent nature in its rdle as a provident all-mother: “abri de toute
créature.” Brecht's cow, though more amenable than most of the creatures in
his early poetry—it is giving milk—demonstrates the sovereign indifference of
nature towards the human race with an unmistakable gesture:

the latest Marxist interpreter of his poetry, Klaus Schuhmann, still refuses to
take the denial seriously: see Der Lyriker Bertolt Brecht 1913-1933 (Berlin, 1964),
p. 53.

5 Some forty of Brecht’s early poems treat this theme. Its underlying pessimism is

most obvious in »Idh sage ja nichts gegen Alexander«, which contains the line »Mit

etwas Schnaps vergifit man die Erde.«

Steer. p. 40.

»Vom Schwimmen in Seen und Fliissen.«

»Auch der Himmel.«

»Ballade von den Abenteurern.« Cf. esp. »Romantike, »Nordlandsage«, »Bericht

O O N

des Schiffbriichigenc, »Das Schiff«, »Ballade auf vielen Schiffen«, »Ballade von den

Seerdubern.«
10 »Das Lied der Eisenbahntruppe von Fort Donald.«
11 See Gedichte, pp. 55, 72, 90, 208; 64; 205; 261.
12 »Ein pessimistischer Mensdh.«
13 »Die gute Nacht.«




108 Brecht Heute - Brecht Today

Sie kennt die Hand, sie schaut nicht einmal um
Sie will nicht wissen, was mit ihr geschieht
Und niitzt die Abendstimmung aus und scheift.

In this relatively late poem (1925) nature still has the last word, which signi-
ficantly rhymes with “reift,” the rough action of the farmer’s hand on the
cow’s udder. The context suggests a new theme: man exploiting nature for his
own ends, but Brecht has little interest in it as yet. In the slightly later “Von
der Willfghrigkeit der Natur” the moral neutrality of nature appears in a more
serious light: elms bow to a furtive pederast, dust covers up a murderer’s
tracks, the wind muffles the shrieks of the drowning and rouses a syphilitic
lecher by lifting a young girl’s skirt.

In the face of this combined hostility and indifference, the poet experiences
a sense of disillusionment and alienation. Like the ship on which Brecht’s
pirates go singing to their doom. “IThr Schiff, das keine Heimat hat,”14 man has
no home, no natural refuge from the destructive forces of nature. A fragmentary
poem of 1920'% observes with envy how the trees shelter animals, despite the
cruel wind which strips their branches: “Wir sind sehr einsam, und es macht
auch nichts.” Despite the show of retaliatory indifference, the alienation is
keenly sensed and anticipates the later dream-poem in which the poet roams
a nightmare world where no one needs the tables he makes, the fish merchants
speak Chinese, and someone else is wearing his clothes. 16

As a direct consequence of this alienation, much of Brecht's early poetry is
concerned with the attempt to effect some kind of reconciliation with nature,
however temporary. Two of his finest Hauspostille poems'? offer a partial
reunification and refuge, complete with instructions for general use (“Wenn
ihr...” “Natiirlich man . . .”). Literally stripped of all connections with human
society, the nocturnal climber can become part of the tree and indulge the
illusion of timelessness: ‘ '

Thr sollt dem Baum so wie sein Wipfel sein:
Seit hundert Jahren abends: er wiegt ihn.

Similarly, the “swimmer”-actually a drifter— can escape the normally hostile
attentions of the wind: “Weil er ihn wohl fiir braunes Astwerk hilt.” Pikes,
the freshwater counterpart of the predatory sharks that infest Brecht’s sea-
poetry, swim through his limbs and make him feel “ganz geeint” :

Man muf nicht schwimmen, nein, nur so tun, als
Gehore man einfach zu Schottermassen.

14 »Ballade von den Seeriubern.«

15 »lhr grofen Biume in den Niederungen.«

16 »Oft in der Nadht triume ich« (c. 1926).

17 »Vom Klettern in Biumen« and »Vom Schwimmen in Seen und Eliissen« (2919).




Keith A. Dickson 109

But the hypothetical subjunctive underscores the illusoriness of this self-iden-
tification with nature. Again, in the prose-poem “Vom Schiffschaukeln” the
ecstatic vocatives “Schwester Luft, Schwester! Bruder Wind!” are the merest
romantic aberration, the temporary result of a mechanically induced vertigo,
the cessation of which can be accurately predicted: “Nachts um 11 Uhr,” i.e.,
the moment the fairground closes. Despite Brecht’s avowed fondness for fair-
grounds, the Freudian analyst would doubtless have no hesitation in identi-
fying the swingboat as a thinly disguised chiffre for sexual intercourse, and
we are reminded that this was in fact Baal’s favourite means of creating the
illusion of security. It is moreover Baal who provides the clearest link between
this theme and the nature-imagery, when in a moment of articulate indignation
(the stage direction reads Bos) he exclaims: “Warum kann man nicht mit den
Pflanzen schlafen?”18 The commonly assumed identification of Baal with Brecht
is justified in this instance by the poems “Von dem Gras und Pfefferminzkraut”
and “Die Geburt im Baum”, both of the following year, where the poet claims
to have committed incest (implying incidentally a relationship) with such
improbable partners as stones and seaweed. This recurrent motif is clearly not
a sign of sexual abnormality but of the frustrated desire for oneness with
nature. Steer has rightly stressed that the underlying purpose of Baal's diverse
sexual activity is to achieve “a quasi-vegetative state of consciousness.”*?
Linking this notion with the idea of alienation one might say that the
only hope of union with nature lies in a return to the prenatal oblivion, warmth
and security of the womb. In “Ballade von den Abenteurern” the poet affects

surprise that his homicidal adventurers ever left it for their treacherous seas of
absinth:

Warum seid ihr nicht im SchoB8 eurer Miitter geblieben
Wo es stille war und man schlief und war da?

The reader of Brecht’s early poetry needs no prompting from the psychoanalyst
in order to interpret the ship as a surrogate for the womb, water as birth and
travelling as a sublimated death-wish, for the three images constantly rub
shoulders in contexts where birth and death are thematically interlinked in
a back-to-the-womb fantasy. One is advised in “Vom Schwimmen” to let one-
self go and “so tun / Als ob einen ein Weib trigt.” Such an umblilical relation-
ship with nature is however only a fleeting illusion in normal human experience,
finally attained only in death. Mazeppa, wildly out of control on his ghoulish
ride strapped to a bolting horse, finds release only in death, when he is at last

18 Stiicke I, p.29. The line is not found in the first two versions, but can probably
still be dated late 1919. See Dieter Schmidt's well-documented account of the
play’s genesis in »Baal« und der junge Brecht (Stuttgart, 1966), p. 6o ff.

19 loc. cit., p. 47.




110 Brecht Heute - Brecht Today

“gerettet ins grofle Geborgen.” After life’s fitful fever Ophelia too sleeps well in
Baal’s Rimbaud-inspired elegy “Vom ertrunkenen Méadchen.” Commentators
have perhaps paid too much attention to the theme of decay in this poem?® and
too little to the amazing serenity of its rhythm and to the fundamental ambi-
guity of the last line, in which Ophelia-Johanna undergoes her final metamor-
phosis: “Dann ward sie Aas in Fliissen mit vielem Aas.” Certainly carrion is
hardly a notion we associate with Shakespeare’s “melodious lay,” nor with the
countless imitations it has inspired, including Rimbaud’s “Ophélie” (“comme
un grand lys”!). But Brecht actually praises carrion in his parody of Joachim
Neander’s famous hymn on the grounds that nature thrives on it.2! Is the
drowned girl’s final condition, then, not also enviable in its tranquility? The
prepositional phrase with which the poem closes indicates further that man’s
alienation from nature is at least overcome in death. She is, to quote Schuh-
mann’s comment on another poem, “einbezogen in den Stoffwechsel der
Natur.”23

That Brecht’s preoccupation with the search for union with nature constitutes
a fundamental problem is indicated by its persistence after his conversion to
Marxism. Brecht based his remarkable “Gleichnis des Buddha vom brennenden
Haus” on a passage in Karl Gjellerup’s novel Der Pilger Kamanita (1906),
but the setting and phraseology have nothing in common with it, nor with the
canonical “Majjhima Nikaya,” which contains two similar parables. Brecht’s
Buddha, somewhat incongruously yoked with Lenin as a political propagandist
in the Svendborg chronicles, is asked by his disciples whether Nirvana is com-
parable to “dies Einssein mit allem Geschaffenen”:

Wenn man im Wasser liegt, leichten Kérpers, im Mittag
Ohne Gedanken fast, faul im Wasser liegt oder in Schlaf fallt.

In the event, the question is dismissed as a theological abstraction, but the
reappearance of the lazy bather establishes a thematic link between the
“anarchical exuberance”?? of the Hauspostille and the political activism of the
Svendborger Gedichte. It indicates that Brecht found in Marxism more than a
political canalization of his antibourgeois sentiments, his pacifism and his
sympathy with the underdog. He found also an intellectually satisfying solu-

20 Cf. S. Steffensen, who says of Brecht in connection with this poem: »Es symboli-
siert die grofziigige, wilde und schéne aber grausame, sinnlose und vernichtende
Natur, die den Menschen bezaubert, verfithrt und foppt, um ihn dann ins Verder-
ben und Untergang auszustofen.« »Brecht und Rimbaud«, Zeitschrift fiir deut-
sche Philologie, 1965 (Sonderheft), p. 85 f. See also Blume, p. 97 ff.

21 »Grofer Dankchoral« (»Lobet das Aas/Lobet den Baum, der es frafi«)

22 op. cit., p. 42, with ref. to »Das Schiff«.

23 Martin Esslin, Bertolt Brecht, New York, p. 8.




Keith A. Dickson 111

tion to his metaphysical dilemma. It offered him a rational explanation of the
alienation he had intuited, and simultaneously a method of overcoming it.

“Die Nachtlager” provides a pivotal image. Written five years after the
decisive reading of Das Kapital, it challenges the reader to express solidarity
with New York’s down-and-outs, “den Obdachlosen,” whose temporarily
effective shelter from the wind and the snow leaves the more fundamental
social problem untouched:

Die Beziechungen zwischen den Menschen bessern sich nicht
Das Zeitalter der Ausbeutung wird dadurch nicht verkiirzt.2*

In other words, until human relationships are put on another footing, nature
remains potentially hostile.

Thus nature itself is no longer for Brecht the real menace, but society, which
fails to provide adequate and permanent refuge. Human society is, as the
central metaphor of the pre-Marxist Im Dickicht der Stidte had already indi-
cated, a jungle just as treacherous as that which destroyed the conquistadores.
Man in his unredeemed state is as predatory as the shark, and more hypocritical
—witness the celebrated opening lines of the Dreigroschenoper and Keuner’s
amusing parable “Wenn die Haifische Menschen wiren.” Engels wrote in

1877:

Die gesellschaftlich wirksamen Krifte wirken ganz wie die Naturkrifte: blindlings,
gewaltsam, zerstdrend, solange wir sie nicht erkennen und nicht mit ihnen rechnen.2s

The notion appeared momentarily in Brecht’s earlier poetry in such lines as:

Hurrikane tiber Florida sind nicht
Was von euch ein Hauch!26

which anticipates the consciously political application of the same motif in
Mahagonny:

Schlimm ist der Hurrikan
Schlimm ist der Taifun
Doch am schlimmsten ist der Mensch.2?

The image recurs in “Der Taifun” (1941), in which German “Piratenschiffe”
make the typhoon seem the lesser evil. By the same token, the children in

24 Cf. also »Ballade vom Tropfen auf den heiflen Stein, of the same period, in which
the bather image again appears, but with a social comment superimposed: »Die
im Wasser liegen / Haben nicht gegessen!«

25 Anti-Diihring, Marx-Engels, Werke (Berlin, 1962), XX, p. 260.

26 »Song zur Beruhigung mehrerer Minner.«

27 Stiicke, p. 526.




112 Brecht Heute - Brecht Today

“Kinderkreuzzug” (1941) perish in the bleak winter of 1939 only because
Hitler’s armies have invaded Poland.

The later plays draw freely upon the same theme. When Grusche is crossing
the dangerous ravine a horrified bystander shouts to her above the wind
that it is 2,000 feet deep. She replies: “Aber diese Menschen sind schlimmer,”
referring to the pursuing soldiers.® The rain in Sezuan suggests to Wang, the
water-bearer, the image of a “Wolkeneuter,”2? which recalls the obliging cow
in the sonnet, but in his case it ruins his business since poverty forces him to
exploit the scarcity of water. These two contexts reveal the full scope of the
theme in Brecht's later work. Social chaos, which encourages man to exploit
his fellowmen, exposes him in turn to the hostility of nature, instead of
enabling him to bring it under control. Furthermore, nature’s potential bene-
fits not only remain unexploited but are actually perverted into threats.
Brecht’s savage pun in his first “Mahagonnygesang” indicates that the city,
natural habitat of political animals, is diseased:

Auf nach Mahagonny

Das Schiff wird losgeseilt

Die Zi-zi-zi-zi-zivilis

Die wird uns dort geheilt.

But there is no cure for it in Mahagonny, nor in Berlin, Chicago, London, or
in any of Anna’s seven cities in Die sieben Todsiinden, nor in Sezuan. Small
wonder that Brecht’s early apolitical adventurers perished in search of “das
Land, wo es besser zu leben ist.”30

It is easy to imagine the intellectual excitement Brecht must have felt during
the honeymoon period of his espousal of Marxism, when he learned from the
“Classics” that man and nature are not mutually inimical components of the
universe, but dialectically related partners in a common evolutionary process.
As early as 1844 Marx had claimed that in this sense communism represented
“die wahrhafte Aufldsung des Widerstreites zwischen dem Menschen mit der
Natur und mit dem Menschen.”31

Marxist philosophy owes this conception of nature more specifically to
Engels, who expounded it at length in his unfinished masterpiece Dialektik
der Natur. In his more influential polemic, Anti-Diihring, he stated trium-
phantly:

Der Umkreis der die Menschen umgebenden Lebensbedingungen, der die Menschen
bis jetzt beherrschte, tritt jetzt unter die Herrschaft und Kontrolle der Natur, weil und
indem sie Herren ihrer eigenen Vergesellschaftung werden.32

28 Stiicke, p. 2043.

29 Stiicke, p. 1527.

30 »Ballade von den Abenteurern.«

31 Marx-Engels, Gesamtausgabe, 1, 3, p. 114.

32 Werke, XX, p. 264. The passage was repeated in the popular tract, Die Entwick-



Keith A. Dickson 113

Lenin, during the long gestation period of the Revolution, cited this very
passage and reassured his disciples that a dialectical understanding of the
universe made them gospoda prirody (Lords of Nature).33 Even the renegade
Trotsky, in an argument about ends and means which recalls Die Mafinahme,
said that the end is justified “if it leads to the increasing of the power of man
over nature and to the abolition of the power of man over man,” and he
equated this process with “the liberation of mankind.”34

There is no need to document the emphasis Communism has consequently
always laid on the role of science and technology in the achievement of this
end. Suffice it to quote from the most recent Party Manifesto, issued by the
U.S.S.R.in1961:

Communism insures the continuous development of social production and high
labor productivity through rapid scientific and technological progress; it equips man
with the best and most powerful machines, greatly increases his power over nature
and enables him to control its elemental forces to an ever greater extent.?

It is thus not a coincidence that Brecht’s interest in science and technology dates
more or less exclusively from his conversion.3¢ Lindbergh’s heroic struggle
“gegen das Primitive,” the ill-fated pioneer’s defiance of the Establishment in
Der Schneider von Ulm, and the revolutionary empiricism of Bacon and
Galilei can all be seen in this light. It is no use simply waiting in pious hope for
Isaiah’s age of gold “when the wolf and lamb shall feed together.”37 It is
man’s historic mission to create it with the aid of reason and its tools. In
the first of the Messingkauf poems Brecht joyfully hails the New Age as a
“Zeit des Umbruchs und der groen Meisterung / Aller Natur.”

In the late twenties this mood led Brecht to share Neue Sachlichkeit’s wor-
ship of the machine in such poems as Sang der Maschinen, in which the
sound of machinery (“die Muttersprache der Welt”) replaces the wind in the
maples; in Uber das Friihjahr spring is observed from a respectful distance,
through the window of a railway carriage. There is in this latter poem a trace
of nostalgia for “die Zeit der unaufhaltsam und heftig griinenden Bdume,”

lung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, for which a grandiloquent
coda was added, culminating in the words: »Die Menschen, endlich Herren ihrer
eigenen Art der Vergesellschaftung, werden damit zugleich Herren der Natur,

Herren ihrer selbst — frei« (XIX, p. 228).

33 Sochineniya (1928), XIII, p. 156.
34 From his essay »Their Morals and Ours,« quoted from The Basic Writings (ed. L.

Howe), Mercury Books, 1964, p. 395.

35 Quoted from Essential Works of Marxism (ed. A. P. Mendel), Bantam Books, 1961,
p- 420.

36 Brecht's activity as a student of science in Munich (cf. SzT, 945) is now recognized
as a carefully nurtured myth. See Schmidt, p. 25 f.

37 Cf. the poem Die Hoffenden, which begins with the question »Worauf wartet
ihr?« and recalls the biblical imagery (Is. II, 6).




114 Brecht Heute - Brecht Today

before the unseemly rush for oil, iron, and ammonia began. But there is no
putting the clocks back. It is through industry that science and technology
bring nature under control.

Brecht was, of course, fully aware that it is not sufficient merely to improve
and extend industrial technology since this would not of itself solve the basic
antagonism between man and man, which is dialectically related to the anta-
gonism between man and nature. He already satirizes such utopianism in the
poem yoo Intellektuelle beten einen Oltank an (1929), and the highly de-
veloped technology of the Third Reich provided ample confirmation of his
scepticism.

Having accepted that Marxism offers the only genuinely scientific insight
into the natural laws of motion of society, it follows that the most urgent
task is to restructure society in accordance with them. To support the Revo-
lution and the Party that engineers it is to achieve, in anticipation of ultimate
mastery over nature, a dialectical oneness with it, of a kind entirely unknown
to the early poetry, but rendered a good deal more intelligible in the light of
it. One of my own students, in a spontaneous attempt to interpret Vom
Schwimmen under examination conditions, recently committed the following
unforgivable, but instructive anachronism:

Brecht infers the complete submission of the individual to a greater force outside
himself, namely the Communist Party. He does this by describing someone lying in
the stream, at one with the natural world around, where the separate limbs of the
body are united, conveying the idea of solidarity within the Party, whilst being at
the same time at one with and ruled by the water, i. e. the Party.

Brecht was not of course inferring any such thing in 1919, but with a little
hindsight a pure nature poem is turned effortlessly into a political cryptogram.
This is why Johannes Klein seems to me to miss the point of Brecht’s poetry
entirely when he argues that Brecht’s feeling for nature is strangely at odds
with his sociopolitical interests and somehow incongruous for a tough-minded
Marxist.?® This ignores the fact that from the “Classics” Brecht learned to
include society dialectically in his doctrine of nature. From an ideologically
opposite standpoint Schuhmann also seems to fall just short of the full truth
when he says: “Der Kampf gegen die entfesselten Gewalten der Natur war ein
Scheinkampf, ein Surrogat fiir den historisch bedingten Kampf gegen die Aus-
beuterklasse.”3® The activism of Brecht’s middle period can be seen more
meaningfully as a preoccupation with the problem of nature in a wider sense.
To be sure, this side of the Revolution, nature in its old guise is out of bounds
for the propagandist who has more urgent tasks in hand. Of the 46 poems from
the Hauspostille, 29 deal with nature to a greater or lesser extent; of the 161

38 Geschichte der deutschen Lyrik (Wiesbaden, 1957), p. 855.
39 op. cit., p. 189.

e B




Keith A. Dickson 115

poems published in the Gesammelte Werke from the period 1926-33, only
eleven draw their themes and imagery from the world of nature, and of these
only one fails to relate it to a social context (as in Ballade vom Tropfen auf
den heifien Stein) or make a political metaphor out of it (as in the first of the
Hitler-Choriile where the Anstreicher is praised for seeing that the rain
does not wet anyone), or dismiss it out of hand as a subject too freely abused
by traditional poetry (as in Lied der preiswerten Lyriker). The exception
is Das Friihjahr, but even there, though “das Neue” refers to the seasonal
replenishment of nature, it tends to take on the political color of its antholo-
gical surroundings.

The Nazi crisis served only to justify Brecht’s temporary abandonment of
nature as theme, though it is nature which furnishes the poems of exile with
their most poignant imagery. It was, as one of the most famous of them
declares, a bad time for lyric poetry:

In mir streiten sich

Die Begeisterung {iber den blithenden Apfelbaum
Und das Entsetzen iiber die Reden des Anstreichers.
Aber nur das zweite

Driingt mich zum Schreibtisch.40

and dgain:

Was sind das fiir Zeiten, wo
Ein Gesprich iiber Baume fast ein Verbrechen ist
Weil es ein Schweigen iiber so viele Untaten einschlieBt!4!

The poet refuses to be distracted by the deceptive serenity of Svendborg and
can still hear the cries of the Nazis’ victims;# spring in 1938 brought a freak
snowstorm which exactly reflected the political climate,*® and in 1940 it meant
the breaking of the ice-floes and the threat of an invasion by sea.** He sees
the lakes and woods of Finland and ‘their rich harvest: “doch derer auch, die
Korn und Milch nicht nihrt.”#45 Similarly, when Puntila, in a fine alcoholic
frenzy, waxes lyrical about the (profitable) beauty of Tavastland, Matti com-
ments icily: “Das Herz geht mir auf, wenn ich Thre Walder seh, Herr Pun-
tila1”46 The barely audible stress on the possessive adjective explains why

40 Schlechte Zeit fiir Lyrik.

41 An die Nachgeborenen.

42 Uber die Bezeichnung Emigranten.

43 Friihling 1938.

44 In two poems, both entitled 7940.

45 Finnische Landschaft.

46 Stiicke, p. 1707. See E. Speidel’s persuasive analysis in »Puntila, a Marxist come-
dy«, Modern Language Review, 1970, pp. 319-332.



116 Brecht Heute - Brecht Today

Brecht and Matti refuse to indulge in gratuitous lyricism. Until nature is freely
available to all, the poet is not free to extol it.

Come the Revolution, man and nature can at last enter into the fruitful
partnership predicted by Engels’ dithyrambic apocalypse. The finest expression
of Brecht's faith in it is his poem in the Svendborg cycle describing the trans-
formation of the environment by a poor weaving community in post-revo-
lutionary Turkestan.4” Instead of a bust of Lenin they buy petrol, on the
suggestion of a soldier in the Red Army, to clear the malarial swamps which
threaten their already precarious existence:

So niitzten sie sich, indem sie Lenin ehrten und
Ehrten ihn, indem sie sich niitzten, und hatten ihn
Also verstanden.

It is easy to deride Brecht’s idealized picture of Soviet life4® but it is only
fair to point out that Brecht based his poem on an ostensibly authentic account
published in the Frankfurter Zeitung on October 10, 1929. Brecht needed, and
thought he had found, concrete evidence of the practicability of the new dia-
lectical relationship between man and nature, and perhaps he took care not to
look too closely at life in Soviet Russia precisely lest it should shatter the illu-
sion. If reality did not justify the faith, so much the worse for reality!

Brecht found similar second-hand confirmation in a minor documentary
novel of Socialist Realism describing work on the Volga-Don Dam project.4®
Inspired by it, his Buckow elegy Bei der Lektiire eines sowjetischen Buches
(1953) records enthusiastically the taming of the river, which is described
anthropomorphically in the style of the early poetry as “zornerfiillt,” “erfin-
derisch,” and “teuflisch”; but the verb “bezwingen” has a line to itself, which
ushers in the concluding description of the irrigation of the barren Caspian
plains and the bread it will provide. One of Nikolai Pogodin’s “aristocrats,”
working on a similar socialist project, exclaims: “We laugh a fearful element
to scorn, we lay our hand upon wild nature and say: You have sucked our
blood long enough, you viper!”5® Such was the heavy optimism of the Socialist
Realists as they responded in 1934 to the urgent call from Stalin and Zhdanov
for a more constructive and positive partinost, and indirectly Brecht too
responded. But Pogodin’s rehabilitated criminal was addressing a post-revo-

47 Die Teppichweber von Kujan-Bulak ehren Lenin.

48 In my edition of the Kalendergeschichten (Methuen, 1971) I have quoted and
discussed Clara Menck’s parody, in which the weavers are liquidated for failing to
comply with regulations! (Introduction, xxIx)

49 Utro Velikoi Stroiki (»The Dawn of a Great Project«), by Anatoly Agranovsky
and Vasily Galaktionov (Moscow, 1952). The German translation was entitled
Ein Strom wird zum Meer.

50 Aristokraty (1934), Act I11, sc. 5. The project was Stalin’s White Sea Canal, which
was finished in 1932 and inspired no less than 200 Soviet dramas.




Keith A. Dickson 117

lutionary audience, for whom such defiance of nature is only meaningful within
the context of total revolution. Only when the jungle of society has been tamed
can the conquest of nature truly begin. In the same spirit Brecht wrote of
another river, in one of his last poems?!:

Wenn seine Herren verschwunden sind
Zihmen wir ihn.

It is social inequality which makes Old Man Mississippi into a permanent
threat. When the slaves are their own masters, it will be transformed into their
servant.

The emphasis here, as in the drama, which has recently been called “das
Drama der Verinderung,”5? is on change. In a projected extension of Dialektik
der Natur Engels wrote:

Aber gerade die Verinderung der Natur durch die Menschen, nicht die Natur als
solche allein, ist die wesentlichste und nichste Grundlage des menschlichen Denkens.
(Engels’ italics)3®

The transience and mutability of things gave rise to a mixture of cynicism and
regret in Brecht’s early poetry — one recalls he evocative images of the cloud
in Erinnerung an die Marie A. and the passing cranes in Die Liebenden, —
but now it is precisely nature’s capacity for change which solves the dilemma:

Wihrend so der Dinge Natur ihren Schrecken verloren
Als die den Ruf der Uninderbarkeit verlor. . .5

This is all of a piece with Brecht’s dramatic theory, which aims above all to
facilitate a “critical attitude” in Brecht’s special sense of the term. One of the
Messingkauf poems, entitled Uber die kritische Haltung, offers examples of
it:

Die Regulierung eines Flusses

Die Veredelung eines Obstbaumes
Die Erziehung eines Menschen

Das sind Beispiele fruchtbarer Kritik

The same imagery reappears in the Organon (§ 22). Elsewhere Brecht describes
the role of the spectator in Epic Theater in commensurate terms:

51 Lied der Stréme (1954).

52 H. Jendreiek, Bertolt Brecht: Das Drama der Verinderung (Disseldorf, 1969).

53 Werke, XX, p. 498.

54 From a paralipomenon of the projected Lehrgedicht von der Natur der Menschen,
which was to have included a hexametrical translation of the Communist Mani-
festo.




118 Brecht Heute - Brecht Today

Er wird auch im Theater empfangen als der groBe Anderer, der in die Naturprozesse
und die gesellschaftlichen Prozesse einzugreifen vermag, der die Welt nicht mehr nur
hinnimmt, sondern sie meistert.5%

Moreover, once the possibility of intervention is accepted, the contemplation
even of potentially destructive nature (including human nature) becomes a
legitimate source of pleasure. Of Brecht’s delight in Puntila as a dangerous
social animal, estatium possessor, Speidel writes:

It is not the unspoilt beauty of nature or of human temperament, it is the possibility of
control over so much strength that enables us to derive pleasure even from destruc-
tion. 56 4

The similarly misdirected energies of Mauler, Lukullus, Mutter Courage, Gali-
lei, Don Juan and Coriolan, ultimately even Baal’s, fall into this category:
“denn Natur war’s, nur nicht verstanden,” as Brecht put it in his poem
Widerspriiche. Once understood, it becomes a worthy object of our admira-
tion. This notion is again traceable to Engels:

Es ist der Unterschied zwischen der zerstérenden Elektrizitit im Blitze des Gewitters
und der gebéndigten Elektrizitit des Telegraphen und des Lichtbogens; der Unter-
schied der Feuersbrunst und des im Dienst des Menschen wirkenden Feuers.5?

Nature is domesticated and exploited by the Revolution, collaborating with
man in »das Werk der Verbesserung / Dieses Planeten fiir die gesamte lebende
Menschheit,” as Brecht wrote in a poem significantly entitled Keinen Ge-
danken verschwendet an das Uninderbare. In a later poem which expressly
revokes the cynicism of the Hauspostille, we are challenged “die Welt uns
endlich héuslich einzurichten.”*8 The adverb here explains Brecht's insistence
on the house with its smoking chimney in the famous idyll Der Rauch. Na-
ture on its own would be “trostlos.” A passage from Henri Lefébvre’s famous
essay on Dialectical Materialism, written in 1938, reads like a commentary on
this very poem:

Une forét tropicale ou une tempéte en pleine mer sont du cosmique pur; I’homme en
proie & ces forces est 'homme impuissant et isol¢, en dehors de la nature parce qu’il est
en proie & la nature. Mais un paysage humanisé — une maison dans ce paysage,
avec un style approprié ~montrent I’homme dans la nature, réconcilié avec elle pré-
cisément en se ’appropriant.5?

55 SzT, p. 302.

56 op. cit., p. 321.

57 Werke XX, p. 261.

58 Gegenlied zu >Von der Freundlichkeit der Welt.c

59 Le Matérialisme Dialectique (Paris, 1940). Quoted from the revised ed. of 1949,

p. 115.
i




Keith A. Dickson 119

It is the fruitful intervention of homo faber which gives nature its true dia-
lectical significance and draws its teeth.

Hence the frequent occurrence of the garden, which in the later poetry
replaces the jungle as a symbolic milieu in Brecht's private mythology. Here
all is “weise angelegt,”%® and methodically watered, pruned and trimmed. Far
from regarding nature as an inveterate enemy man develops a protective atti-
tude towards it — a theme rare in the early verse, though it appeared momen-
tarily in such poems as Morgendliche Rede an den Baum Griehn. During
the period of exile Brecht describes how he rushed out into the garden with
his son one morning and covered a fruit tree with a sack to protect it from a
sudden snowstorm®i-a symbolic act of faith in a future which will survive the
Nazis’ barbarous millennium. As Schuhmann rightly observes of another
poem: “Die menschenbedrohende Elementargewalt ist zum hilfebediirftigen
Zogling des Menschen geworden.” 62

The exploitation of the potentially fruitful earth is a theme which has its
roots in Brecht's earliest attempts at Iyric form. Whilst still at school he wrote
Deutsches Friihlingsgebet, in which a peasent ignores both the beauty of
the lark and the trees (“frohlich und unniitz”) and the background threat of
war, and sees only the young corn on which his livelihood depends: the parti-
cipial adjective “griinend” occurs four times as leitmotif. On the other hand
the senile opiumsmoker in Der Gesang aus der Opiumhohle asks:

Wozu ewig Hirse sden in den

Steinigen Boden, der sich niemals bessert
Wenn doch keiner mehr den Tamarinden-
baum, wenn ich gestorben, weiter wissert?

Like Baal, he is “asozial in einer asozialen Gesellschaft’. His dialectical counter-
part is Tschaganek Bersijew in the dull but revelatory poem Die Erziehung
der Hirse, who teaches the nomads of Kazakhstan to grow maize: “So wie
die Erde ist / Muf3 die Erde nicht bleiben.” The simultaneous expulsion of
the weeds and the Nazis from their land is seen as an integral response to the
call to master their environment: “Tod den Faschisten! / Jatet das Unkraut
aus!”

Der grofe Oktober, written to celebrate the twentieth anniversary of the
Bolshevik Revolution, represents a secularized thanksgiving hymn, since the
Revolution has at last facilitated the just exploitation of nature:

Noch die Ernte
Ging in die Scheuern der Herren. Aber der Oktober
Sah das Brot schon in den richtigen Hinden!

60 Der Blumengarten (1953). Cf. Vom Sprengen des Gartens, Friihling 1938, Der
Kirschdieb, Gedanken iiber die Dauer des Exils, Garden in Progress.

61 Frithling 1938 (I). The same motif occurs in Augsburg.

62 op. cit., p. 96.




120 Brecht Heute - Brecht Today

In the same way Mailied, perhaps an “Umfunktionierung” of Goethe’s poem
with the same title, secularizes the traditional May Day rites. It is now Labour
Day and anticipates the fair distribution of the harvest, the symbolic first
fruits of post-war socialist endeavor:

Griin sind die Fluren
Die Fahne ist rot.
Unser die Arbeit
Unser das Brot!

The prayer of the anxious peasant in “Deutsches Friihlingsgebet” has been
answered three decades later in a way not dreamed of in his philosophy. Geared
to the machinery of social revolution, nature has reverted to the provident
Demeter of Arcadian myth:

Auf, ihr Volker dieser Erde!
Einigt euch in diesem Sinn:
Daf3 sie jetzt die eure werde
Und die grofe Néhrerin.5

This in turn explains why the fruit tree becomes a dominant image of the
later poetry. The cherry tree in Svendborg is akin to that which constitutes
Lukullus’ only mitigating circumstance before the just tribunal of the Under-
world. The peach trees in Augsburg, the apricot trees in Friihling 1938,
the raspberry bushes in Gliickliche Begegnung, even the luckless plum tree
in Der Pflaumenbaum, all betoken Brecht’s philosophically orientated inter-
est in what Walter Jens termed “das menschlich Domestizierte.”%4 It can scar-
cely come as a surprise that Brecht's fruit-growing kolkhoz “Rosa Luxemburg”
wins its dispute against the dairymen in the controversial prologue of his
Kreidekreis, though the latter will also get the land that makes for the best
cheese in this socialized Soviet Eden.%3

The sense of liberation in Brecht’s later poetry, despite the manifold problems
still facing world socialism, and despite periodic setbacks, is unmistakable. In
the Organon (§ 56) Brecht declares that the transformation of nature, like the
transformation of society with which it is dialectically linked, is a “Befreiungs-
akt,” and that his form of theatre communicates “die Freuden der Befreiung.”
This is equally true of his poetry. Brecht can now return to the task of all great

63 Solidarititslied (1931).

64 Inhis Nachwort to the Ausgewdhlte Gedichte (edition suhrkamp 86), p. 85.

65 The Keuner-anecdote Herr K. und die Natur (Prosa, p. 381 f.) seems to contradict
Brecht’s enthusiasm for the exploitation of nature, but it will be recalled that his
alter ego is addressing a pre-revolutionary society, within which the word »ex-
ploitation« has other terms of social reference. Furthermore Herr K., too, liked to
see trees near his house, not in the open.




Keith A. Dickson 121

lyric poetry: what Rilke called “Rithmen.” After two world wars he can at
last admire again the coppery glow of fir trees in the early morning sun
(Tannen) and hear with pleasure the crows in the poplars, though when they
are gone he is content to hear only human voices (Laute).

There is no attempt to rescind the anti-metaphysical materialism of the early
work. There is still nothing beyond the clouds, but there is a new will to
civilize the refuge that remains to us:

Aufler diesem Stern, dadhte ich, ist nichts und er
Ist so verwiistet.

Er allein ist unsere Zuflucht und die

Sieht so aus.®

Nothing is more indicative of the fundamental change in Brecht’s attitude to
nature than the transmutation of the ship image. In the Hauspostille, prema-
turely hailed as “der ganze und eigentliche Brecht,”®7 it signified the doomed
nonconformist and outcast. In Lied vom Gliick (c. 1951) it has become the
communist ship of state, safely piloted across charted waters, whatever con-
trary winds may blow:

Bewacht die Feuer im Kessel
Steuert und rechnet gut

Daf ihr durch alle die Stiirme
Kommt iiber alle die Flut!

Whatever difficulties Brecht may have had in reconciling his own vision of
Utopia with the Stalinist realities around him, he could persuade himself that
Ulbricht's ship of state was at least sailing in the right direction.

In complete contrast to his former sense of alienation and reckless abandon-
ment in the face of a hostile natural and social environment, in his last years
Brecht can describe himself, despite everything, lying back in comfort — “be-
quem” has a line to itself — and hearing his own voice in the autumnal winds:

Die Stimme des Oktobersturms

Um das kleine Haus am Schilf

Kommt mir ganz vor wie meine Stimme.

Bequem

Liege ich auf der Bettstatt und hore

Uber dem See und der Stadt

Meine Stimme.%8

That quasi-Buddhistic “Einssein mit allem Geschaffenen” which in the early
poetry was the consummation devoutly to be wished, is now an accomplished
fact.

66 Aufler diesem Stern.

67 Karl Thieme, p. 401.
68 Die Stimme des Oktobersturms.




Frep Fiscusacu
[Paris , FRANCE]

L’EVOLUTION POLITIQUE DE BERTOLT BRECHT:
LES ANNEES DU GRAND »RETOURNEMENT« (1926-1929)

».. . die vielschichtige und komplizierte
Ubergangsphase . . .«

Le tournant décisif
Le texte le plus important concernant le changement d’orientation de Brecht se
trouve dans les Schriften zur Politik und Gesellschaft. 11 a été rédigé pendant
la période d’émigration:

Als ich schon jahrelang ein namhafter Schriftsteller war, wufte ich noch nichts von
Politik und hatte ich noch kein Buch und keinen Aufsatz von Marx oder iiber Marx
zu Gesicht bekommen. Ich hatte schon vier Dramen und eine Oper geschrieben, die
an vielen Theatern aufgefiihrt wurden, ich hatte Literaturpreise erhalten, und bei
Rundfragen nach der Meinung fortschrittlicher Geister konnte man héufig auch meine
Meinung lesen. Aber ich verstand noch nicht das Abc der Politik und hatte von der
Regelung offentlicher Angelegenheiten in meinem Lande nicht mehr Ahnung als
irgendein kleiner Bauer auf einem Einddshof. [...] 1918 war ich Soldatenrat und in
der USPD gewesen. Aber dann, in die Literatur eintretend, kam ich iiber eine ziemlich
nihilistische Kritik der biirgerlichen Gesellschaft nicht hinaus. Nicht einmal die grofien
Filme Eisensteins, die eine ungeheuere Wirkung ausiibten, und die ersten theatra-
lischen Veranstaltungen Piscators, die ich nicht weniger bewunderte, veranlaften
mich zum Studium des Marxismus. Vielleicht lag das an meiner naturwissenschaft-
lichen Vorbildung (ich hatte mehrere Jahre Medizin studiert), die mich gegen eine
Beeinflussung von der emotionellen Seite sehr stark immunisierte. Dann half mir
eine Art Betriebsunfall weiter. Fiir ein bestimmtes Theaterstiik brauchte ich als
Hintergrund die Weizenborse Chicagos. Ich dachte, durch einige Umfragen bei Spe-
zialisten und Praktikern mir rasch die nétigen Kenntnisse verschaffen zu kénnen. Die
Sache kam anders. Niemand, weder einige bekannte Wirtschaftsschriftsteller noch
Geschiftsleute —~ einem Makler, der an der Chicagoer Borse sein Leben lang gearbeitet
hatte, reiste ich von Berlin bis nach Wien nach —, niemand konnte mir die Vorgéinge
an der Weizenborse hinreichend erkliren. Ich gewann den Eindruck, da8 diese Vor-
ginge schlechthin unerklérlich, das heifit von der Vernunft nicht erfafbar, und das
heiflt wieder einfach unverniinftig waren. Die Art, wie das Getreide der Welt verteilt
wurde, war schlechthin unbegreiflich. Von jedem Standpunkt aus auBer demjenigen
einer Handvoll Spekulanten war dieser Getreidemarkt ein einziger Sumpf. Das ge-
plante Drama wurde nicht geschrieben, statt dessen begann ich Marx zu lesen, und
da, jetzt erst, las ich Marx. Jetzt erst wurden meine eigenen zerstreuten praktischen
Erfahrungen und Eindriicke richtig lebendig2.

1 Klaus Schuhmann, Der Lyriker Bertolt Brecht 1913-1933, Berlin 1964, S. 159.
2 SzPuG 1, S. 79-80.



Fred Fischbach 123

Elisabeth Hauptmann fournit quelques précisions supplémentaires dans le
Journal qu’elle a tenu en 1926. Elle note & la date du 26 juillet qu'aprés
Mann ist Mann Brecht a entrepris d’écrire une nouvelle piéce: Joe Fleisch-
hacker. Mais comme il ne trouve nulle part d’explication satisfaisante aux
crises de surproduction et aux phénoménes boursiers, il se lance dans 1’étude
de I’économie politique. Puis, en octobre, elle note encore:

Nach der Auffiihrung von »Mann ist Mann« beschafft sich Brecht Arbeiten iiber den
Sozialismus und Marxismus und 148t sich aufschreiben, welche Grundwerke er davon
zuerst studieren soll. Aus dem Urlaub schreibt er in einem Brief, kurze Zeit spiter:
»Ich stecke acht Schuh tief im >Kapital<. Ich muf8 das jetzt genau wissen . . .<®

A partir de maintenant, il va lire, étudier tous les textes de Marx, d’Engels
et de Lénine qui lui tombent sous la main.*

Ainsi donc Brecht avait cru pouvoir refuser la politique, se détourner de
son temps pour se consacrer entiérement a son ceuvre.5 Or c’est justement
son ceuvre, son théitre (»un accident du travail«) qui le raméne au monde.
Tant il est vrai que l'artiste ne vit pas hors du monde, méme s'il se veut seul.
Le monde l'interpelle.

11 faut ensuite insister sur le c6té raisonnable de la démarche brechtienne.
Brecht I’a lui-méme noté:

Im Gegensatz zu vielen meiner heutigen Kampfgenossen bin ich sozusagen auf kal-
tem Wege zu meiner marxistischen Einstellung gekommen. Wahrscheinlich hingt
das damit zusammen, daB ich urspriinglich Naturwissenschaften studiert habe.
Argumente wirkten auf mich begeisternder als Appelle an mein Gefiihlsleben, und
Experimente beschwingten mich mehr als Erlebnisse®.

Ailleurs il note encore, parlant du type de I'intellectuel révolutionnaire:

Keineswegs unter einem unertriglichen Druck stehend, sondern gleichsam frei ent-
scheidend und das Bessere wihlend, entscheidet er sich fiir Revolution?.

Ceci explique sans doute que Brecht soit venu au marxisme, non en période
de crise (1918-1919, ou 1923, ou 1929), mais en un temps ou la fragile

3 SuF, S. 243.

4 Quels textes? Renseignements pris au Bertolt Brecht-Archiv, la bibliothéque de
Brecht a été dispersée en 1933 et n’a pu étre reconstituée. Toutefois, en se
référant a la Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung (tome 2, éd. Dietz, Berlin
1966), il est assez aisé de dresser la liste des titres parus entre 1918 et 1933.

5 Cf. Brecht & Bronnen (1923): »Was geht es dich an, wenn die Leute hungern
... Madhst du sie satt, wenn du iiber den Hunger Stiicke schreibst? Hinaufkom-
men mufl man, sich durchsetzen mufl man, ein Theater haben mufl man, seine
eigenen Stiicke auffithren muf man. Dann wird man weiter sehen, weiter schaf-
fen.« (Arnolt Bronnen, Tage mit Bertolt Brecht, Miinchen 1960, S. 154).

6 SzPuG 1, S. 147. Le texte a été écrit au début de 1’époque fasciste.

7 SzPuG 1, S. 104.



124 Brecht Heute - Brecht Today

République de Weimar, avec l'aide des Etats-Unis, entreprend de restaurer
I’économie capitaliste, en une période de relative stabilisation. La démarche
de Brecht est celle d'un intellectuel qui veut comprendre la société dans laquelle
il vit et qui ne trouve d’explication cohérente que du cdté du marxisme. Brecht
est venu au marxisme par la théorie plus que par la vie.

L' ceuvre lyrique

Les po¢mes »Aus einem Lesebuch fiir Stidtebewohner«.® L'époque de Baal est
maintenant révolue. Il n’y a plus de destinée exceptionelle, plus de héros.
Cest de I'homme des villes qu'il s’agit, de I'homme anonyme, sans visage.
Garga vient en ville avec des millions d’autres, pour y étre broyé.

Dans ces villes, il n’y a pas encore de place pour la lutte des classes. Chacun
combat seul, contre tous les autres, avec le seul espoir de survivre un peu plus
longtemps; la ville est le liew d’'un affrontement sans merci, d’'une solitude
infinie, le lieu d’une déshumanisation absolue.

Ceux qui viennent en ville sont pleins d’espoir. Ils révent d'un paradis sur
terre. Mais il faut d’abord qu’ils apprennent le B.A.BA:

Das ABC heif3t:
Manwirdmiteuch fertig werden?

Ils ne savent pas ce qui les attend. Le »on« impersonel prouve qu’ils ne
savent méme pas distinguer leurs amis de leurs ennemis. Pour étre anonyme,
la menace qui pése sur eux n’en est que plus pressante. Ils peuvent seulement
prendre conscience de leur faiblesse, et leur défaite est irrémédiable.

Cependant, pour la premiére fois, Brecht ne mentionne pas que les victimes.
I1'y a les bourreaux. Les postes de commande sont occupés. Les »mangeurs«,
les exploiteurs cherchent leurs victimes, »la chair 4 paté«.

Le ton de ces poémes est objectif, impersonnel et froid. Brecht veut donner
a voir:

So rede ich doch nur
Wie die Wirklichkeit selber.10

Ce qu'il donne & voir, c’est l'univers capitaliste décrit par Marx, un univers
ol ne subsiste plus d’autre lien »entre 'homme et 'homme que le froid intérét,

8 Bertolt Brecht, Gedichte 1, Suhrkamp Verlag 1960, S. 159-195. Les podmes »Aus ei-
nem Lesebuch« ont été publiés pour la premiére fois dans le Cahier 2 des Versude,
Berlin 1930. La chronologie des textes a été établie par K. Schuhmann, 3 partir
du Journal d’Elisabeth Hauptmann. Les textes 2, 3, 7, 8 et 9 datent des années
1926—27. Cf. Schuhmann, op. cit., S. 159.

9 Gedichte1,S. 170.

10 Ibid. S. 171.




Fred Fischbach 125

les dures exigences du paiement au comptant.«!! Tel texte du »Lesebuch«
se présente comme un commentaire de telle phrase du Manifeste du Parti
Communiste ou des Manuscrits de 1844.12

»La bourgeoisie, est-il dit chez Marx, »a déchiré le voile de sentimentalité
qui recouvrait les relations de famille et les a réduites & n’étre que de simples
rapports d’argent.«!® De méme, le texte 3 du »Lesebuch« invite le pére &
laisser le champ libre & ses enfants:

Und du sollst verschwinden wie der Rauch im Himmel
Den niemand zuriickhilt.

Wenn du dich an uns halten willst, werden wir weggehen
Wenn deine Frau weint, werden wir unsere Hiite ins Gesicht ziehen.

... dich wollen wir t6ten
Du muf3t nicht leben.4

11 reste que les hommes que Brecht donne a voir dans son »Lesebuch« sont
d’abord des victimes. Brecht montre les hommes victimes d'un état de choses,
d’un déterminisme économique, il ne montre pas encore les hommes trans-
formant cet état de choses. Pour parler comme Marx, il montre des hommes
qui sont des »produits des circonstances«, il ne montre pas encore »que ce
sont précisément les hommes qui transforment les circonstances«!3. Brecht
donne ainsi, & ce stade, dans un »matérialisme économique« (l’expression
est d’Engels) que Marx a toujours violemment critiqué. Il oublie le »c6té
actif«, la pratique humaine. Marx n’a jamais vu dans 'homme un simple
produit des conditions objectives, mais en méme temps leur créateur: dans
I'activité révolutionnaire, I’homme se transforme lui-méme en transformant
ses conditions sociales.
»Vom Geld«.* L'ordre social est fondé sur une seule valeur: l'argent.

11 Karl Marx, Friedrich Engels, Manifeste du Parti Communiste, Editions Sociales,
Paris 1954, p. 31.

12 Le Manifeste avait été publié en 1923 par H. Duncker dans la série Elementar-

biicher des Kommunismus (Cf. Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung,
Chronik — Teil II, von 1917 bis 1945, Berlin 1966, S. 158-159).
1927 marque le début en Allemagne de la publication des (Euvres Complétes
de Marx et Engels: Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA). Le premier volume de
la MEGA contient des ceuvres de Marx, des lettres et des documents de la période
allant jusqu’en 1844. Il contient entre autres »La critique de la philosophie du
droit de Hegel« (Chronik, p. 215).

13 Marx, Engels, op. cit. p. 31.

14 Brecht, op. cit. S. 164.

15 Marx, Engels, L'Idéologie allemande, Editions Sociales, Paris 1968, Théses sur
Feuerbach, Theése 111, p. 32.

16 Gedichte 2 (1960), S. 136-137. Le poéme a été publié dans le Simplizissimus,
3 la date du 28 mars 1927. Cf. Schuhmann, op. cit. S. 164.




126 Brecht Heute - Brecht Today

Commentant un passage du Faust de Goethe, et puis Shakespeare dans
Timon d’ Athénes, Marx écrit:

Ce qui grice & l'argent existe pour moi, ce que je peux payer, c’est-a-dire que
I'argent peut acheter, je le suis moi-méme, moi le possesseur de l'argent. Ma force
est tout aussi grande qu’est la force de l'argent... Ce que je suis...n’est donc
nullement déterminé par mon individualité. Je suis laid, mais je peux m’acheter
la plus belle femme. Donc je ne suis pas laid, car Veffet de la laideur, sa force
repoussante, est anéanti par l'argent... Je suis un homme mauvais, malhonnéte,
sans conscience, sans esprit, mais l’argent est vénéré, donc aussi son possesseur-. . .
Moi qui par l'argent peux fout ce & quoi aspire un cceur humain, est-ce que je ne
posséde pas tous les pouvoirs humains? Donc mon argent ne transforme-t-il pas
toutes mes impuissances en leur contraire?!?

Comme Marx, Brecht montre la puissance de perversion de l’argent:

Hast du Geld, hingen alle an dir wie Zedken . . .
Hast du Geld, muf8t du dich nicht beugen. ..
Das Geld stellt dir die groflen Zeugen.

Geld ist Wahrheit. Geld ist Heldentum.18

L’argent transforme le mensonge en vérité, le vice en vertu, les pleutres en
héros. L’argent, dit Marx, posséde »la qualité de tout acheter...la qualité
de s’approprier tous les objets...«!® Il transforme tout en marchandise,
I'amour aussi.

»Aus den >Augsburger Sonettenc.«20 Révolue 1'époque de Baal et de ses
aventures amoureuses. Les filles ne viennent plus de leur plein gré dans la
mansarde de l'asocial. L’amour est devenu marchandise. A la place du libre
choix il y a déterminisme économique. »Indessen sind wir nicht die Herrn
der Dinge« dit le Sixiéme Sonnet®!, et plus clairement le Cinquiéme:

... Sie sollte zeigen
DaB sie nicht mehr die Wahl hat. Und gewihlt ist?2,

C’est la loi de l'offre et de la demande qui régle les prix sur le marché

A

capitaliste. L’amour aussi obéit a cette loi, et les filles font bien de s’y

soumettre:
So wie man Preise hochtreibt auf dem Markt
Indem man auf die vielen Kiufer weist
Zeigt manches Weib, wie man sich um sie reifit.23

17 Marx, Manuscrits de 1844, Editions Sociales, Paris 1962, p. 121.

18 Gedichte 2, S. 136.

19 Marx, Manuscrits de 1844, p. 119.

20 Gedichte 2, S. 149~155. A l'état actuel de nos connaissances, il n’est pas possible
d’établir le texte de fagon définitive (Cf. Schuhmann, S. 177-178, et les notes 54
et 55, S. 321).

21 Gedichte 2, S. 152.

22 Ibid. S. 151.

23 Ibid., Cinquiéme Sonnet.



Fred Fischbach 127

11 nest pas établi dans quelle mesure ces Sonnets ont pu étre inspirés des
»Sonetti lussuriosi« de 1’Aretino24. Toujours est-il que Brecht prend le contre-
pied de I’Aretino. Les filles de 1’Aretino sont maitresses de leur destin. Elles
régnent sans partage sur les hommes. La perfection de Nanna so joue de tous
les obstacles. Mais, de 1’Aretino & Brecht, les conditions objectives existant sur
le marché se sont transformées fondamentalement. Les filles de I’Aretino
s’adonnent 4 leur métier pour s’enrichir. Les prostituées de Brecht luttent
pour leur existence. Au début de I'ére capitaliste, I’Aretino enseignait un art
d’aimer, & son déclin Brecht ne peut plus enseigner qu'un art de vivre, un art
de survivre. Ce qui est décisif, ce n'est plus 'habileté, 'expérience de la
fille, mais les lois objectives sur le marché de ’amour, ces lois dont Brecht dit
qu’elles fonctionnent

...nach dem Gesetz der Mirkte
Das vorschreibt, den Geschlechtsteil auszuniitzen?s.

Brecht donne & voir un ordre social ot I’amour est impossible. Comme dans
les poémes »Aus einem Lesebuch fiir Stadtebewohner« il montre I’homme, la
femme & 1’état d’objets, sans aucune chance d’étre sujets.26

»Uber das Frithjahr«?? Les rapports de 1’homme & la nature sont, eux
aussi, transformés. Le temps n’est plus ot la nature servait de refuge aux
asociaux, 4 ceux qui fuyaient la société et refusaient 'histoire. La nature est
devenue elle-méme un morceau de l'histoire. Elle a perdu ses prestiges
romantiques, elle est tout entiére domestiquée, transformée par le travail
de 'homme.

A peine I’homme se rappelle-t-il cette époque légendaire:

Die Zeit der unaufhaltsam und heftig griinenden Bdume,?®

24 Les Ragionamenti ont été publiés en 1924 par le Georg Miiller Verlag, Miinchen,
que Brecht connaissait, puisqu'il avait confié le manuscrit de Baal & cette maison
(Cf. Schuhmann, S. 178-179).

25 Gedichte 2, Septiéme Sonnet, S. 153.

26 Quelques années plus tard, Brecht montrera clairement que la fille, la prostituée
est I'exemple le plus parfait de l'aliénation, de la réification par le systéme
capitaliste. Nanna Callas a été dépouillée de toute dignité humaine. Elle vend
non seulement sa force de travail, mais son corps. Elle est devenue marchandise
parmi d’autres ‘marchandises (Cf. »Nannas Lied«, in Gedichte 3 (1961),
S. 231-232).

Le théme de I'amour marchandise, Brecht n’était pas le seul & l'aborder en ce
temps-13. En 1930, Késtner fait dire & un de ces personnages: »Frither verschenkte
man sich und wurde wie ein Geschenk bewahrt. Heute wird man bezahlt und
eines Tages, wie jede bezahlte und benutzte Ware, weggetan« (Cf. Erich Késtner,
Fabian — Die Geschichte eines Moralisten, Ullstein Biicher, Berlin 1959, S. 71).

27 Gedichte 2, S. 168. Le poéme a été publié dans Uhu, & la date du 6 mars 1928
(Cf. Schuhmann, S. 322).

28 Ibid.




128 Brecht Heute - Brecht Today

ce temps

Des gewifs kommenden Frithjahrs.2

L’homme maintenant n’a plus de contracts avec la nature qu’a travers ses
réalisations techniques:

Am ehesten noch sitzend in Eisenbahnen
Fillt dem Volk das Friihjahr auf.

Et les tempétes qui se déchainent trés haut dans le ciel

Sie berithren nur mehr
Unsere Antennen.3?

La aussi Brecht s’attache maintenant 4 appréhender le monde tel qu'il est, le
monde réel. Il observe, il enregistre un changement. Il dit ce qu'il voit.

Les poémes politiquess!

»Kohlen fiir Mike«.3? A la date du 8 juin 1926, Elisabeth Hauptmann note
dans son Journal: »Um Ostern herum hatte Brecht eine neue Leihbibliothek
entdeckt. Der arme Weifle von Sherwood Anderson macht einen grofen Ein-
druck auf ihn; er schreibt danach das Gedicht >Kohlen fiir Mike<.«33

L'histoire racontée est un exemple de solidarité du prolétariat américain.
Chaque nuit, les serre-freins de la Wheeling Railroad jettent en passant du
charbon dans le jardin de la veuve du garde-voie Mike McCoy.

L’époque des grands asociaux est révolue. Les nouveaux héros ne fuient
pas hors de la société dans le monde naturel, les camarades du garde-voie ne
luttent plus les uns contre les autres comme les habitants des villes dans
le »Manuel«. Ils luttent ensemble contre la pauvreté et la misére.

Sans doute Brecht ne montre-t-il pas encore que cette auto-défense ne peut
résoudre les contradictions d'une société de classes. Toujours est-il que les
cheminots de 1'Ohio ne sont plus simplement des victimes des conditions
29 Ibid.

30 Ibid.

31 La chronologie a été établie par K. Schuhmann: »Kohlen fiir Mike«, paru dans
la Vossische Zeitung, 23. 5. 1926; »Adhttausend arme Leute kommen vor die
Stadt«, dans Der Kniippel, 6.1926; »Dreihundert ermordete Kulis berichten an eine
Internationale«, ibid. 1.1927 (janvier); »Ballade vom Stahlhelme, ibid. 4.1927
(juin); »Zu Potsdam unter den Eichenc, ibid. 5.1927 (aofit); »Die Teppichweber
von Kujan-Bulak ehren Lenin, écrit en 1929.

32 Le poéme date de 1926, mais n'a été publié que dans les »Svendborger Ge-
dichte«, Gedichte 4 (1961), S. 63-64.

33 SuF, S. 242.




‘Fred Fischbach 129

économiques. En devenant acteurs, ils s’elevent au-dessus de ces conditions
qu'ils contribuent & changer.

»Achttausend arme Leute kommen vor die Stadt«34; »Drezhundert ermor-
dete Kulis berichten an eine Internationale«.35 Brecht conquiert de nouveaux
domaines du réel. 11 montre le prolétariat dans des actions de masse: huit
mille malheureux s’avancent vers la ville pour réclamer du travail et du pain, -
trois cents coolies luttent désespérément pour ne pas mourir de faim. Certes,
ces actions ne débouchent pas sur des victoires.

Mais 'horizon de Brecht s’est élargi aux dimensions du monde. Quelque
soit l'endroit ol ils se produisent et nous invite & ne plus les tolérer. La
»Ballade vom Stahlhelm«3® va plus loin. Des Journées du Stahlhelm devaient
avoir lieu 4 Berlin les 7 et 8 mai 1927.

Au XIe Congrés du Parti Communiste Allemand, qui s’est réunit & Essen du
2 au 7 mars 1927, Ernst Thilmann avait déclaré: »Die faschistischen Ver-
binde reorganisieren und stirken sich... Wenn der Stahlhelm nach Berlin
kommt, werden die roten Massen Berlins den Faschisten zeigen, daf} sie ver-
stehen, sich zu schlagen.«37 Le poéme de Brecht est sa contribution a la lutte
contre le Stahlhelm. Il a la valeur d’un engagement personnel de Brecht aux
cbtés de la classe ouvriére.

Le poéme est écrit sur le modéle: »Prinz Eugenius, der edle Ritter«.’® La
chanson populaire qui racontait l'assaut victorieux contre la forteresse de
Belgrade devient la ballade qui raconte l'assaut malheureux des Blances
contre la forteresse de Léningrad. La chanson & la gloire du héros populaire
est transformée en une satire contre les sblancs bataillons«, les combattants
malheureux de la réaction. Les troupes ont échoué devant Léningrad; de
méme échoueront tous les assauts contemporains de la réaction contre le
prolétariat. De 1’événement, Brecht dégage la loi de I'histoire:

Nie hilt Stahlhelm und Kanone
Halten weife Bataillone
Auf der Weltgeschichte Rad.3?

Nous voici donc en présence d’'une conception tout & fait nouvelle de
I'histoire: longtemps, Brecht n’avait pas vu de sens & I'histoire. »Es gibt keine
Geschichtek, avait-il fait dire 4 un de ses personnages en 1919.4° En 1925

34 Gedichte 2, S. 165-166.

35 Ibid., S. 167.

36 Gedichte 8 (1965), S. 76-77.

37 Ernst Thilmann, Reden und Aufsdtze zur Geschichte der deutschen Arbeiterbe-
wegung, Band I, S. 461; cité par Schuhmann, S. 200.

38 Cf. la note en exergue, de la main de Brecht (Gedidhte 8, S. 76).

39 Ibid., S. 77. Cf. cette phrase de Lénine: »Impossible de faire tourner & rebours
ni d’arreter la roue de I'histoire« ((Euvres, Editions de Moscou, tome 21, p. 256).

40 Stiicke X111, Suhrkamp Verlag 1966, Der Bettler oder Der tote Hund, S. 63.




130 Brecht Heute - Brecht Today

encore, l'histoire est vue traditionnellement, comme l'histoire des grands
hommes#!. Elle est répétition & l'infini, qui exclut tout progrés. Nous sommes
loin alors d’une interprétation hégélienne de I'histoire, d’'une histoire qui
serait mouvement, dépassement de contradictions. La question n’est pas posée
non plus, & ce stade, d'une évolution fondée sur des lois économiques.
L'histoire est rythmée par la montée et la chute des grands hommes, et la
venue de nouveaux grands hommes, qui perpétue sans fin la relation oppres-
seurs-opprimés. Et voici que maintenant l'histoire n’est plus répétition,
I'histoire avance, elle a un sens. Brecht le dit clairement: c’est la lutte des
classes qui fait avancer l'histoire; face aux forces déclinantes de la réaction,
'avenir appartient au prolétariat.

»Zu Potsdam unter den Eichen«.4? Le Congrés d’Essen s'était fixé comme
premiére tAche la lutte contre le danger de guerre.

Le numéro d’aoiit 1927 de la revue Der Kniippel43 parait sous le mot
d’ordre: »Guerre & la guerre impérialistel«. La contribution de Brecht est la
ballade: »Zu Potsdam unter den Eichen«.

Le poéme rappelle la promesse faite aux soldats de la premiére guerre
mondiale: »A chaque soldat son chez-soi«. Mais le seul salaire de la patrie,
c’est le cercueil, semblable & celui que les six hommes proménent & travers
Potsdam, portant l'inscription: »Jedem Krieger sein Heim!«

Au-dela du contenu antimilitariste, Brecht appelle les simples gens & ne pas
se fier aux promesses des possédants.44

41 Cf. le groupe de 4 podmes: »Ich sage ja nichts gegen Alexander« (Gedichte 2,
S. 128), »Von den groflen Mannern« (ibid., S. 126-127), »Der gordische Knoten«
(Ibid., S. 129-130), »Der Aus-nichts-wird-nichts-Song« (Ibid., S. 191-193).

42 Gedichte 3, S. 19.

43 Der Kniippel, périodique du KPD, paraissant depuis 1923.

44 Tous ces poemes, & I'exception du premier (»Kohlen fiir Mike«) sont parus dans
la revue Der Kniippel, 4 laquelle collaboraient des écrivains et des pottes comme
Erich Weinert, Friedrich Wolf, Kurt Tucholsky et des artistes comme George
Grosz.

Brecht a donc pris rang parmi- ces intellectuels qui font cause commune avec
le KPD ou du moins sont trés proches de lui.

Tucholsky, par exemple, collabore aussi 3 la Arbeiter-Illustrierte-Zeitung
(AIZ). Non seulement il éléve une critique acerbe contre la République de Wei-
mar, mais il pourchasse les nationalistes et les traineurs de sabre, se pose en
allié du prolétariat combattant.

Dans le méme temps, Késtner, sans quitter les sphéres bourgeoises, publie des
poémes satiriques comme »Kennst du das Land, wo die Kanonen blithn?«
(1928) et »Stimmen aus dem Massengrab« (1928).

Autre prise de position publique de Brecht, & propos d'une enquéte »sur
I'avenir de I'Allemagne«, 1928. Réponse de Brecht: »Pour son avenir, I’Alle-
magne n’a besoin de rien d’autre que d’autres pays: de I'application la plus habile
possible des principes marxistes 3 la société et 4 l'dconomie. Alors elle aurait




Fred Fischbach 131

»Die Teppichweber von Kujan-Bulak ehren Lenin«.*s Ce poéme doit étre
considéré comme le couronnement de la série. Les tisserands honorent
Lénine & leur maniére: 'argent de la collecte pour le buste de Lénine, ils
I'emploient & acheter du pétrole qu'ils répandent sur le marécage infesté de
moustiques porteurs de fiévre.

On mesure le chemin parcouru depuis »Kohlen fiir Mike«. Les cheminots
de I’Ohio agissaient spontanément. Les tisserands du Turkestan se comportent
en »hommes nouveaux«: ils savent qu’il ne suffit pas d'une bonne action,
mais qu'il s’agit de transformer le monde. Ils se comportent ainsi en véritables
disciples de Lénine:

So niitzten sie sich, indem sie Lenin ehrten, und
Ehrten ihn, indem sie sich niitzten, und hatten ihn
Also verstanden.4¢

On voit combien hommes nouveaux sont loin des habitants des villes
du sLesebuch«. Ils ne sont plus victimes d’aucune aliénation. Ils ne sont plus
les simples produits des conditions objectives, mais en méme temps créateurs
d’un monde nouveau. Brecht a découvert la pratique humaine, il a découvert
la dialectique. /

Ainsi I'évolution de la pensée politique de Brecht est-elle plus évidente dans
son ceuvre lyrique que dans son théitre.

Les piéces de la méme époque (dv. plus loin, les Opéras) restent oeuvre de
dénonciation, refus d'un monde, d’un ordre social ot la vie est impossible.

Dans l'ceuvre lyrique, cette période de transition apparait dans toute sa
complexité.

Les premiers textes du »Lesebuch« sont de 1926, mais aussi »Kohlen fiir
Mikec, et »Achttausend arme Leute kommen vor die Stadt«. Brecht avance
pas & pas dans la découverte d’'une réalité nouvelle. C'est pourquoi il n'y a
pas jusqua »Die Teppichweber von Kujan-Bulak ehren Lenin« de poéme
exprimant une vision du monde globale. Cette poésie est poésie de
circonstance au sens ott l'entendait Eluard, tel événement politique amenant
Brecht & prendre conscience, & prendre position sur tel probléme précis, la
circonstance étant comme appelée, correspondant & une nécessité inté-
rieure??.

évidemment comme d’autres pays la possibilité de sortir de son marasme
culturel« (SzPuG 1, S. 44).

45 Gedichte 1, S. 201-203.

46 1bid., S. 202.

47 Tl nous a été impossible de retrouver la citation d’Eluard, le n® 35 de La Nouvelle
Critique étant épuisé. Hans Mayer cite le passage: »Die duBlere Gelegenheit
muf mit der inneren Gelegenheit zusammenfallen, als ob der Dichter selber sie
erzeugt hiitte« (Anmerkungen zu Brecht, edition suhrkamp 143, Frankfurt 1965,
S. 24).



132 Brecht Heute - Brecht Today
Les Opéras

Die Dreigroschenoper®® est la premiére grande machine de guerre montée par
Brecht contre la société bourgeoise. En écrivant la piéce, son dessein était
d’abord politigue. Il s’agissait de montrer que la société de profit est
assimilable aux combinaisons d’un exploiteur de mendiants, d’un truand et de
son ancien compagnon d‘armes devenu chef de la police. Brecht le dit
explicitement dans ses Observations sur Die Dreigroschenoper: »Die Drei-
groschenoper gibt eine Darstellung der biirgerlichen Gesellschaft (und nicht
nur »lumpenproletarischer Elemente«).«4?

Cette société est fondée uniquement sur des rapports d’argent. Dans une
telle société — avait écrit Marx — les relations de famille sont »réduites a
n’étre plus que de simples rapports d’argent.« Les sentiments, les relations
humaines sombrent »dans les eaux glacées du calcul egoiste«.5

Dans une telle société, 'homme est un loup pour I’homme. Peachum est le
type parfait de cet homme-loup, qui exploite avec beaucoup de méthode et en
toute conscience la mauvaise conscience des gens devant la misére. Peachum
considére la pauvreté »als Ware«.51 Il est I'exploiteur des mendiants, le grand
bourgeois parvenu & un degré d’organisation, de rationalisation qui lui permet
de ne plus se salir les mains. Sa fille méme n’est rien d’autre pour lui: »nichts
als eine Hilfsquelle«.5 Tout en préchant la morale pour les autres, il est
lui-méme un personnage parfaitement amoral. Les crimes mémes de Mackie
»sind thm nur insofern interessant, als sie ihm eine Handhabe fiir seine Erle-
digung bieten«.53

De méme, Macheath n’est pas un quelconque bandit de légende dans la
tradition de la ballade populaire. C’est un bourgeois. Aussi doit-il étre pré-
senté par lacteur qui joue le rdle, écrit Brecht, »als biirgerliche Erscheinung.
Die Vorliebe des Biirgertums fiir Riuber erklirt sich aus dem Irrtum: ein
Réuber sei kein Biirger. Dieser Irrtum hat als Vater einen anderen Irrtum:
ein Biirger sei kein Réduber«.?* Bourgeois, Macheath l'est par le souci qu’il
prend de sa réputation, par ses visites réguliéres a la maison close (le
bourgeois a ses habitudes), par les relations qu’il entretient avec le chef de la
police, représentant de 1'ordre. Bourgeois, il l’est encore par sa conception du

48 Stiicke III, Suhrkamp Verlag 1955, S. 5-140. Cf. Bertolt Brechts Dreigroschenbuch.
Texte, Materialien, Dokumente, Suhrkamp Verlag 1960. La pitce a été écrite
en 1928. Création le 31 aolit 1928 au théitre du Schiffbauerdamm, Berlin.
Publication 4 la Universal-Edition, Vienne 1929.

49 SzTh 2, S. 105.

50 Manifeste du Parti Communiste, p. 31.

51 SzTh 2,S. 92.

52 Ibid., S. 93.

53 Ibid. S. 93.

54 Ibid., S. 94.




Fred Fischbach ~ 133

mariage: il voit dans son mariage avant tout »eine Sicherung seines Geschif-
tes«,5 puisque son métier l'oblige & s’absenter fréquemment, et qu'il ne peut
pas compter sur ses employés. Bourgeois, il ’est enfin par sa conception de
l'art: au banquet de noces, il invite ses bandits & chanter une chanson: »Also,
ihr wollt kein Lied singen, nichts, was den Tag verschont. Es soll wieder ein
so trauriger, gewdhnlicher, verdammter Drecktag sein wie immer?«% Macheath
le bourgeois a besoin de ’art pour masquer la dure réalité. L'art est évasion
hors du monde réel, grice & I'art il se paie quelques instants d’humanité.

Si la société bourgeoise suscite des hommes-loups, elle suscite aussi des
hommes doubles. Aragon l'a montré de facon saisissante: Grésandage (cf.
Les beaux quartiers) a conscience d’étre un homme double. Haut fonctionnaire
au ministére des Finances, sa vie réelle est entiérement soumise aux lois de
fer du monde aliéné, avec sa jungle d’appétits concurrents et affrontés. Mais
— passionné de Rimbaud — en marge de cette vie, il s’est créé la fiction d'une
oasis de réve, d’'une autre vie purement intérieure. Le monde de I'»avoirg, le
monde de l’aliénation occupe tout le monde réel. L'»étre« ne se manifeste
plus que sous la forme dérisoire d’une évasion mythique hors du monde
réel. »L’hommex, écrit Marx, »est chassé de lui-méme.« Dans Die Dreigro-
schenoper Brown, le préfet de police, est un homme double, »eine sehr mo-
derne Erscheinung«5?, déchiré, divisé en lui-méme. Brown cache en lui, écrit
Brecht, »zwei Personlichkeiten: als Privatmann ist er ganz anders als als Be-
amter. Und dies ist nicht ein Zwiespalt, trotz dem er lebt, sondern einer, durch
den er lebt«.5®

La lecon qui doit se dégager de l'ceuvre, c’est dans les Finales qu'il nous
faut la chercher. En effet, dans une oeuvre construite en dents de scie ou
paroles, déclamation et chant se réfutent sans cesse, le dernier mot reste au
chant, véhicule du smessage«. Ces Finales concentrent en eux toute l'agres-
sivitée de l’ccuvre. Dans un univers ol tout est faux, ils sont comme
l'irruption du monde réel, des cris, des appels qui doivent détruire I'illusion
et confronter le spectateur au monde réel.

Or ces Finales le disent clairement: au-dela des personnages, ce qui est mis
en cause, c'est un ordre social fondé sur le crime, et qui en engendre sans
cesse de nouveaux:

Denn wovon lebt der Mensch? Indem er stiindlich

Den Menschen peinigt, auszieht, anfillt, abwiirgt und frift.
Nur dadurch lebt der Mensch, daf er so griindlich
Vergessen kann, da8 er ein Mensch doch ist.5

55 Ibid., S. 96.

56 Stiicke 111, S. 34.

57 Ibid., S. 149.

58 Ibid. S. 149.

59 Ibid., S. 100. Le deuxiéme Finale de quat’sous.




134 Brecht Heute - Brecht Today

Certes, Peachum est un »gredin«. Mais quand il considére la pauvreté comme
une denrée monnayable, il ne fait que se conformer au »Zug der Zeit«.%
.Ce que nous devons juger, ce n'est pas Peachum, qui traite la misére comme
une marchandise, mais un monde, un ordre social qui produisent des hommes
comme Peachum et dont Brecht dénonce le caractére meurtrier. Ce que nous
devons juger, ce sont les »circonstances«, entendez la société de classes, qui
ne laissent aucune chance 4 I'homme. Ce n’est pas Peachum qu'il faut changer,
mais le monde.®

Cependant le livret a beau mettre en cause l'exploitation capitaliste, la
musique a beau dénigrer précisément les suavités de 'opéra, cela est fait
avec tant d’art et d’humour, si loin apparemment des réalités, que l'ceuvre
risque a tout moment d’étre »récupérée« en divertissement bourgeois. En effet,
l'ceuvre est parée de tant de prestiges que les bourgeois ont pu ne pas se
reconnaitre dans cette splendide histoire de gangsters. Ils firent un triomphe
a la Dreigroschenoper. Sans doute la réalité est-elle plus complexe qu’il ny
parait. A force de simplifier (les bourgeois sont des gangsters, leurs femmes et
leurs filles sont des putains), on risque d’étre mal entendu ou de ne pas étre
pris tout a fait au sérieux. Die Dreigroschenoper est du théatre distancié, du
théatre épique, ce n’est pas encore du théétre dialectique.

Il est vrai que manque & I'Opéra ce c6té contemporain, concret qu’avait le
Beggar’s Opera de Gay. Dans I’Angleterre post-cromwellienne qui en était au
stade de I'expansion du capitalisme mercantile, il était clair que Gay montrait
les rapports marchands sous le jour le plus cri. Derriére Peachum, les Anglais
pouvaient aisément reconnaitre Walpole, et 'organisation des mendiants et
le banditisme étaient la réalité du Londres des années 1720-1730%2,

Brecht se rendit compte de ces lacunes et décida de s’exprimer plus
clairement dans le scénario du film qu'il écrivit pour la Société Nero.®3

Il actualise la piéce: le chef de bande, Macheath, devient chef de banque. La
prise de possession de la »National Deposit Bank« est ainsi montrée dans le
scénario: »Aussteigend aus ihren gestohlenen Autos (wihrend sie in vier bis
finf Autos anfahren, singen sie den >Griindungssong der National Deposit
60 SzTh 2, S. 92. :

61 Il ne faut pas chitier le crime dans l'individu, mais détruire les foyers anti-
sociaux du crime... Si 'homme est formé par les circonstances, il faut former
les circonstances humainement, (Marx, Engels, La Sainte Famille, Editions Sociales,
Paris 1969, p. 158).

62 Ces insuffisances ont été ressenties par Giorgio Strehler qui, dans sa mise en
scéne du Piccolo Teatro de Milan, en 1955, a — avec I'assentiment de Brecht —
actualisé la pitce: il a remplacé I’Angleterre victorienne par les Etats-Unis a
la veille de la guerre de 1914 et a situé I'action dans le milieu des gangsters de
Chicago (les »Nuits de Chicago« de Sternberg sont de 1927).

63 Cf. le scénario Die Beule, Versuche Heft 3, Suhrkamp 1959, S. 229-241. Le texte
a été repris dans Texte fiir Filme, Aufbau-Verlag Berlin und Weimar 1971,
Band 2, S. 29-46.




Fred Fischbach 135

Bank<4), zugehend auf das Vertrauen erweckende bescheidene Tor dieses alt-
renommierten Hauses, iiberschreiten etwa 40 Herren eine illusiondre Linie
auf dem Biirgersteig. Vor dem seinem Auge nicht trauenden Beschauer ver-
wandeln sie sich im Moment des Uberschreitens aus den birtigen Raubern
einer versunkenen Epoche in die kultivierten Beherrscher des modernen Geld-
marktes«.95 ‘

Lorsque le préfet de police Brown fait arréter Macheath, il a affaire
maintenant & une délégation de banquiers et d’avocats. Il les met en garde
contre l'agitation organisée par Peachum dans les quartiers pauvres, en
prévision de la venue de la reine: »Die Polizei, meine Herren, ist zu schwach
gegen das Elend, das zu groB ist.« — »Mein Herr, dann ist es unsre Pflicht,
etwas gegen das Elend zu unternehmen.« — »Nun?« — »Wir werden die Polizei
verstirken. «%6

Le préfet de police fait alors un réve: le cortége que Peachum renonce a
organiser, le préfet de police le voit en réve. Il voit les masses sortir de sous
les ponts, inonder les rues, forcer tous les barrages de police. Des milliers de
miséraux, transparents et sans visage, en une marche silencieuse envahissent
les palais, les musées, le palais de justice, le Parlement, la Résidence®. La
misére, qui ne pouvait étre montrée 4 I'Opéra vient donc s’étaler ici par le
truchement d'un réves.

Enfin, il est montré clairement que, si Macheath et Peachum ménent une
lutte sans merci, ils savent pourtant reconnaitre qu’ils ont un ennemi commun
et, quand lintérét l'exige, ils savent se réconcilier & temps. Macheath est
donc remis en liberté tandis que le »pauvre Sam« — symbole des opprimés
(il porte & la téte une bosse qui lui vient de la bande de Macheath, bosse que
Peachum a artificiellement agrandie) — est jeté en prison. »Einigkeit nimlich
macht stark: eine nach erbittertem Kampf geeinigte Gesellschaft begriifit in
ihrer Mitte den Bankier Macheath und erwartet mit ihm die Konigin.«%

Ce scénario fut refusé par la Société Nero, sous prétexte que Brecht
voulait introduire »eine politische Kampftendenz« dans le film.”® Le procés
qui en découla fut pour Brecht ce qu’il appela »ein soziologisches Experi-
ment«:"! »Fiir den Manuskriptentwurf wurde uns Geld angeboten . .. Er war

64 Gedichte 9 (1965), S. 18.

65 Cf. Die Beule, op. cit. S. 236.

66 Cf. Die Beule, S. 237-238.

67 Ibid., S. 240.

68 L'idée a été reprise dans Die heilige Johanna der Schlachthofe. Jeanne réve de
prendre la téte d’un tel cortége: »Zeigend unseres Elends ganzen Umfang auf
offenen Pldtzen / Alles anrufend . . .« (Stiicke IV, S. 125).

69 Cf. Die Beule, S. 241.

70 Ernst Schumacher, Die dramatischen Versuche Bertolt Brechts 1918~1933, Berlin

1955, S. 234.
71 Cf. le dossier du procés in SzLuK 1, S. 143-234. L'étude de Jean-Pierre Lefebvre,




136 Brecht Heute - Brecht Today

eine Ware. Fiir den Vertrag, der iiberhaupt nicht beachtet wurde, bot man uns
noch vor Gericht 25 ooo Mark . .. Der Vertrag war namlich eine Ware. Der
Prozef, den wir, da unsere Zeugen nicht vernommen wurden, zum Teil ver-
loren, muf3 durch alle Instanzen gefithrt werden, was sehr teuer ist, so dafl
wir ihn uns also zu einem unerschwinglichen Preise kaufen miissen. Der Pro-
zef3 —auch eine Ware . . .«72

A Toccasion de ce procés, Brecht fait ainsi personellement l’expérience
que dans une société fondée sur I'argent tout est marchandise.

Aufstieg und Fall der Stadt Mahagonny™

Mahagonny, la ville-bordel, est l'image fidéle, selon Brecht, de 1'>ordre«
bourgeois et capitaliste. Dans cette jungle d’appétits affrontés, une seule
valeur reconnue par tous: l'argent. Un seul crime: ne pas en avoir. Paul
Ackermann a tué, violé, trahi. Qu'importe. Mais il n’a pas assez d’argent
pour payer »drei Flaschen Whisky« et »eine Storestange«.7 Voila ce qui est le
crime. Condamné & mort, il sera exécuté.

L'4ge d’or bourgeois est I4ge de l'or. L'argent est la seule valeur reconnue.
L’argent transforme tout en marchandise:

... alles kauflich ist
Und weil es nichts gibt, was man nicht kaufen kann.?

L’argent donne tous les pouvoirs:

Fiir Geld gibt’s alles
Und ohne Geld nichts
Drum ist’s das Geld nur, woran man sich halten kann.7¢

Dés lors c’est la loi de la jungle, la lutte de tous contre tous, de chacun pour
les intéréts de chacun:

Denn wie man sich bettet, so liegt man
Es deckt einen keiner da zu

»Brecht et le cinéma« (La Nouvelle Critique, n° 46, septembre 1971, pp. 40-47)
propose une analyse du texte de Brecht.

72 SzTh 2, 222-223.

73 Stiicke III, Suhrkamp Verlag 1955, S. 167-258. La piéce a été écrite de 1927 A
1929. Publication & Vienne, Universal-Edition 1929. Création le 9 mars 1930
au Neues Theater, Leipzig.

74 Ibid., S. 244.

75 Ibid., S. 255.

76 1Ibid., S. 256.




Fred Fischbach 137

Und wenn einer tritt, dann bin ich es
Und wird einer getreten, dann bist’s du™.

La vie dans une telle société est proprement infernale. Aussi la menace de
les envoyer en enfer n'impressionne-t-elle nullement les shommes de
Mahagonny«:

Riihre keiner den Fuf jetzt!

Jedermann streikt! An den Haaren
Kannst du uns nicht in die Holle ziehen
Weil wir immer in der Holle waren.”®

»Die Anarchie der biirgerlichen Gesellschaft ist eine infernalische. Fiir die Men-
schen, die in sie hineingeraten sind, kann es etwas, was ihnen groBeren Schrek-
ken als diese einfloRt, einfach nicht geben.«? Dans un tel univers, les hommes
vivent positivement comme des bétes. Dans une société ot le produit domine
les producteurs, I'’homme, écrit Engels, n’est pas encore »définitivement sorti
du régne animalg, il connait encore »des conditions animales d’existence«.80

Et ailleurs: »Le vaincu est éliminé sans ménagement. C'est la lutte darwi-

nienne pour l'existence de I'individu, transposée de la nature dans la société

avec une rage décuplée.«8 Aussi la piéce se termine-t-elle — alors que les
cortéges manifestent avec une confusion croissante — par ce constat absolu de
faillite: »kénnen uns und euch und niemand helfen.«®2

1l est impossible de soutenir — comme fait Schumacher — que la piéce, telle
qu'elle se présente, achevée en 1929, exprime la vision du monde de Brecht
4 cette date.88 Brecht n’est nullement, en 1929, »Wortfithrer eines resignier-
ten, skeptischen Kleinbiirgertums«3, ni »der Vollender des Pessimismus,
comme dit encore Schumacher.

D’abord parce que Mahagonny est un amalgame fait de piéces et de mor-
ceaux: sa genése s’étend sur presque dix ans. Mahagonny a pour point de
départ des poémes écrits en 1920-1921 (par exemple »das Spiel von Gott in
Mahagonny«®; le » Alabama-Song« est de 1925%7).

77 Ibid., S. 233.

78 Ibid., S. 253.

79 Walter Benjamin, Versuche iiber Brecht, edition suhrkamp 172, Frankfurt 1966,
S. 56.

8o Frizdrich Engels, Anti-Diihring, Editions Sociales, Paris 1956, S. 322.

81 Ibid., p. 313.

82 Stiicke I, S. 258.

83 Der »Pessimismus, der in Mahagonny aus verschiedenen Figuren spricht« sei
statsichlich Ausdruk der eigenen Weltauffassung des damaligen Brecht, in
Schumadher, Die drastischen Versuche Bertolt Brechts 1918-1933, S. 279.

84 Linkskurve, cité par Schumacher, op. cit., S. 279.

85 Schumacher, S. 279.

86 Stiicke 111, S. 250-253.
87 Cf.lanote dans les Gedichte 2, S. 256-257.




138 Brecht Heute - Brecht Today

Ensuite et surtout parce que nous savons maintenant qu’en 1929 Brecht a
déja écrit et publié ses poémes politiques: »Kohlen fiir Mike« est de 1926;
1929, l'année ol il achéve Mahagonny, est aussi 'année ot il écrit »Die
Teppichweber von Kujan-Bulak«. Prendre le pessimisme de ses personnages
de Mahagonny pour le pessimisme de Brecht, c’est faire peu de cas de I'é-
criture distanciée. Mahagonny donne & voir des personnages qui sont les
victimes consentantes d'un ordre social donné; il donne 4 voir un aveuglement.
Les personnages de Mahagonny ne sont nullement les porte-parole de Brecht.
Mahagonny montre aux bourgeois leur monde, mais n’exprime nullement la
vision du monde de Brecht. Mahagonny est, comme Die Dreigroschenoper, une
machine de guerre, une énorme provocation adressée a la bourgeoisie, et qui
a été ressentie comme telle.8 Comme Die Dreigroschenoper, Mahagonny est un
constat, appelé & provoquer et 4 faire réfléchir.

Mais Mahagonny n’est pas non plus une simple répétition de la Dreigroschen-
oper. C’est une radicalisation. Giorgio Strehler Ia bien compris, qui a monté
Mahagonny a la Scala de Milan. »Dans son interprétation«, écrit Bernard
Dort, »le texte et la musique, loin de se confondre, se contredisent et se
commentent avec le plus féroce des humours. ..« Et plus loin: »C'est une
lecon qu’il nous propose, non une vision...«* Dans Mahagonny, la
dénonciation l'emporte, sans malentendu possible, sur la séduction.
Mahagonny se révéle ainsi moins proche de la Dreigroschenoper que des
»piéces didactiques«. Une bonne interprétation doit montrer que, plus qu'un
aboutissement, Mahagonny est un nouveau commencement. Avec Mahagonny,
Brecht est allé jusqu'au bout des possibilités que lui offrait l'opéra tradi-
tionnel. La société bourgeoise, il ne peut plus maintenant I'attaquer de
l'intérieur, il est obligé de se placer en dehors.

88 La nature de cette provocation a été expliquée par Brecht lui-méme: »Wenn
zum Beispiel im dreizehnten Abschnitt der VielfraB sich zu Tode frifit, so tut er
dies, weil Hunger herrscht. [La pitce a été crée en 1930, donc en pleine crise
économique.]. Obgleich wir nicht einmal andeuten, daR andere hungern, wih-
rend dieser fraB8, war die Wirkung dennoch provozierend. Denn wenn nicht jeder
am Fressen stirbt, der zu fressen hat, so gibt es doch viele, die am Hunger ster-
ben, weil er am Fressen stirbt. [Il s’agit, bien entendu, d’une métaphore, qui
renvoie a une mauvaise organisation des rapports de production.] Sein Genufl
provoziert, weil er so vieles enthilt. In #hnlichen Zusammenhingen wirkt heute
Oper als GenuBmittel iiberhaupt provokatorisch... Im Provokatorischen [de
I'opéra] sehen wir die Realitit wiederhergestellt« (SzTh 2, S. 114-115).

89 »Les Lettres Francaises«, Paris, semaine du 12 au 18. IIL. 1964.




Fred Fischbach 139
L'esthétique, catégorie de la politique

En écrivant Die Dreigroschenoper, Brecht avait voulu composer avec le systéme
bourgeois de production théatrale pour le »retourner«. Mais le systéme, a
cette occasion, a fait preuve de ses grandes capacités d’adaption et de
digestion. La tentative de dynamitage de l'intérieur de I'art bourgeois s’est
soldée par un échec.

Brecht sait maintenant qu’il n’y a plus rien 4 attendre du thédtre bourgeois,
il sait qu’il faut rompre avec les institutions existantes qui sont des institutions
de classe.

11 développe sa critique & partir de Mahagonny, surtout dans ses » Anmer-
kungen zur Oper Aufstieg und Fall der Stadt Mahagonny«.*® L'echo de ses
lectures marxistes se répercute dans ces critiques: les compositeurs, écrivains,
critiques croient encore qu'ils disposent d’un appareil au service de ce qu’ils
inventent librement. Ils sont convaincus de posséder ce qui en réalité les
posséde. Ils défendent un instrument qui nest plus, comme ils le croient
encore, au service des créateurs, mais qui au contraire s’est retourné contre
eux. »Thre Produktion gewinnt Lieferantencharakter. Es entsteht ein Wertbe-
griff, der die Verwertung zur Grundlage hat...«%! La raison en est que les
appareils n’appartiennent pas & la communauté, les moyens de production ne
sont pas la propriété de ceux qui produisent, de sorte que le travail a le
caractére d’une véritable marchandise, soumise aux lois du marché. L'art est
une marchandise. (Brecht en fera l’expérience, comme nous l'avons vu, avec
le scénario du film »Die Beule«.) Au théatre comme ailleurs: »Der Besitzende
erhilt vor den Produzierenden das Wort.«®2

Brecht dénonce donc cet état de fait: linéluctable dépendance dans
laquelle se trouvent les artistes par rapport & l'appareil. C’est ce qu'il appelle
»das Primat des Apparates«.?3 Comment en sortir?

Ce ne sont pas des hommes isolés — directeurs de théitre, metteurs en
scéne, aussi doués soient-ils — qui pourront amener un changement véritable.
»Der Schrei nach einem neuen Theater ist der Schrei nach einer neuen Gesell-
schaftsordnung.«® La critique du thédtre en tant qu'appareil est donc
fondamentalement politique. La révolution dans le domaine du théatre ne
peut &tre I'ceuvre d’hommes isolés. Pour venir & bout de l'ancien appareil, il
faut un nouvel ordre social. Refus de l'appareil — refus aussi des formes
héritées.

Avant méme qu’il ait entrepris ses études sur le marxisme, le probléme

9o SzTh 2, 109-112.
g1 Ibid., S. 110.

92 SzTh1,S.193.

93 Ibid., S. 190.

94 Ibid. S. 201 (1928).




140 Brecht Heute - Brecht Today

auquel Brecht achoppe, c’est que le monde moderne ne peut plus étre rendu
par les formes héritées. E. Hauptmann le note des le 26 juillet 1926 (apres
Mann ist Mann, Brecht a entrepris d’écrire une nouvelle pitce: Joe Fleisch-
hacker), et Brecht ne cessera de le répéter: »Die alte Form des Dramas ermog-
licht es nicht, die Welt so darzustellen, wie wir sie heute sehen.«® Il proclame
donc la mort du théatre classique: ». . . die alte Dramenform ist kaputtgegan-
gen . .. die alte Dramenform ist tot . . .«

Il ne fait pas de doute que Brecht a connu alors une période ot il a
catégoriquement refusé le théatre classique, o il a révé de faire table rase
de tout I'héritage culturel. »Dies Drama sei nie mehr zu bessern«, disait-il,
»es sei zu liquidieren.«%7

A. Gisselbrecht parle d’un »refus quasi proletkultiste« et Schuhmann d'un
sradicalisme de gauche«. A ce stade, Brecht rejette I'héritage du passé parce
qu’il ne veut pas voir que les ceuvres du passé sont le reflet de la réalité
d’une période historique donnée et qu’elles ont 4 leur tour contribué & donner
son visage a cette période. Sans doute son radicalisme vient-il du fait que la
rébellion littéraire a précédé I’étude, la prise de conscience politique.

Trés vite cependant, Brecht s'est attaché & fonder sociologiquement son
refus des formes héritées. Il appelle & la rescousse le sociologue Fritz Stern-
berg. 1l a besoin de Sternberg, dit-il, »s0 geschah es, weil ich von der Sozio-
logie erwartete, daf8 sie das heutige Drama liquidiert«.9 Et encore: »Der
Soziologe weif3, dal es Situationen gibt, wo Verbesserungen nichts mehr hel-
fen.«® Et Sternberg montre en effet qu'il n’y a pas en art de valeurs éternelles.
L’époque qui a vu naitre et s’épanouir le drame classique est 4 son déclin,
et elle entrainera le drame classique dans sa chute. On voit que le jugement
porté par Brecht sur le drame classique n’est pas d’abord un jugement
esthétique. Le drame classique est condamné au nom de la science. En
derniére analyse, la critique et le rejet des formes héritées sont une
entreprise politique: un monde nouveau est en train de naitre. A ce monde
nouveau il faut un théitre nouveau. Refus de I’appareil, refus des formes
héritées. A partir de ce double refus, que faire?

Il y avait 'exemple de Piscator. Brecht et Piscator présentent un certain
nombre de points communs. IIs veulent tous les deux montrer sur la scéne le
monde contemporain, méler I'histoire de tous et la vie de chacun, élargir
Iaction au plan de l'histoire. Conséquence pour la mise en scéne: nécessité
de dépasser la dramaturgie traditionnelle, nécessité du style épique.

95 Ibid., S. 202.

96 Ibid., S. 198.

97 Ibid., S. 95-99; »Sollten wir nicht die Asthetik liquidieren?« demande-t-il A
Sternberg.

98 Ibid., S. 95.

99 1bid., S. 97.




Fred Fischbach 141

Piscator voit dans Fahnen (1924) »la premiére tentative dramatique
conséquente en vue de briser le schéma de l'action dramatique et de le
remplacer par le déroulement épique de 1'événement... Drapeaux est le
premier drame consciemment épique . . .«1%0

De cette mise en scéne, un élément nouveau se dégage: la pédagogie.
»Le théatre, écrit Piscator, »ne se contentera plus de »communiquer 1’élan,
I'enthousiasme, le ravissement, mais aussi les lumiéres, le savoir, la
connaissance . . .<191 A partir de 13, Piscator assigne un 1dle privilégié a
Iintellectuel, & Thomme de théétre, qui a pour mission de politiser les
masses.102

Piscator congoit les piéces de théitre comme »autant de manifestes grice
auxquels nous voulions intervenir dans l'actualité et >faire de la politique<.
Nous bannimes radicalement le mot >art< de notre programme . . . Subordina-
tion de toute intention artistique au but révolutionnaire ; l'accent sera mis
délibérément sur la lutte des classes et la maniére de propager cette
lutte . . .«193 11 s’agissait pour Piscator de rejeter la culture traditionelle (»l'art
bourgeois et la maniére bourgeoise >de jouir de l’art< ne peuvent étre
conservés«194), de faire non seulement assister passivement les masses, mais
de les faire participer activement, de faire du théitre le lieu d'une »action
directe«.1%5 A propos de la représentation de Trofz alledem (1925), la Rote
Fahne constate: »La masse se mit & participer . . . le théitre était devenu pour
elle une réalité, et trés vite il n’y eut plus la scéne d'une part et les
spectateurs d’autre part, mais une seule grande salle de spectacle, un seul
grand champ de bataille, une seule et unique démonstration.«1%® Le thétre
devient ainsi le lieu d'une éducation politique. L'intellectuel, I'’homme de
théitre s'assignent la mission de politiser les masses, de les former 4 la lutte
des classes.107 .

Brecht note clairement son désaccord avec Piscator sur ce point. Certes, il
apprécie les innovations techniques apportées par Piscator, mais il note
aussitdt: »Man neigt gegenwirtig dazu, den Piscatorschen Versuch der Thea-
100 Erwin Piscator, Le thédtre politique, L’ Arche, Paris 1962, p. 59.

101 Ibid., p. 42.

102 Cf. le programme du »Théatre prolétarienc, ibid., pp. 38-41.

103 Ibid., p. 38.

104 Ibid., p. 40.

105 Ibid., p. 62.

106 Die Rote Fahne du 6. IX. 1925, citée par Schumacher, op. cit. S. 128.

107 Pendant des années, le théitre de Piscator a effectivement pu passer pour le
type méme du »thédtre prolétarien«. L’activité de Piscator était approuvée
par le Parti Communiste Allemand — ce qui prouve que les tendances radicales
de gauche y étaient restées vivaces. Quant a la droite, elle faisait passer Piscator
pour un »Kulturbolschewist«: »ce mouvement bolchévique qui est au milieu de

nous...Clest a4 la >Volksbithne« que se forment les troupes d’assaut du
bolchévismex, écrit un journal de droite en 1927 (cité par Piscator, p. 117).




142 Brecht Heute - Brecht Today

tererneuerung als einen revolutiondren zu betrachten. Er ist es aber weder in

bezug auf die Produktion noch in bezug auf die Politik, sondern lediglich in

bezug auf das Theater.«198

Brecht rejette cette vue non dialectique des choses: la révolution ne viendra
pas du théatre; la conscience de classe ne s’acquiert pas au théitre, mais sur
le champ de bataille économique et politique de la lutte des classes. Ou bien
alors on retombe dans lillusion qu’il dénongait & propos du théatre
bourgeois: la scéne devient un Ersatz de la réalité, le lieu ot le manque
ressenti dans la réalité est compensé symboliquement par sa représentation
sur la scéne.

Si 'homme de thé4tre ne peut étre I'animateur direct de la lutte des classes,
il peut cependant aider la classe ouvriére dans sa lutte. Clest le philosophe
Karl Korsch qui a aidé Brecht & faire le pas décisif.10?

Korsch part d’une critique — fondée ou non — de la théorie léniniste du
reflet. Il reproche & Lénine d’avoir déplacé 'accent de la dialectique sur le
matérialisme. Or les »conditions économiques« n’épuisent pas la réalité.
Korsch met l'accent sur l'unité indissociable de l'infrastructure économique
et de la superstructure.

Les rapports de production de l'ére capitaliste ne sont ce qu'ils sont que
liés aux formes de conscience dans lesquelles ils se reflétent et ne pourraient
pas subsister sans elles. L’action intellectuelle (»die geistige Aktion«) — par le
moyen de l'art, de la poésie, de la philosophie — n’est donc pas rendue superflue
par la lutte sociale et politique. C'est & ce niveau que peut avoir lieu la
transformation de la conscience. De 14 le fondement de toute la dramaturgie
brechtienne: l'ceuvre met en branle la pensée critique, et la conscience
transformée du créateur peut & son tour transformer la conscience du
spectateur. Le théatre doit étre le lieu d’une prise de conscience, le drame
devient lui-méme un moment du processus dialectique. 11 peut &tre un acte
révolutionnaire en ce sens que transformer la conscience, c’est déja trans-
former le monde. Théitre et politique font partie I'un et Iautre du méme
mouvement de transformation du réel par I’homme. Le théitre s’empare du
monde et, par la vision qu'il en donne, participe 4 sa transformation: »Wirk-
lichkeit — Theater — Wirklichkeit«, écrit M. Wekwerth, sverbindet sich wie
These — Antithese — Synthese zu jenem produktiven Dreischritt, mit dem Hegel
seinen Weltgeist tanzen lie.«*1® Brecht a trouvé le terrain de sa praxis, qui
est & la fois compréhension et action.

108 SzTh1,S. 195.

109 Karl Korsch, Marxismus und Philosophie. La premitre édition est de 1923.
Plus intéressante est la deuxiéme édition (Leipzig 1930), augmentée d’une préface
violemment antisoviétique. Cf. aussi I'étude de Wolfdietrich Rasch, »Bertolt
Brechts marxistischer Lehrerc, in Merkur, Heft 10, Oktober 1963, S. 988-1003.

110 Manfred Wekwerth, Notate iiber die Arbeit des Berliner Ensembles 1956 bis
1966, edition suhrkamp 219, Frankfurt 1967, S. 22.




Fred Fischbach 143
L'américanisme - Un mythe s'écroule

Le mythe anglo-saxon est né et s’est développé aprés la premiére guerre
mondiale. Paraphrasant Marx, il n’est sans doute pas faux de dire que les
idées dominantes sont les idées du pays dominant.

»Nous suivions l'exemple de ’Amérique«, dit ’écrivain Hans A. Joachim.
»L’Amérique était une bonne idée, était le pays de l'avenir... Nous étions
trop jeunes pour la connaitre; cependant nous l'aimions. Trop longtemps la
glorieuse discipline de la technique ne nous était apparue que sous la forme
de tanks, de mines, de gaz asphyxiants, en vue de la destruction de vies
humaines. En Amérique elle était au service de '’humanité. La sympathie
qu’on manifestait pour les ascenseurs, les postes émetteurs, le jazz avait une
valeur démonstrative. Elle était profession de foi. Elle était une fagon de
transformer 1’épée en soc de charrue. Elle était contre la cavalerie, pour les
chevaux-vapeur ... Elle considérait qu’il était temps que la civilisation
devienne 1’affaire des civils. Notre attitude & 1’égard de I’Amérique était une
prise de position.«111

Rien d’étonnant que les écrivains, les poétes aient été sensibles a ce mythe.
John Willett cite un poéme de Mehring, qui est de 1921:

I want to be home in Dixi

And cowboys rings

Bei echten drinks

My darling girl schenk ein und mix sie.}12

On pourrait aussi citer Cocteau, Lorca, Maiakovski. Des poétes ont été
jusqua’ & changer de nom: Walter Mehring s’est fait appeler Walt Merin,
Georg Grosz: George Grosz, Bertolt Brecht: Bert Brecht.

De Brecht on peut dire quil a transporté le mythe dans son ceuvre et
jusque dans sa vie. L'intérét pour ’Amérique est né chez lui pendant les
années de désespoir et de quéte:

O Aasland, Kiimmernisloch!
Scham wiirgt die Erinnerung
Und in den Jungen, die du
Nicht verdorben hast
Erwacht Amerika!113

Plus tard, en 1929, il se rappellera:

111 Cf. Schumacher, op. cit., S. 141-142.

112 Walter Mehring, Das Ketzerbrevzer, Miinchen 1921, cité par John Willett, Das
Theater Bertolt Brechts. Eine Betrachtung, Rowohlt 1964, S. 62.

113 »Deutschland, du Blondes, Bleiches« (1920), in Gedichte 2, S. 62-63.




144 Brecht Heute - Brecht Today

Auch wir versuchten, unsere Bewegungen zu bremsen

Die Héinde langsam in die Taschen zu stecken und uns aus den Stiihlen
In denen wir (wie fiir alle Ewigkeit) gelegen hatten, langsam
herauszuarbeiten . . .

So eiferten wir diesem berithmten Menschenschlag nach, welcher
bestimmt schien

Die Erde zu beherrschen, indem er sie vorwirts brachte!!4.

Cette civilisation est fondée sur le jazz, le sport et la technique:

Ach, diese Stimmen ihrer Frauen aus den Schalldosen! ...
... Thre Boxer die stirksten!

Thre Erfinder die praktischsten! Ihre Ziige die schnellsten! . ..
Und das alles schien 1000 Jahre zu dauern.115

Dans l'ceuvre de Brecht, I"américanisme décrit une courbe d’abord ascendante.
Le sommet est atteint avec le projet de piéce sDan Drew« (1924), puis l'atti-
tude deviendra de plus en plus critique. Mann ist Mann fait déja le proces
de la société technique moderne. Ce procés deviendra celui de la société
américaine, capitaliste, par personne interposée d’abord avec Happy End,
puis directement avec les Opéras, Die heilige Johanna der Schlachthife, »Ver-
schollener Ruhm der Riesenstadt New York«.

Le sommet, »Dan Drew«, nous parait assez important pour que nous nous
y arrétions. »Dan Drew«!1® est une piéce sur le capitalisme — mais d’avant
les études marxistes. La piéce est restée & l'état d’ébauche — et pour cause.
L’ceuvre est cependant assez élaborée pour qu’on puisse en deviner la trame.

Se trouvent face 4 face deux constructeurs de voies ferrées, deux capitalistes.
Dan Drew est le chevalier d’industrie, le capitaliste smalhonnéte«. Il ne voit
que son intérét personnel, inmmédiat, non l'intérét de la Compagnie. Il n’a
pas confiance dans le systéme, ne croit pas en ’avenir de I’Amérique. »Sehen
Sie, diese Stadt wichst, aber sie ist gottlos und ich glaube, sie wird eine Holle,
der Boden ist fruchtbar fiir Steine und Elend .. .«!17 Et son neveu lui fait le
reproche: »Ich sage es schon lange, warum glaubst du nicht an die Zukunft, du
hittest leicht die Erie noch behalten kénnen und schénes Geld damit verdienen
konnen. . .«118

Vanderbilt, au contraire, est le capitaliste »honnéte«, qui a foi dans le
systéme: »Er glaubt an Amerikas Zukunft. .. Er sagt auf der Borse immer,

114 »Verschollener Ruhm der Riesenstadt New Yorks, in Gedidhte 3, S. 88.

115 Ibid,, S. 86, go.

116 Dossier 194 au Bertolt-Brecht-Archiv.

117 BBA, Dossier 194/37. Pour la premiére fois parait dans l'oeuvre de Brecht
le théme de 'homme double: Dan Drew est un chevalier d’industrie, mais il est
aussi, dans la vie privée, un protestant austére.

118 Dossier 194/17.




Fred Fischbach 145

nichts verkaufen, alles ist wertvoll was ihr habt, in Amerika .. .«!® Tripa-
touillages, malversations et autres manceuvres, Dan Drew ne parvient pas a
ruiner la Compagnie. C’est lui qui sera ruiné, non la Compagnie. Le systéme
est le plus fort.

A ce stade, ce que Brecht montre, c’est la lutte au niveau des individus, au
sein d’un ordre social donné, lutte située au plan moral entre le bien et le
mal (Vanderbilt et Dan Drew s’opposent comme le blanc et le noir). Mais
l'ordre social lui-méme n’est nulle part analysé, n’est aucunement mis en
question. La piéce est méme — contradictoirement — une apologie du systéme.

Cet vaméricanisme« aura la vie dure. Dans un poéme se rattachant aux
»Zum Lesebuch fiir Stidtebewohner gehdrige Gedichte, il est encore dit:

Und das Beste an Amerika ist:
Daf3 wir es verstehen.

et:

Diese Leute verstehen, was sie tun
Darum versteht man sie.!?

Et en 1926 — ou 1927 — encore, Brecht parle de cette »Organisationswut, de
cette »dffentliche Besitzgier« qui sont le propre des »groflen Amerikaner des
19. Jahrhunderts«. Ces passions, ajoute-t-il, portées a la »kollektive Steige-
rung« sont »im Grund revolutionére Leidenschaften«.!2!

1929, 'année de la crise mondiale, est aussi J'année de la rupture avec
’américanisme. Avec la crise, le mythe anglo-saxon s’écroule. Le poéme
sVerschollener Ruhm der Riesenstadt New York«!2? retrace le chemin que
Brecht a parcouru, de I’admiration et de la fascination & la dénonciation et
A I'analyse marxiste.

Ce pays — »God’s own country!« — qu’on ne designait: »Nur mit den An-
fangsbuchstaben seiner Vornamen genannt: / USA / Wie unser jedermann be-
kannter, unverwechselbarer Jugendfreund !«123 a fait faillite:

Heute wo es sich herumgesprochen hat
DaR diese Leute bankrott sind

et:

Sehen wir auf den anderen Kontinenten. ..
Allerhand anders, wie es uns vorkommt, schirfer.124

119 Dossier 194/15

120 Gedichte 1, S. 186.
121 SzPuG 1, S. 83-84.
122 Gedichte 3, S. 85-94.
123 Ibid., S. 85.

124 Ibid., S. 91.




146 Brecht Heute - Brecht Today

En un mouvement dialectique, Brecht reprend alors toute la premiére partie
du poéme (strophes 1-12), pour montrer que ce »systéme de vie collective«
qui paraissait incomparable et indestructible s’est écroulé et retourné en son
contraire.

Les gratte-ciel maintenant sont des »misérables hangars«, les trains
spareils & des hotels roulants«, plus personne ne les habite, les ponts ne
relient plus que des tas de décombres.

Quant aux hommes, »ils continuent, dit-on,  se farder«. Hier un luxe per-
vers, c’est maintenant une nécessité »pour arracher un emploi«. Et Brecht
dénonce l'inhumanité d’un systéme que

Den Weizen in ganzen Zugladungen in das Meer schiittet, welches
Das pazifische genannt wird.125

alors que des millions d’hommes sont affamés et sans travail 128

Ainsi les cataclysmes que Brecht pressentait en 1921 (»Vom armen
B. B.«!?7) se sont vraiment abattus sur le monde.

AT'époque, il est vrai, Brecht se sentait solidaire de ce monde déclinant:

Wir wissen, da8 wir Vorldufige sind
Und nach uns wird kommen: nichts Nennenswertes.128

Maintenant, en 1929, il n’est plus solidaire de ce monde. Son étude du
marxisme a fait de lui un survivant. Ce systéme de vie collective n’est plus un
absolu. 11 le juge de I'extérieur et le condamne. A ce monde qui a fait faillite,
il en oppose un autre, celui des tisserands de Kujan-Bulak qui agissent en
dialecticiens et édifient un monde nouveau, fondé sur la raison.

Les premiéres piéces didactiques!®

La critique de la religion. Au premier abord, la démarche de Brecht peut
encore paraitre idéaliste: il s’attaque & la religion, c’est-a-dire & la super-
structure, aux idées produites par la société, et non 4 la base économique et
sociale. En fait il n’en est rien.

Brecht répéte la démarche du jeune Marx. Pour le jeune Marx, en effet,

125 Ibid., S. 93. )

126 Dans le méme ordre d'idées, il faut aussi citer ici le podme extrait des Keuner-
geschichten: »Uber die Auswahl der Bestien« (Cf. Geschichten wom Herrn
Keuner, Aufbau-Verlag, Berlin 1958, S. 23-25).

127 Gedichte 1, S. 147-149.

128 Ibid., S. 149.

129 Der Flug der Lindberghs: création au Festival de musique de chambre de Ba-
den-Baden, juillet 1929. Publication dans le Cahier 1 des Versudie (1930). En




Fred Fischbach 147

»’homme n’est pas un étre abstrait, blotti quelque part hors du monde.
L'homme, cest le monde de I’homme, 1'Etat, la société. Cet Etat, cette société
produisent la religion, conscience inversée du monde, parce qu'ils sont eux-
mémes un monde a lenvers.. .« Donc, la religion est un phénomene
social. Si la religion est vraiment un reflet déformé, illusoire, ayant pour
origine les contradictions de la société, alors la lutte contre la religion, pour
8tre vraiment efficace, doit tendre & faire disparaitre les racines sociales de
celle-ci, c’est-a-dire qu’elle doit étre subordonnée & la lutte économique et
sociale, 4 la lutte révolutionnaire pour transformer la société. Si ’homme,
pour se réaliser pleinement, doit se libérer de I'oppression spirituelle, il lui
faut d’abord se libérer de 'oppression sociale et politique qui est la racine de
ces préjugés. »La critique du ciel¢, écrit Marx, »se transforme par la en
critique de la terre.«!3! Et encore: »Lutter contre la religion, c’est donc
indirectement lutter contre ce monde-l3, dont la religion est l'ardme spiri-
tuel.«1®2 Donc: la critique bien comprise de la religion méne & la critique
de la société, a la lutte révolutionnaire.

Brecht ne dit rien d’autre, méme si, & premiére vue, il semble mettre l’accent,
un peu naivement, sur le progrés:

Unter den schirferen Mikroskopen

Fillt er.

Es vertreiben ihn

Die verbesserten Apparate aus der Luft.!3

décembre 1949, la station de Stuttgart, le Siiddeutscher Rundfunk, sollicite de
Brecht l'autorisation de diffuser Der Flug der Lindberghs. Brecht répond par
une lettre & la date du 3. 1. 1950. Indisposé par le comportement pro-fasciste
de Lindbergh, il exige que la piéce soit précédée d’un prologue, que le titre
soit modifié: Der Flug der Lindberghs devient Der Ozeanflug et que le terme
»Die Lindbergh« soit partout remplacé par »Die Flieger«. La réédition des
Versuche, chez Suhrkamp (1959), donne les deux versions de I'ceuvre.

Das Badener Lehrstiick vom Einverstindnis: création & Baden-Baden, le 28
juillet 1929. Publication dans le Cahier 2 des Versuche. Réédition des Versuche
chez Suhrkamp en 1959.

Der Jasager und Der Neinsager: création le 23 juin 1930 au Zentralinstitut
fiir Erziehung und Unterricht, Berlin. Publication dans le Cahier 4 des Versuche
(1931). lle existe une édition critique de la piéce: Der Jasager und Der Nein-
sager. Vorlagen, Fassungen und Materialien, edition suhrkamp 171, Frankfurt
1966. Cette édition donne les deux versions.

130 Karl Marx, »Introduction & la Contribution & la critique de le philosophie du
droit de Hegel« (1843-1844), in Sur la religion, Editions sociales, Paris 1960,
p- 41. ¢

131 Sur la religion, p. 42.

132 Ibid.

133 Der Ozeanflug, Versuche 1, S. 15.




148 Brecht Heute - Brecht Today

Mais il n’est dit nulle part que le progrés seul aura raison de Dieu. Au
contraire, Brecht épouse de trés prés la critique marxiste de la religion quand
il fait dire aux Lindbergh:

In den Stddten wurde er [Gott] erzeugt von der Unordnung
Der Menschenklassen, . . .

. aber
Die Revolution liquidiert ihn.134

La religion est bien un phénoméne social, et pour la supprimer il faut sup-
primer la société de classes. La religion, qui est superstructure, disparaitra
en méme temps que la société de classes.

Et en définitive Brecht met l'accent sur l’action conjuguée des trava1lleurs
et du progrés, action conjuguée qui fera disparaitre la religion:

So auch herrscht immer noch

In den verbesserten Stidten die Unordnung

Welche kommt von der Unwissenheit und Gott gleicht.
Aber die Maschinen und die Arbeiter

Werden sie bekdmpfen, . . 135

Brecht pense donc comme Marx que »la critique de la religion est la condition
préliminaire de toute critique«.13¢ »La critique de la religion«, écrit le jeune
Marx, »détruit les illusions de I’homme pour qu'il pense, agisse, faconne sa
réalité comme un homme sans illusions parvenu a l'Age de raison .. .«137
Ainsi, la critique de la religion est, chez Brecht comme chez le jeune Marx,
glorification du comportement rationnel. Il s’agit d’éliminer l'ignorance, qui
est ignorance scientifique et ignorance des véritables rapports de classes. 11
s’agit d’éliminer le désordre, qui a son origine dans la société de classes et
qui permet la naissance des dieux.

Changer le monde — changer 'homme. Brecht sait maintenant que pour
changer la vie il faut d’abord changer le monde. Aprés la critique du ciel, la
critique de la terre: aprés la critique de la religion, la critique de la société.
A la question: '’homme est-il une aide pour I’homme, Brecht répond par trois
enquétes qui prouvent qu’il n’en est rien.!®® Dans une société fondée sur

134 Ibid.

135 Ibid.

136 Sur la religion, p. 41.

137 Ibid., p. 42. ’

138 De ces enquétes, nous ne retiendrons la derniére: deux clowns s’affairent autour
d'un géant et, sous prétexte de guérir ses douleurs, ils le découpent membre
par membre. Nous y voyons un symbole: le géant — la classe ouvritre — ne
doit espérer d’aide que de lui-méme. Ceux qui feignent de l'aider ne font que
I'affaiblir davantage. C'est ici la premidre attaque de Brecht dirigée contre le
réformisme.




Fred Fischbach 149

la lutte de ’homme contre ’'homme, ’'homme n’aide pas 'homme. Le progrés
seul n’apporte pas la solution (»Das Brot wurde dadurch nicht billiger«3?).
A la question posée, Brecht répond par une dialectique serrée de la violence
et de 'assistance:

Wenn keine Gewalt mehr herrscht, ist keine Hilfe mehr nétig.
Also sollt ihr nicht Hilfe verlangen, sondern die Gewalt abschaffen.
Hilfe und Gewalt geben ein Ganzes

Und das Ganze muf8 verdndert werden.140

Non pas le réformisme, mais la révolution. Ceux-la seuls aident I'homme, qui
sont révolutionnaires.

Cette nécessaire transformation du monde ne peut é&tre l'ceuvre d’indi-
vidus isolés; elle ne peut résulter que de l'action collective.

Alors se pose la question de l'accession de I'individu 4 la collectivité.

Andernd die Welt, verdandert euch!
Gebt euch auf!14!

dit le choeur. Pour accéder a la collectivité, il faut que les hommes
s’anéantissent en tant qu'individus. Qu'ils rejoignent »leur plus petite dimen-
sion, démontrant ainsi qu’ils ne sont plus captifs de rien, ni de leur vol,
ni de leur gloire, ni de leur nom, ni des hommes qui les attendent, ni méme
de leur vie. »L’accession au domaine de la raison et de l'histoire est & ce
prix«, écrit Bernard Dort.142

Certes, nous savons que, dans l'optique marxiste, 'homme n’est rien en
dehors de la collectivité. L'étre de I’homme est un étre collectif. »Einer ist
keiner, es mufi ihn einer anrufenc, avait déja constaté Galy Gay.'*®
Maintenant il est dit pus clairement:

Indem man ihn anruft, entsteht er.

Wenn man ihn verdndert, gibt es ihn.
Wer ihn braucht, der kennt ihn.

Wenm er niitzlich ist, der vergréfert jhn.144

Mais Brecht érige ce collectif en absolu, oit l'individu doit totalement se
perdre (»Wir sind niemands, constatent les trois mecaniciens'#%). Or — selon
Marx — si l'individu ne peut trouver son accomplissement que dans la col-

139 Das Badener Lehrstiick vom Einverstindnis. Versuche 2 (1959), S. 120.

140 Ibid., S. 128.

141 Ibid., S. 140.

142 Bernard Dort, Lecture de Brecht, Editions du Seuil, 2e édition, Paris 1960, p. 81.
143 Stiicke 2, S. 270.

144 Das Badener Lehrstiick, S. 137.

145 Ibid., S. 133.




150 Brecht Heute - Brecht Today

lectivité, dialectiquement l'individu, de son c6té, agit sur la communauté
et trouve son épanouissement dans la collectivité transformée. 146

Le probléme de Brecht est ici le probléme de l'intellectuel bourgeois. Son
ami, le romancier Feuchtwanger, écrit de lui: »Sa personnalité le faisait
souffrir. Il voulait en sortir... Toujours quelque chose de lui dépassait les
autres. C'est de cela quil voulait se défaire...«1%7 En réaction contre
l'individualisme de ses premiéres années, Brecht aspire maintenant & trouver
sa place au sein d’une communauté fraternelle, et il est prét  faire de cette
démarche un holocauste, & se sacrifier lui-méme, son ceuvre, et méme une
partie de son talent d’écrivain.

L’aviateur est ce héros bourgeois, individualiste, qui se sert du collectif et
qui, 4 cause de cela, n’a plus sa place dans la société.

La méditation sur lamort. Cette méditation ne peut étre comprise que comme
une dialectique du devenir. Elle rappelle le »Meurs et deviens« de Goethe
repris par Nietzsche: la vie ne progresse que par la mort, c’est-a-dire la
négation constante de ce qui est. S'attacher A ce qui est, c’est s’exclure de la
vie. Etre en accord avec la mort, c’est au contraire ventrer dans la riviérec,
épouser le devenir.

Cette méme dialectique doit étre appliquée au monde des hommes, &
I'histoire:

Habt ihr die Welt verbessert, so
Verbessert die verbesserte Welt.
Gebt sie auf!148

C’est le théme de l'expropriation:

Der Tisch ist fertig, Tischler
Gestatte, dafl wir ihn wegnehmen,4?

dit un fragment de la méme époque. Et encore:

Du bist fertig, Staatsmann
Der Staat ist nicht ferig. ..
Laf dir die Ordnung gefallen, Ordner.

146 Marx a toujours affirmé que »c’est seulement dans la communauté avec
d’autres que chaque individu a les moyens de développer ses facultés dans tous
les sens; c’est seulement dans la communauté que la liberté personnelle est
donc possible« (L'Idéologie allemande, Editions sociales, Paris 1968, p. 94)
Cf. aussi, dans le méme ouvrage, les »Théses sur Feuerbach«, pp. 31-34.

147 Lion Feuchtwanger, Erfolg, cité par John Willett, Das Theater Bertolt Brechts.
Eine Betrachtung, Rowohlt 1964, S. 176.

148 Das Badener Lehrstiick, S. 140.

149 Gedichte 2, S. 195. (Aus: »Der Untergang des Egoisten Johann Fatzer«-Frag-
ment.)

P




Fred Fischbach 151

Der Staat braucht dich nicht mehr
Gib ihn heraus.15°

1l importe de rejeter toute conquéte pour la dépasser. Renoncement productif,
puisqu’on n’abandonne une valeur que pour en fonder une plus haute.

Ce qui caractérise les trois piéces didactiques, c’est que nous y trouvons un
éloge de plus en plus assuré, de plus en plus approfondi de la raison.!s!

150 Ibid., S. 196.

151 A cdté de Marx et de Engels, il y a eu, sans aucun doute, influence de Hegel.
Mais Brecht, qui parle volontiers de ses lectures, ne parle guére de Hegel avant
1933, alors qu'il en parle abondamment plus tard. C'est pourquoi il est difficile
de déterminer avec précision, en l'état actuel de nos connaissances, quelles
ceuvres de Hegel Brecht a pu lire & cette époque.

Pourtant il nous parait certain que Brecht a connu Hegel avant 1933, ne
serait-ce que de seconde main — par lintermédiaire de Marx par exemple.
L’sIntroduction 3 la Contribution & la critique de la philosophie du droit de
Hegel« a été publiée en 1927 dans la Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA),
tome L D’autre part, il existe dans les 5zPuG I un ensemble de notes (»Uber
Dialektike, S. 243-258), qui date au plus tot de 1929. A travers ces notes aussi
il apparait clairement que Brecht a lu I'>Introduction 3 la Contribution .. .«.
Voici ce qu'il écrit:

Die Bourgeoisie produziert. .. eine Dialektik. Diese ist eine Betrachtungs-
weise, welche in einheitlich auftretenden Formationen wachsende Gegensdtze
aufspiirt, eine auf Verinderungen, Umwilzungen, Entwicklung das Interesse
lenkende Betrachtungsweise. Diese Dialektik, diese Revolutionsphilosophie er-
fahrt ihren groBartigsten Ausbau (durch Hegel) in einer Zeit, wo die Bourgeoisie
eine Revolution mehr oder weniger hinter sich hat und bereits mit der Schlich-
tung der Interessengegensitze beschiftigt ist, dem Abstoppen der Entwicklung,
wihrend sie noch immer gezwungen ist, ihre Revolution zu vervollstandigen . . .
Aber das eben angelangte Biirgertum, die Klasse, die, um ihre Revolution zu
machen, eine andere Klasse, das Proletariat, benétigte und die, um ihre Herr-
schaft auszubauen, mehr und mehr diese andere Klasse verstirken muf3, das
Biirgertum ist ein schlechter, ein gehemmter Referent der Dialektik. Der bessere
Referent, durch seine Lage, ist das Proletariat. Das Biirgertum, die Geschichte
betrachtend, schreibt eine Geschichte von Wandlungen. Aber dieser Schreiber ist
nicht in der Lage, die Prinzipien, die er in der Vergangenheit feststellte, in der
Gegenwart oder gar fiir die Zukunft fiir wirksam zu erkldren. Es hat eine Ge-
schichte gegeben, es gibt jetzt keine mehr. Nun, ein anderer Schreiber schreibt
weiter (S. 248-250).

Mais il apparait aussi, & travers ces notes, qu'a cette date Brecht n’a pas
encore véritablement assimilé la dialectique hégélienne: »Die Anwendung
wirklicher Dialektik wird in dieser unserer Gesellschaftsordnung sofort und un-
mittelbar zu direkt revolutioniren Aktionen und Organisationen fithren miis-
sen...« (S. 243). Ce qui est une interprétation pré-dialectique, mécaniste de la
pensée hégélienne. Il ne sagit pas d’appliquer la dialectique dans le cadre d'un
systéme social — la dialectique est dans, a l'intérieur de tous les systémes sociaux.

L'influence de I'hégélianisme sur la pensée de Marx a été longtemps
méconnue. Sans doute faudra-t-il du temps, aussi, pour mesurer l'influence




152 Brecht Heute - Brecht Today

Ainsi de Der Jasager und Der Neinsager. Les deux piéces ne se contredisent
pas, elles se complétent: 'enfant dit oui (deuxiéme version) quand la mort lui
parait la seule issue raisonnable qui permette de sauver la cité ravagée par une
épidémie. Raisonnablement, il est prét & sacrifier sa propre vie pour le bien
de tous. Mais il dit non quand la mort est imposée par un grand usage
auquel il ne voit pas le moindre bon sens. Et ce non ne signifie pas seulement
refus de se soumettre & la loi, mais refus de la loi elle-méme. A laquelle il
propose aussitdt d’en substituer une autre: celle »de réfléchir & neuf dans
chaque situation nouvelle«.’3? L’exigence formulée est celle d’un nouvel
ordre fondé sur la raison. La nouvelle grande coutume consistera & tout
soumettre & l’examen de la raison. Il s’agit, en toutes circonstances, de
dénoncer la régle communément admise pour briser un systéme meurtrier.

* * *

Ich teile — das muB gesagt werden — nicht die Ansicht. .., daB Brechts Talent unter
der Politik Schaden nahm; eher neige ich dazu, im politischen Dogma die Rettung aus
der Anarchie und dem zynischen Nihilismus seiner frilhen Zeit zu erblidken. (Peter
Suhrkamp: Bertolt Brechts Gedichte und Lieder, Bibliothek Suhrkamp, Frankfurt 1969,
S. 5-6.)

Au commencement il y avait Rimbaud: le mythe de Rimbaud, de celui qui
part et qui, comme Kragler, revient. .

Aprés l'écrasement de la révolution, lintellectuel bourgeois en rupture
de classe, ne voyant pas d’issue révolutionnaire & long terme, est nécessai-
rement rejeté vers l'anarchisme et le nihilisme. Jeune homme & l'orée d’une
longue marche, Brecht aborde alors une période ol ses mutations sont a
l'image de celles de 1’Allemagne, profondes et complexes.

Avec Baal, Brecht célébre son »Sacre du Printemps«. Baal est ce héros
asocial qui ne veut étre rien d’autre qu'un morceau de la nature, qui refuse
la société, refuse l'histoire. Baal est ’homme-Dieu qui ne vit que pour
satisfaire ses besoins les plus élémentaires. Projection dans la littérature
d’un mode de vie a la fois magnifié¢ et moqué, dont Brecht sait qu'il est, en
fait, irréalisable.

Ses premilres piéces sont exaltations du Moi. Ses héros sont de fortes
personnalités qui cherchent leur épanouissement dans l'acte solitaire, anar-
chiste, sans toutefois toucher & 'ordre du monde. Il s’agit de changer la vie,
non de changer le monde. Cependant, au fil des années, leurs chances de
succés vont s’amenuisant. Pour finir, Galy Gay est absorbé par le collectif,
il perd sa personnalité comme Schlemihl son ombre.

que Hegel a pu exercer sur Brecht. Il est certain qu'il reste 1a un vaste champ
3 explorer.
152 Der Jasager und Der Neinsager. Vorlagen, Fassungen und Materialien, S. 49.




Fred Fischbach ‘ 153

C’est que la réalité de la société capitaliste s'impose & Brecht avec une force
et une précision de plus en plus grandes. Cette société, il est encore incapable
de I'analyser. Mais il en enregistre les tremblements. Il donne & voir.

Dieu est mort. L’histoire pourrait donner un sens a l'aventure humaine.
Mais V'histoire est elle-méme dénuée de sens, répétition a linfini qui exclut
tout progres.

L’homme se trouve alors jeté dans l"univers des villes qui est un univers
atomisé, le lieu d’un affrontement sans merci et d’une solitude infinie. Brecht
accomplit son voyage d'intellectuel bourgeois au bout de la nuit et du
désespoir. Voici venu pour lui le temps du mépris. S'il s'intéresse au sport,
4 la boxe, c’est qu'il ne peut concevoir d’autres relations entre les hommes
que de lutte. A la limite, la lutte elle-méme devient d’ailleurs impossible. Les
adversaires ne s’atteignent plus et le combat lui-mé&me n’est plus qu'une partie
de shadow.

C’est en 1926 que Brecht amorce son grand »retournement. Il se met alors,
avec conscience et modestie, & I'étude du marxisme-léninisme.153 Suivant le
conseil de Marg, il va »laisser de c¢6té la philosophie« et »se mettre & 1'étude
de la réalité en tant qu’homme ordinaire«.154

Il convient de déterminer clairement ce que l’étude du matérialisme
dialectique et historique a apporté & Brecht:

Cette étude a fait sortir Brecht de sa province allemande et a donné 4 sa
pensée les dimensions du monde.

Le marxisme-léninisme lui a expliqué le processus de I'histoire. Il lui a
fourni la clé qui & la fois lui a ouvert la compréhension du monde et lui a
donné la possibilité d’agir sur le monde, le point d’appui qui lui a permis
de faire basculer le monde. A partir de 1926, la politique est la catégorie qui
englobe toutes les autres. Les idées politiques déterminent son ceuvre et son
ceuvre exprime ses idées politiques.

Aussi les recherches de 1’homme de théatre, du »producteur«, sont-elles
inséparables de ses recherches sur le plan général. Dans le temps méme ol
Brecht était parvenu & prendre pied dans les théitres, il avait fait cette
expérience fondamentale qu’il ne suffit pas de s’imposer, de disposer de
Iinstrument pour réaliser ses projets: »En fin de compte, les piéces nouvelles

153 Au cours de l'entrevue qu'elle nous a accordée & Berlin, Elisabeth Hauptmann
a fortement insisté sur cette modestie, cette rigueur et cette méthode, les op-
posant & la légéreté d'un Diirrenmatt. La démarche intellectuelle de Brecht
étudiant Marx et Lénine est un travail en profondeur, qui ne peut étre comparé
qu'a celui de Schiller étudiant la pensée de Kant. Cf. déji Reinhold Grimm,
Bertolt Brecht (Stuttgart, 1961), p. 68: »Brechts Hinwendung zum Marxismus,
der ein jahrelanges, an Intensitit und Wirkung dem Kant-Studium Schillers ver-
gleichbares Bemiihen um die marxistischen Schriften vorausging . . .«

154 L'Idéologie allemande, p. 269.




154 Brecht Heute - Brecht Today

n‘ont fait que servir le vieux théitre en retardant sa chute, qui leur est
pourtant indispensable.«1%5 Seule la transformation globale du régime social
permettra de changer la fonction sociale du théitre. La nécessité de la
révolution s'impose autant au »producteur« qu’a 'homme. Elle s’impose sur
le plan du métier autant que sur le plan de la vie.

Comment 'homme de théitre peut-il ceuvrer aux cdtés de la classe ou-
vriére 4 cette nécessaire transformation du monde? L’influence de Korsch
— nous l'avons vu — fut ici déterminante: le théatre doit étre le lieu d’une
prise de conscience. I peut alors étre un acte révolutionnaire, en ce sens que
transformer les consciences c’est déja transformer le monde.

Ainsi le marxisme a sorti '’homme de théatre de I'impasse. Il a donné un
sens nouveau a son travail de »producteur«: toute ceuvre littéraire s’inscrit
dans I'histoire qu’elle refléte et contribue & transformer.

Brecht sait maintenant: il ne suffit plus d’interpréter le monde, il faut le
transformer.1 Mais il achoppe alors & une derniére difficulté. Parce qu'il
était un intellectuel bourgeois, parce qu'il est venu au marxisme par la théorie
plus que par la vie, le probléme de l'engagement personnel aux c6tés de la
classe ouvriére s’est d’abord posé i lui en termes de morale idéaliste et
d’ascése.

Exaltation & l'infini, expansion illimitée du Moi, tel avait été le premier
théme de I'ceuvre d’adulte de Brecht. Voici que maintenant il se porte a
l'autre extréme: celui qui veut changer le monde, doit &tre prét a renoncer
totalement 4 lui-méme. Que Brecht ait ainsi, dans un premier temps, exigé
que l'homme, pour transformer le monde, »efface son visage«, prouve
seulement le profond sérieux de sa démarche: venir au marxisme, pour lui,
ne pouvait étre seulement un acte de compréhension intellectuelle, mais
exigeait l'accord de tout l'étre (»ein Anderswerden«, a écrit Johannes
R. Becher).

Sans doute y a-t-il aussi cette idée — profondément léniniste — qu’il faut
disparaitre dans la masse pour étre éduqué par elle: »Sinke doch! Auf dem
Grunde / Erwartet dich die Lehre./ Zu viel Gefragter/ Werde teilhaftig des
unschitzbaren / Unterrichts der Masse«, est-il dit dans le »Untergang des

155 »Sollten wir nicht die Asthetik liquidieren?«, SzTh 1, S. 98.

156 L'Idéologie allemande, Thése XI, p. 34 L'ldéologie avait été publide en
allemand en 1926, in F. Engels, Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klas-
sischen deutschen Philosophie. Engels avait fait figurer les »Thesen zu Feuer-
bach« en appendice 3 son Ludwig Feuerbach.

Cf. aussi le témoignage de Sternberg (in Der Dichter und die Ratio, Gottingen
1963, S. 29): »Brecht voulait changer le monde, et il n’y a sans doute pas de
phrase de Marx qui lait touché plus profondément que celle-ci: jusqu'd présent
les philosophes n’ont fait qu'interpréter le monde de différentes maniéres, ce
qui importe c’est de le transformer . . .«




Fred Fischbach 155

Egoisten Johann Fatzer«.!s” Texte que Walter Benjamin commente ainsi:
»Zugrunde gehen heiflt hier immer: auf den Grund der Dinge gelangen.«!®
Ce que Lénine a peut-&tre le plus admiré chez Marx, c’est d’avoir su, dit-il,
»se mettre a 'école« de la classe ouvriére et s'instruire avec elle.!5® Brecht
a su accomplir cette méme démarche. En réaction contre l'individualisme
forcené de ses premiéres années, il a aspiré profondément a trouver place
au sein d’'une communauté fraternelle.

Et le chemin le ménera ainsi 4 travers Die Mafinahme, jusquwa cet aboutisse-
ment provisoire que sera Die Mutter. Avec Die Mutter, enfin, nous aurons
affaire & des hommes et des femmes qui ne se trouvent plus confrontés & une
»doctrine« qui leur est extérieure, des hommes et des femmes qui font le
communisme & petits pas, tous les jours, et en retour sont faits par lui, qui
luttent de toute leur raison et de toute leur passion et qui, loin d’étre brisés
par cette lutte, y trouvent au contraire leur accomplissement.

Nous avons ainsi suivi le chemin qui a mené l'intellectuel bourgeois en
rupture de classe aux cdtés du prolétariat révolutionnaire. Et la dialectique
reprend ici tous ses droits: si Brecht doit beaucoup pour son évolution et son
ceuvre au marxisme-léninisme, il a, inversement, en trouvant les moyens
artistiques d’un soutien a la lutte de la classe ouvriére, beaucoup apporté au
mouvement ouvrier international. Et il nous plait que notre étude s’achéve
ici avec I’évocation de »La Mére, profession de foi et cri d’espoir d’un homme
qui proclame sa confiance inaltérable dans I’homme, alors méme que son pays
s’appréte 4 sombrer dans la nuit de la déraison.

157 Gedichte 2, S. 195.

158 Walter Benjamin, Versuche iiber Brecht, edition suhrkamp 172, Frankfurt 1967,
S. 37.

159 Cf. V. Lénine, L'Etat et la Révolution (4 propos de la Commune de Paris). (Euvres
choisies en trois volumes, Editions du Progrés, Moscou 1968, tome 2, p. 324.




Karr-HeiNz ScHOEPS
[Urbana, Illinois]

BERTOLT BRECHT UND GEORGE BERNARD SHAW

Man wird verstehen, daf8 es einer aufrichtigen Ovation fiir Bernard Shaw gleich-
kommt, wenn ich unumwunden zugebe, da8 ich...mich blindlings und unbedingt
der Shawschen Theorie anschlieSe. Denn: mir scheint ein Mann von solcher Ver-
standesschiirfe und unerschrockener Beredsamkeit absolut vertrauenswiirdig. (GW
XV, 101)t

So endete Bertolt Brecht seinen Beitrag zu der GruBadresse zum siebzigsten
Geburtstag von Bernard Shaw, die am 25. Juli 1926 im Berliner Bérsen-Courier
und gleichzeitig in der Wiener Neuen Freien Presse veroffentlicht wurde. Wie
uns Werner Hecht mitteilt, hat Brecht im selben Jahre auch erstmals vom »epi-
schen Theater« gesprochen und geschrieben?. Der Dramatiker Bernard Shaw
erfreute sich iiberhaupt in den zwanziger Jahren in Deutschland und vor allem
in Berlin groBer Beliebtheit, die 1924 mit der Reinhardtschen Inszenierung der
Heiligen Johanna einen Hohepunkt erreichte. Brecht, zu der Zeit zusammen
mit Zuckmayer Dramaturg bei Reinhardt, war mit dem Berliner Theaterleben
bestens vertraut. Sein damaliger Freund Arnolt Bronnen berichtet in seinen
Erinnerungen, wie er und Brecht durch die Theater streiften und »von Shaw
bis Shaw« alles in sich aufnahmen3.

Die Wirkung der Shawschen Stiicke und der Shaw-Lektiire soll im folgenden
an einigen ausgewéhlten Beispielen untersucht werden. Brechts bekannte Lax-
heit in Fragen geistigen Eigentums —eine Eigenschaft, die auch Shaw nicht fremd
war — und das Fehlen von Tagebuchaufzeichnungen fiir die zweite Hilfte der
zwanziger Jahre erschweren die Untersuchung. Doch Brechts AuBerungen iiber
Shaw sowie inhaltliche und formale Parallelen zwischen den Werken der bei-
den Stiickeschreiber geben wertvolle Aufschliisse. Einfluf, mit Ulrich Weisstein
im weitesten Sinne verstanden*, muf} also zum groflen Teil indirekt erschlos-
sen werden. Da die beiden Komplexe von Einfluf und Affinitit nur selten ein-
deutig geschieden sind?, ist es unerliflich, sie zusammen zu betrachten.

Es besteht kein Zweifel, dafl sich Brecht ausfiihrlich mit Shaw beschiftigt

1 Bertolt Brecht, Gesammelte Werke, 20 Bde. (Frankfurt, 1967), Bd. XV, S. 101.

2 Werner Hecht, Brechts Weg zum epischen Theater (Berlin, 1962), S. 4.

3 Armnolt Bronnen, Tage mit Bertolt Brecht (Miinchen, 1960), S. 33.

4 Ulrich Weisstein, Einfithrung in die Vergleichende Literaturwissenschaft (Stutt-
gart, 1968).

5 Ebd., S. 96.




Karl-Heinz Schoeps 157

hat. Neben der oben zitierten, recht positiv klingenden Beurteilung gibtes aller-
dings auch kritischere Bemerkungen. Sie illustrieren Brechts dialektische und
oft situationsbedingte Haltung, in der er Lenin, einem seiner grofen Vorbil-
der, gleicht, fiir den auch Shaw aufrichtige Bewunderung hegte. Brecht verfafite
die »Ovation« fiir Shaw withrend eines Sommerurlaubs in Wien, als er dort
wirtschaftliche Informationen fiir sein geplantes Stiick Weizen sammelte. Diese
Bemiihungen fiihrten ihn zum intensiven Studium von Karl Marx und zum
Marxismus. Die Kritik an seinem britischen Kollegen ist daher in erster Linie
eine Ideologiekritik, ganz im Sinne der Partei-Marxisten, die Shaw als »petit
bourgeois« abqualifizierten. So antwortete Brecht am 11. Juli 1927 im Filmku-
rier auf die »blodsinnige Zeitungsumfrage«, woriiber er in seinem Leben am
meisten gelacht hitte: »Als ich horte, da Shaw Sozialist ist®.« Ende der drei-
Riger Jahre stellt er in einem Aufsatz zur »Ubernahme des biirgerlichen Thea-
ters« kategorisch fest: »Marx hat recht und nicht Shaw« (GW XV, 317). Im
Bereich der Form, der Dramaturgie und der Theatergeschichte weist Brecht dem
grofSen Iren jedoch durchaus einen wichtigen Platz an.

Wie Shaw legt Brecht keinen Wert auf stoffliche Originalitit; es kommtauch
ihm mehr auf das Wie als auf das Was an. »Diese Verwicklungen kénnen
Shaw nicht alt und bekannt genug sein, er hat darin gar keinen Ehrgeiz«, lobt
Brecht in der »Ovation«. Als Beispiel nennt er Shaws Saint Joan: »Ein patrio-
tisches Madchen findet sich in der Geschichte, und es ist ihm nur wichtig, daf§
uns die Geschichte des Madchens moglichst vertraut [. . .] ist, um desto griind-
licher unsere veralteten Ansichten [. . .] herzunehmen« (GW XV, 99).

Brecht hat den Johanna-Stoff gleich dreimal fiir ein Stiick verwendet: 1929/30
entstand Die heilige Johanna der Schlachthife, 1941/43 Die Gesichte der Si-
mone Machard und 1952 eine Bearbeitung des Horspiels von Anna Seghers
Der Prozefl der Jeanne d’Arc zu Rouen 1431. Bernard Shaws Saint Joan ent-
~ stand 1923; Max Reinhardt erdffnete die Berliner Theatersaison 1924/25 mit
Shaws Die heilige Johanna. Brecht hat die Proben zu diesem Stiick, das Giinther
Rithle als »das wirkungsreichste Stiick dieser Jahre iiberhaupt« bezeichnet?,
mit duBerstem Interesse verfolgt; er war also mit dem Stiick bestens vertraut.
Shaw hat den Johanna- und den Heilsarmee-Stoff in zwei voneinander unab-
héngigen Stiicken behandelt: Saint Joan und Major Barbara (1905). Brecht da-
gegen bringt beide Themen in einem Stiick zusammen: seine Johanna ist ein
Offizier der Heilsarmee. Wie die Heilsarmistin Barbara versucht Johanna, die
Welt durch Verteilung von Suppen, durch Gebet und Bekehrung zu verbessern.
Thnen gegeniiber steht die Welt des erbarmungslosen Kapitalismus in Gestalt
von Andrew Undershaft und Pierpont Mauler, die sie auf den rechten Weg zu
bringen versuchen. Beide Kapitalisten wissen die Heilsarmee zu schitzen, da
sie wie alle religitsen Organisationen die Armen auf ein besseres Jenseits ver-

6 Hans Mayer, Bertolt Brecht und die Tradition (Miinchen, 1965), S. 41.
7 Giinther Riihle, Theater fiir die Republik (Frankfurt, 1967), S. 556.




158 Brecht Heute - Brecht Today

trostet, statt deren Peiniger an den Pranger zu stellen und fiir ein besseres Le-
ben auf Erden zu sorgen. Undershaft gesteht dies ohne Umschweife: »All reli-
gious organizations exist by selling themselves to the rich [...] an invaluable
safeguard against revolution« (W XI, 298).8 Aus dem gleichen Grunde for-
dert Mauler das Werk der »Schwarzen Strohhiite«, wie Brecht die Heilsarmee
nennt:

[. . .] Darum wollen wir
Euch, den Schwarzen Strohhiiten, erméglichen euer ordnungsforderndes Werk
Durch reiche Geldspenden. (GW II, 772)

Doch die Heilsarmeeoffiziere miissen schlieBlich die Wahrheit erkennen. Am
Ende beider Stiicke bleibt als einzige Méglichkeit, die Verhaltisse zu dndern:
die Gewalt. Brecht spricht diese Hoffnung auf Revolution und Klassenkampf in
seiner doktrinirsten Periode, gedringt von den unhaltbaren Zustinden des
damaligen Deutschland, unverbliimt aus. Die sterbende Johanna bekennt: »Es
hilft nur Gewalt, wo Gewalt herrscht« (GW II, 783). Shaw ist weniger direkt
und marxistisch doktrinir, aber ebenso unmifverstindlich. Major Barbara geht
zwar nicht zugrunde, doch auch sie weist den Weg zur Befreiung des Proleta-
riats: »The way of life lies through the factory of death« (W XI, 349). In einer
unverdffentlichten Fassung von Major Barbara legt Shaw Undershaft noch
deutlichere Worte in den Mund:

Poverty and slavery have stood up for centuries to sermons and Bibles and leading
articles and pious platitudes: they will not stand up to my machine guns. Let every
English citizen resolve to kill or be killed sooner than tolerate the existence of one

poor person or one idler on English soil; and poverty and slavery will vanish
tomorrow.?

Zwischen den beiden Stiicken gibt es praktisch keine textlichen Ubereinstim-
mungen — bis auf eine Stelle, die Ernst Schumacher anfithrt. Am Ende der
fiinften Szene sagt Johanna zu den Viehziichtern von Illinois:

Wift, auf den Mauler

Hab ich ein Aug, der ist erwacht [...]

Denn nunmehr soll er nicht mehr zur Ruhe kommen
Bis allen geholfen ist. (GW II, 709)

Nach Schumacher!® kniipft Brecht hier an die Stelle an, in der Shaws Johanna

8 George Bernard Shaw, The Works of Bernard Shaw, 20 Bde. (London, 1930 f£.),
Bd. XI, S. 298.
9 Zit. nach Louis Crompton, Shaw the Dramatist (Lincoln, 1969), S. 119.
10 Ernst Schumacher, Die dramatischen Versuche Bertolt Brechts 1918-1933 (Berlin,

1955), S. 577.




Karl-Heinz Schoeps 159

Bill Walker verspricht: »You'll never have a quiet moment, Bill, until you come
round to us« (W XI, 301). Auch der Titel »Grillenfang« der sechsten Szene geht,
wiederum nach Schumacher, auf eine Stelle in Shaws Vorwort zu Major Bar-
bara zuriick. Von wesentlich gréferer Bedeutung sind jedoch die dramatischen
Konzepte und Denkmodelle, die Brecht in Shaws Stiicken und nicht zuletzt in
ihren Vorworten findet; denn meist zeigen diese Vorworte Shaws Ansichten
Klarer als die Stiicke — wie iibrigens auch Brecht erkannte: »Bei Shaw wird der
Hauptstoff als Gesprichsthema gebracht — oder in der Vorrede« (BBA 277/55).
Das gilt in besonderem MaRe fiir das Vorwort zu Major Barbara, in dem Shaw
eine treffende Analyse der Heilsarmee in einer kapitalistisch organisierten Ge-
sellschaft bietet.

Die angefiihrten Parallelen verlocken dazu, Anthony Abbott zuzustimmen,
der in seinem Buch Shaw and Christianity kategorisch feststellt, Brecht habe
sich bei der Abfassung der Heiligen Johanna der Schlachthéfe stark auf Shaws
Major Barbara gestiitzt''. Doch so einfach ist es nicht. Wie Elisabeth Haupt-
mann, Brechts Mitarbeiterin an seinem Heilsarmeestiick, mir erzéhlte'? und wie
die zahlreichen Veroffentlichungen und Notizen iiber die Heilsarmee, die sich im
Brecht-Archiv finden, beweisen, hat Brecht selbst ausfiihrliche Studien iiber die
Heilsarmee getrieben (vgl. BBA 897). An literarischen Vorbildern stand ihm
zum Beispiel ein Stiick wie Von morgens bis mitternachts seines »Lehrmei-
sters« Georg Kaiser zu Gebote. Die wichtigste von allen Darstellungen der
Heilsarmee war ihm aber vermutlich die Interpretation ihrer Funktion in der
kapitalistischen Gesellschaft, die Friedrich Engels in der Einleitung zu seinem
Buch Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft gibt. Auf
Engels verweist Brecht ausdriicklich im Material zum Stiick Brotladen, einer
Vorstufe zur Heiligen Johanna (vgl. BBA 1355/09). Die zuletzt genannten
Quellen sprechen nicht gegen den EinfluB Shaws, doch sie riicken ihn in die
rechte Perspektive. Eine fiir Brecht wichtige Quelle weist geradezu den Weg zu
Shaw. Am 31. August 1920 notierte Brecht: »Ich lese P. Wieglers Figuren, ein
ausgezeichnetes Buch mit Schattierungen und viel Stoff« (GW XVIII, 9). In
dem von Brecht so geschitzten >lassigen Ton« berichtet Paul Wiegler in diesem
1916 in Leipzig erschienenen Buch von zahlreichen bedeutenden und exzentri-
schen Figuren, darunter Jeanne d’Arc und William Booth. Das Kapitel »Pro-
pheten« gipfelt in dem Hinweis auf Bernard Shaws Major Barbara:

Als eine riesige Konsumgenossenschaft wird die Salvation' Army ihre ¢konomische
Macht behaupten. Shaws Heilsarmeestiick Major Barbara und die Einleitung dazu
[...] ist die erste Kritik dieser neuen Heilsarmee, dieser Heilsarmee ohne William
Booth. (S. 163)

11 Anthony S. Abbott, Shaw and Christianity (New York, 1965), S. 136.
12 Bei einem Interview in Berlin im April 1970.




160 ‘Brecht Heute - Brecht Today

Brechts Heilige Johanna unterscheidet sich von Shaws Saint Joan zunichst da-
durch, da8 Shaw seine Johanna in der mittelalterlichen Welt belagt (mit Aus-
nahme des Epilogs), wihrend Brecht sie nach Upton Sinclairs Chicago versetzt.
In einer Zeitungsnotiz vom 2. August 1930 weist er selbst darauf hin:

Bert Brechts nichstes Drama Die heilige Johanna der Schlachthéfe wird den Fall der
Jungfrau von Orleans sozusagen in modernstem Milieu wiederholen und zur Diskus-
sion stellen. Auch gegeniiber Shaws Johanna wird der Unterschied darin liegen, daf
Leben und Schicksal der Brechtschen Heldin, der Kampf einer glaubensstarken Frau
fiir eine Idee, unmittelbar den materialistischen Bedingungen der Gegenwart unter-
liegen.13

Ferner fehlt Shaw Brechts proletarischer Blickwinkel. Die Parallelen zu Shaws
Johanna sind jedoch zu offensichtlich, als da8 man von Zufall sprechen kénnte.
Schon die zitierte Zeitungsnotiz macht den Bezug auf Shaws Johanna-Stiick
deutlich. Auch der Titel deutet auf Shaw, dessen Saint Joan von Siegfried Tre-
bitsch mit Die heilige Johanna iibertragen wurde. Sowohl Johanna als auch
Saint Joan schreiten von naivem Glauben zu klarer Erkenntnis vor. Beide wer-
den den Herrschenden zu einer Bedrohung, nachdem diese sie fiir ihre eigenen
Zwecke miflbraucht haben. Thre wahre Botschaft wird iibertént vom Lobgesang
derer, die sie kritisieren; sie selbst gehen schmihlich zugrunde. Beide Stiicke-
schreiber benutzen keine Schwarz-Wei-Malerei bei der Zeichnung ihrer Cha-
raktere, sondern statten ihre Protagonistinnen mit Schwichen und deren Fein-
de mit menschlichen Ziigen aus. Auch in ihrer Absicht kommen sich die Dra-
matiker nahe: beiden dient die Johanna-Figur zur Demonstration der Lehre,
daB die Gesellschaftsform, in der sie leben, geiindert werden muS.

Ein anderes Thema, das beide Stiickeschreiber aufgegriffen haben, ist das Bo-
xen. Im Jahre 1882 schrieb Bernard Shaw einen Roman, dessen Hauptcharakter
ein Boxer ist. Cashel Byron's Profession enthilt seinen Teil an romantischen
und trivialen Elementen, aber der Roman zeigt auch die Vitalitit eines Kamp-
fes sowie dessen 6konomische Hintergriinde und entlarvt die Scheinwelt der
viktorianischen Gesellschaft. Mit dem Boxer-Motiv erreicht Shaw zweierlei: er
schockiert und bringt frische Luft in eine ansonsten sterile biirgerliche und lite-
rarische Welt, und er erhilt zugleich eine treffende Metapher fiir den Kampf
ums Uberleben in einer kapitalistischen Gesellschaft.

A prizefighter is a hero in comparison with a wretch who sets a leash of greyhounds
upon a hare [...] honest and brave, strong and beautiful [...] The face of a pagan
god, assured of eternal youth, and absolutely disqualified from comprehending
Faust.14

13 Zit. nach Giinter Hartung, Brecht und Schiller. In: Sinn und Form 18 (1966),

S. 750.
14 Zit. nach Arthur Zeiger (Hrsg.), Selected Novels of G. Bernard Shaw (New York,

1946), S. 504.




Karl-Heinz Schoeps 161

Dieses rousseauistische Konzept wird mit Sozialismus verbunden und die Dar-
winsche Lehre vom Kampf ums Uberleben auf die gesellschaftlichen Verhélt-
nisse iibertragen. Cashel mit dem ironisch klingenden Beinamen Byron belehrt
die Gesellschaftsdame Lydia in seinem Boxeridiom:

What is life but a fight? [...] the game ones and the clever ones win the stakes,
and have to hand over the lion’s share of them to the loafers. [...] You were born
with a silver spoon in your mouth. But if you hadn’t to fight for that silver spoon,
some one else had. (S. 402)

Auch Brecht war vom Boxen fasziniert. Wie Shaw, der den Boxer Gene Tunney
zu seinen Freunden zihlte, schlof8 er Freundschaft mit einem Boxer. Samson-
Korner war deutscher Mittelgewichtsmeister, und 1926 begann Brecht, dessen
Biographie zu schreiben. Zusammen mit Korner verfafSite er auch die Kurzge-
schichte Der Kinnhaken. Ein Boxergedicht, »Gedenktafel fiir 12 Weltmeister,
stammt aus derselben Zeit, und im Brecht-Archiv befinden sich sogar bisher
noch unveréffentlichte Fragmente eines Boxerromans. Dieser Roman, der den
Titel Das Renommée tragen sollte, »folgt in einigen Ziigen dem Weltmeister-
schaftskampf Dempsey-Carpentier« (BBA 424/24). Brecht war am Boxthema aus
dhnlichen Motiven interessiert wie Shaw. Im »Kurzen Bericht iiber 400 (vier-
hundert) junge Lyriker« wendet er sich gegen die literarischen Produkte seiner
Zeit: »Die letzte Epoche des Im- und Expressionismus [...] stellte Gedichte
her, deren Inhalt aus hiibschen Bildern und aromatischen Wértern bestand.
[. . .] Das sind ja wieder diese stillen, feinen, vertrdumten Menschen, empfind-
samer Teil einer verbrauchten Bourgeoisie, mit der ich nichts zu tun haben
will« (GW XVIII, 55 f.). Brecht erklirt in diesem Bericht, warum er Hannes
Kiippers Song »He! He! The Iron Man« iiber den Radrennfahrer Reggie Mac-
Namara den Produkten von 4oo Lyrikern vorzieht: es handle sich um »eine
interessierende Sache« mit einem »gewissen dokumentarischen Wert« (GW
XVIII, 56). Aus dem gleichen Grunde bevorzugte er auch Boxer. Brecht wollte
schockieren, Vitalitit und einen guten Kampf schildern; auch seine Hauptab-
sicht war gesellschaftlicher Natur. Er wollte »die Verflechtungen von Zeitung,
Gesellschaft und Sport« (BBA 424/31) enthiillen und zeigen, »wie ein Mann ge-
macht wird.«!5 Shaw benutzte dasselbe Material fiir ein Stiick (The Admirable
Bashville). Brecht mag die gleiche Absicht gehabt haben; denn im Archiv fin-
den sich einige Szenen und Entwiirfe fiir vier Akte (vgl. BBA 424). In der du-
Beren Handlung und in der Struktur gibt es ebenfalls einige Parallelen zwi-
schen den Boxerromanen von Brecht und Shaw. Doch wie steht es mit direktem
EinfluB? Als einziges Werk von Shaw enthilt Brechts Bibliothek heute den Ro-
man Cashel Byrons Beruf. Das Budh ist zwar schon 1924 beim Kiepenheuer-
Verlag erschienen, kam aber wohl erst nach 1933 in Brechts Hand. Auf der

15 BBA 424/23. — Bemerkenswert an dieser Stelle ist die Parallele zu Mann ist
Mann.




162 Brecht Heute - Brecht Today

Innenseite des Einbandes ist der Name Karin Michaelis verzeichnet, die Brecht
1933 nach Dinemark einlud. In ihrer Biicherei fand wohl sein Sohn Stefan das
Buch: dessen Name steht auf der ersten Seite, ansonsten finden sich keine
weiteren Eintragungen. Andererseits ist nicht auszuschlieen, daf8 Brecht den
Roman doch gekannt hat, entweder aus Leihbiichereien, die er vor allem aus
finanziellen Griinden hdufig aufsuchte, oder aus seiner eigenen Bibliothek, von
der durch Emigration und Kriegseinwirkung manches verlorengegangen ist.
Der grofite Unterschied zwischen den beiden Romanen von Brecht und Shaw
liegt jedoch im Ton. Shaws Sprache ist unnatiirlich gestelzt. Brechts Sprache da-
gegen ist bester »Journalistenjargon«. Es ist daher schwer vorstellbar, da8 er,
der die Sprache der Sportseiten und der Tagespresse, eines Kipling, Swift und
Sinclair schitzte, sich an einem Stil erbaut haben sollte, der die Eierschalen der
viktorianischen Tradition noch nicht abgeschiittelt hatte.

Mrs. Warren’s Profession gehort mit Widowers’ Houses und The Philanderer
zu Shaws Plays Unpleasant. Es ist nicht verwunderlich, daB diese dem Brecht-
schen Werk thematisch besonders nahestehen; denn sie sind zusammen mit
dem Roman An Unsocial Socialist das unmittelbare Ergebnis von Shaws mar-
xistischen Studien. Shaw nannte die Begegnung mit Marx einen Wendepunkt
in seinem Leben: »Marx was a revelation [...] He opened my eyes to the
facts of history and civilisation, gave me an entirely fresh conception of the
universe, provided me with a purpose and a mission in lifel.« Als Brecht bei
den Vorarbeiten zu Weizen Marx fiir sich entdeckte, dufSerte er sich ganz &hn-
lich: »Und da, jetzt erst, las ich Marx. Jetzt erst wurden meine eigenen zer-
streuten praktischen Erfahrungen und Eindriicke richtig lebendig« (GW XX,
46). Im Vorwort zu Widowers’ Houses schreibt Shaw: »In Widowers’ Houses
I have shown middle-class respectability and younger son gentility fattening
on the poverty of the slum as flies fatten on filth« (W VII, xxv). Sartorius in
diesem Stiick ist wie Meininger im Brotladen, Frau Mi Tzii im Guten Men-
schen von Sezuan und Mauler in Die heilige Johanna der Schlachthife ein
Mietwucherer iibelster Sorte, der nur in einer kapitalistischen Gesellschaft ge-
deihen kann. Zu The Philanderer, in dem Shaw die biirgerliche Ehe angreift
(»the grotesque sexual compacts made between men and women under marri-
age laws;« W VII, xxv), findet sich keine direkte dramatische Parallele bei
Brecht. Im Sonett »Uber Kants Definition der Ehe in der Metaphysik der Sit-
ten« jedoch definiert Brecht die biirgerliche Ehe fast genau wie Shaw als

Den Pakt zu wechselseitigem Gebrauch

Von den Vermégen und Geschlechtsorganen. (GW IX, 609)
In ihrer Ansicht iiber die Rolle der Ehe und Familie im Kapitalismus stimmen
Brecht und Shaw somit im wesentlichen iiberein: fiir beide sind sie Instrumente
der Ausbeutung.

16 Zit. nach Charles A. Carpenter, Bernard Shaw and the Art of Destroying Ideals
(Madison, 1969), S. 29.




Karl-Heinz Schoeps 163

Das Thema von Mrs. Warren's Profession wird von Brecht in entsprechender
Weise im Guten Menschen von Sezuan behandelt. Die kapitalistische Gesell-
schaftsordnung zwingt Mrs. Warren und Shen Te bestimmte Verhaltensweisen
auf, die diese annehmen miissen, um iiberleben zu konnen: beide leben von
der Prostitution. Es ist ihnen unméglich, in der Gesellschaftsform, in der sie
leben, gut zu sein. »In Mrs. Warren's Profession, I have gone straight at the
fact that, as Mrs. Warren puts it, >the only way for a woman to provide for
herself decently is for her to be good to some man that can afford to be good
to her« (W VII, xxv). Shaw sieht eine Lésung nur in der Anderung dieser
Gesellschaft:

I believe that any society which desires to found itself on a high standard of integrity
of character in its units should organize itself in such a fashion as to make it possible
for all men and for all women to maintain themselves in reasonable comfort by
their industry without selling their affections and their convictions. (W VII, xxv)

Mrs. Warren wird zum Paradigma der gesamten kapitalistischen Gesellschaft,
fiir die Prostitution ein Schliisselbegriff ist, der keineswegs nur auf Frauen be-
schrinkt bleibt. In der bestehenden sozialen Struktur sind Méanner, die ihre
Fihigkeiten gegen ihr besseres Wissen im Dienste skrupelloser Geschiftema-
cher prostituieren, weitaus gefahrlicher als Mrs. Warren:

We have great prostitute classes of men [...] who are daily using their highest
faculty to belie their real sentiments: a sin compared to which that of a woman who
sells the use of her person for a few hours is too venial to be worth mentioning, for
rich men without conviction are more dangerous in modern society than poor women
without chastity. (W VII, xxvi)

Den »prostitute classes of men« entsprechen die Brechtschen Tuis, »die Intel-
lektuellen der Zeit der Mirkte und Wareng, die sich als »Weilwisdhers,
sKopflanger«, »Vermieter des Intellekts«, »Formulierer« und » Ausredner« be-
tatigen. Shen Tes Gestindnis, das sie den Gottern macht, gilt dem Sinne nach
auch fiir Mrs. Warren:

Halt, Erleuchtete, ich bin gar nicht so sicher, daB ich gut bin. Ich méchte es wohl sein,
nur, wie soll ich meine Miete bezahlen? So will ich es euch denn gestehen: ich ver-
kaufe mich, um leben zu konnen, aber selbst damit kann ich mich nicht durchbringen,
da es so viele gibt, die dies tun miissen. Ich bin zu allem bereit, aber wer ist das
nicht? (GW 1V, 1497)

An kritischer Schirfe bleibt Mrs. Warren's Profession im Kanon des Shawschen
Werkes uniibertroffen, wie Charles A. Carpenter bestitigt: »Nothing in the
Shavian canon matches it in raw anticapitalist power.«1?

17 Ebd., S. 49.




164 Brecht Heute - Brecht Today

In der »Ovation« lobt Brecht besonders Shaws »lassige (schnoddrige) Hal-
tung«, seinen Humor, seinen unerschrockenen Appell an den Verstand und
sein »Vergniigen, unsere Gewohnheitsassoziationen in Unordnung zu brin-
gen«. Damit beschreibt er ziemlich genau die wesentlichen Eigenschaften seines
eigenen, »epischen« Theaters und dessen Mittel der Verfremdung, obwohl er
den letztgenannten Ausdruck damals noch nicht gebrauchte. Werner Hecht be-
stitigt: »Brecht fand in den Formenelementen Shawscher Dramen [. . .] beach-
tenswerte kiinstlerische Mittel, die er fiir sein episches Theater iibernehmen
konnte.«!® Die Verwandtschaft zwischen Brechts und Shaws Werken wird
noch durch Reinhold Grimms Feststellung der Wesensverwandtschaft zwischen
Komik und Verfremdung unterstrichen!?. Beide, Komik und Verfremdung,
beruhen auf Kontrast, Distanz und Uberraschung. Diese Verwandtschaft wird
durch einen Artikel Brechts in einer schwedischen Zeitung augenfillig besti-
tigt. Er trdgt den Titel »Det finska undret« (»Das finnische Wunder«) und be-
handelt den finnischen Winterkrieg von 1940 in satirischer Form. Er wurde
aus Griinden der Tarnung mit »Sherwood Paw« unterzeichnet (vgl. GW XX,
11*). Wer Brechts Vorliebe fiir Namenverdrehungen kennt, kann aus diesem
Pseudonym ohne grofle Schwierigkeiten den Namen Bernard Shaw heraus-
horen. Wie nahe die Satire der Verfremdung steht, geht aus den Definitionen
Wolfgang Kaysers und Brechts hervor: Kayser definiert die Satire als »negie-
rende Darstellung eines Negativen2?«, Brecht die Verfremdung als »Negation
der Negation« (GW XV, 360). Wesentlich ist bei beiden die gesellschaftsbezo-
gene Komponente, die sowohl fiir Shaw als auch fiir Brecht unerlalich war.
Dazu Brecht: »Die neuen Verfremdungen sollten nur den gesellschaftlich be-
einfluBbaren Vorgingen den Stempel des Vertrauten wegnehmen, der sie heu-
te vor dem Eingriff bewahrt« (GW XVI, 681). Und Shaw: »In this world if
you do not say a thing in an irritating way, you may just as well not say it at
all since nobody will trouble themselves about anything that does not trouble
them. The trouble given by a criticism is in direct proportion to its indigesti-
bility.«®! Shaw klagt daritber, dafl die Leute ihr Privatleben und ihr Ge-
schiftsleben fein séduberlich voneinander trennen. Mit Hilfe der Komik will er
die Trennwinde einschlagen: »They realize the immense commercial advan-
tage of keeping their ideal life and their practical business life in two separate
conscious-tight compartments, which nothing but >the Comic Spiritc can
knock into one.«22

18 Hedht, Brechts Weg zum epischen Theater, S. 59.

19 Vgl. Reinhold Grimm, Verfremdung. Beitrige zu Wesen und Ursprung eines
Begriffs. In: RLC 2 (1961), S. 230.

20 Wolfgang Kayser, Das sprachliche Kunstwerk (Bern, 1965), S. 381.

21 Zit. nach Archibald Henderson, George Bernard Shaw: Man of the Century (New
York, 1956), S. 709.

22 Zit. nach John J. Enck, Elizabeth T. Forter, Alvin Whitley (Hrsg.), The Comic in
Theory and Practice (New York, 1960), S. 41.




Karl-Heinz Schoeps 165

Brecht will dem Theater wieder die Funktion erobern, die es bei Horaz und
den »groBen Aufkldrern Lessing und Diderot« (GW XV, 292) einst besessen
hatte: nimlich Unterhaltung und Belehrung. Shaw stimmt damit véllig iiber-
ein: »If I have ulterior designs [. . .] you can depend on me to get plenty of fun
out of the most dismal subjects?3.« Beide Stiickeschreiber wollen den Zuschauer
nicht in einen wohligen Dimmerzustand versetzen, sondern an sein Denkver-
mogen appellieren. Der Zuschauer soll »seine Vernunft nicht mit dem Mantel
in der Garderobe abgeben« (GW XV, 189), wie Brecht mehrmals betont. Ahn-
lich duferte sich auch Shaw:

And so effective do I find the dramatic method that I have no doubt I shall at last
persuade even London to take its conscience and its brains with it when it goes to
the theatre, instead of leaving them at home with its prayerbooks as it does at
present. (W VII, 155)

Nach diesen Ausfithrungen nun einige konkrete formale Parallelen, und
zwar zunichst zum Gegenentwurf. Nach Grimm »waltet das Stilprinzip der
Verfremdung bis in die Einzelheiten der Sprachgebung, bis in die Wortbil-
dung«?4. Bei Anthony Abbott finden wir eine ganz dhnliche Aussage iiber
Shaw: »One of Shaw’s favourite habits was the use of common words in an
uncommon manner; he particularly enjoys inverting the ordinary usage of
terms.«2> Dazu ein paar Beispiele. Bei Brecht heifit es in Mutter Courage:
sHeeresgut nehm ich nicht. Nicht fiir den Preis« (GW IV, 1369). Oder: »Wir
sind eben jetzt in Gottes Hand. — Ich glaube nicht, daf wir schon so verloren
sind« (GW 1V, 1378). In Major Barbara 148t Shaw Undershaft iiber seinen
Sohn Stephen sagen: »He knows nothing and he thinks he knows everything.
That points clearly to a political career« (W XI, 320); Stephen sei »fastened
on by schoolmasters, trained to win scholarships like a racehorse, crammed
with second-hand ideas; drilled and disciplined in docility and what they call
good taste; and lamed for life so that he is fit for nothing but teaching« (W
XI, 317). Mit Vorliebe werden gingige Zitate umfunktioniert. Die Bibel,
Shakespeare und die deutschen Klassiker bieten sie in Fiille. Die Schlachter
und Viehziichter von Illinois {iberschreien die Erkenntnisse der sterbenden Jo-
hanna der Schlachthéfe:

Soll der Bau sich hoch erheben
MuB es Unten und Oben geben.
Darum bleib an seinem Ort
Jeder, wo er hingehort.

Fort und fort

23 Zit. nach E. J. West, Shaw on Theatre (New York, 1967), S. 237 u. 24o0.

24 Reinhold Grimm, Bertolt Brecht. Die Struktur seines Werkes (Niirnberg, 51968),
S. 26.

25 Abbott, S. 73.




166 Brecht Heute - Brecht Today

Tue er das ihm Gemifle

Da er, wenn er sich vergife
Unsre Harmonien stort.
Unten ist der Untere wichtig
Oben ist der Richtige richtig.
Wehe dem, der je sie riefe
Die unentbehrlichen

Aber begehrlichen

Die nicht zu missenden
Aber es wissenden

Elemente der untersten Tiefe! (GW II, 780-81)

Der grofie Mediziner Sir Ralph Bloomfield Bonington aus The Doctor’s Di-
lemma, der — vor allem wenn der Patient arm ist — dem Berufsprinzip folgt:

Thou shalt not kill, but needst not strive
Officiously to keep alive (W XII, 176),

umbhiillt seine Unfshigkeit mit Shakespeare entlehnten Zitaten. So erklirt er,
nachdem er den Maler Dubedat gewissenlos zu Tode experimentiert hat:

To-morrow and to-morrow and to-morrow
After life’s fitful fever they sleep well

And like this insubstantial bourne from which
No traveller returns

Leave not a wrack behind. (W XII, 169)

Eine verfremdend wirkende strukturelle Grofform, in der dasselbe Prinzip
sichtbar wird, ergibt sich durch das Ankniipfen an bekannte Stoffe und Formen.
Brecht und Shaw wollen den Zuschauer weniger stofflich in Bann schlagen als
vielmehr eine kritische Haltung zum Stoff bei ihm erreichen. Vorgegebene
Stoffe wie beispielsweise der Johanna- und der Caesarstoff kommen ihren
Zwecken besonders entgegen, da sie an ihnen ihre unterschiedliche Auffassung
anschaulich demonstrieren kénnen. Diese dramatische Technik kann man bei
beiden am besten mit dem Begriff »Gegenentwurf« beschreiben. Brechts Gegen-
entwurf ist das Ergebnis seiner dialektischen Haltung zur Tradition. Im Ge-
gensatz zu Lukacs, der fast alle biirgerlichen Formen ablehnte, die auf den Rea-
lismus des 19. Jahrhunderts folgten, ist Brecht der Ansicht, da3 der marxisti-
sche Schriftsteller gerade aus diesen, den Verfall der biirgerlichen Gesellschaft
spiegelnden Formen lernen kann:

Das proletarische Schrifttum bemiiht sich, von alten Werken formal zu lernen. Das
ist natiirlich. Es wird erkannt, daB man nicht einfach vorhergegangene Phasen iiber-
springen kann. Das Neue muf8 das Alte iiberwinden, aber es muf das Alte iiber-
wunden in sich haben, es »aufhebenc. [. ..] Es gibt Neues, aber es entsteht im Kampf
mit dem Alten. (GW XIX, 314)

Bei der dichterischen Gestaltung eines Gegenentwurfes kann der Stiickeschrei-




Karl-Heinz Schoeps 167

ber zwei Wege beschreiten. Er kann die vorgeprégte biirgerliche Dramenform
als Ganzes iibernehmen und in diesem &uBeren Strukturrahmen die Aushdh-
lung des Inhaltes und sein Gegenkonzept sichtbar machen; oder er kann die
biirgerliche Form zerschlagen, Einzelteile iibernehmen und daraus sein Ge-
genkonzept montieren. Der Marxist Brecht entschlof sich fiir den zweiten Weg.
Brechts frithes Stiick Baal ist noch ein Gegenentwurf zu einem einzelnen Werk,
nimlich zum expressionistischen Grabbe-Drama Der Einsame von Hanns Johst.
Dem expressionistischen Wandlungskult setzte er »eine Art Gegenkult des
Vergehens« entgegen®. Wie Guy Stern darlegt, ist Trommeln in der Nacht
nicht nur ein Gegenentwurf zum Expressionismus, sondern auch zum biirger-
lichen Trauerspiel?”. Mit der Heiligen Johanna der Schlachthife wird dann
nicht allein Schillers Jungfrau von Orleans, sondern die deutsche Klassik iiber-
haupt umfunktioniert®®. Brecht baut aus mehreren Werken der Klassik Ein-
zelteile in sein Stiick ein und entwickelt daraus ein neues gehaltliches Konzept,
in dem er die Aushdhlung der klassischen Humanititsidee geiflelt. Aus Goe-
thes Faust iibernimmt er die Figurenkonstellation Faust-Mephisto-Gretchen in
Mauler-Slift-Johanna??. Ebenso wie Faust klagt sein Zerrbild Mauler iiber die
zwei Seelen in seiner Brust. Fiir die SchluBszene macht Brecht Anleihen bei
Schillers Jungfrau won Orleans. Dazu kommen Bruchstiicke aus Schillers
Glocke und Goethes Zauberlehrling, Holderlins Hyperions Schicksalslied, klas-
sische Versmafle und religiése Hymnen.

Shaw hat ein ahnliches Verhiltnis zur Tradition wie Brecht. Auch er ist be-
miiht, sie aufzuheben und zugleich zu iiberwinden. Dabei ist er jedoch weniger
radikal als Brecht; er geht ofter den ersteren der zwei genannten Wege. Darin
spiegelt sich nicht nur seine fabianistisch-evolutionire Haltung, sondern auch
der historisch-soziologische Unterschied zu Brecht. Indem Shaw an bekannte
Formen ankniipft, lockt er den Zuschauer in ein vertrautes Milieu, um ihn so-
dann in seiner Erwartung griindlich zu enttiuschen und ihn iiber die Falschheit
seiner Ansichten zu belehren. Martin Meisel beschreibt treffend das dramati-
sche Mittel des Gegenentwurfs in Shaws Werken:

Even in his primary phase of »bluebook« drama, Shaw turned to the popular genres
of the nineteenth-century theater to provide the vehicle for his social and intellectual
concerns. The simplest way of exploiting a popular genre for revolutionary purposes
was by the method of systematic counterconvention, by the creation of a genre
anti-type.3?

26 Mayer, Brecht und die Tradition, S. 9.

27 Guy Stern, Brechts Trommeln in der Nacht als literarische Satire. In: Monats-
hefte 53 (1969), S. 241 f£.

28 Mayer, Brecht und die Tradition, S. 50.

29 Vgl. Peter Wagner, Bertolt Brechts Die heilige Johanna der Schlachthéfe. In:
Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 12 (1968), S. 505.

30 Martin Meisel, Shaw and the Nineteenth Century Theater (Princeton, 1963),
S. 141.




168 Brecht Heute - Brecht Today

In Mrs. Warren’s Profession entwickelt Shaw beispielsweise einen Gegentyp
zum Kurtisanenstiick, in- Captain Brassbound’s Conversion einen entsprechen-
den zum geldufigen » Adventure Melodrama«, und in Arms and the Man greift
er die Liebes- und Heldenvorstellung der »Romantic Comedy« und des »Mili-
tary Melodrama« an3!. In seiner Saint Joan bezieht er ausdriicklich eine Ge-
genposition zu Schiller:

When we jump over two centuries to Schiller we find Die Jungfrau von Orleans
drowned in a witch’s caldron of raging romance. Schiller’s Joan has not a single
point of contact with the real Joan, nor indeed with any mortal woman that ever
walked this earth« (W XVII, 24).

Andere Formen der Verfremdung, die beide Stiickeschreiber benutzen, sind
die Parabel, der Kontrast von Inhalt und Form, Bauformen wie Prolog, Epilog,
Zwischenspruch, Spiel im Spiel, Nennung des Autorennamens, Kommentie-
rung der Handlung und die Gerichtsszene. Sie alle dienen dazu, Distanz zu
schaffen und die Einfithlung zu verhindern, abzuschwichen oder in richtige
Bahnen zu lenken. Die Parabelform kommt den Bemiithungen um ein lehrhaftes
Theater deswegen besonders entgegen, weil durch sie eine »allgemeine sittliche
Wahrheit oder Erkenntnis«32 durch Entriicken in ein anderes Milieu oder in
einen anderen — historisch oder geographisch entfernten — Raum verfremdet
wird und den Autor von historischer Faktentreue entbindet. Brechts Sezuan
steht wie sein Chicago fiir die Welt des Kapitalismus, ebenso Shaws »Unex-
pected Isles«, das namenlose tropische Land von Too True To Be Good und das
visiondre England in The Apple Cart, das auf der einen Seite von einer Kette
kommunistischer Sowjetrepubliken und auf der anderen vom amerikanischen
Kapitalismus umgeben ist und vom amerikanischen Konsul Vanhatten den
USA einverleibt werden soll: »into a bigger and brighter concern« (W XVII,
261). Von den illusionszerstorenden Bauformen ist das Spiel im Spiel viel-
leicht das interessanteste Mittel: »Binnen- und Rahmendrama relativieren ein-
ander, [...] sie lockern die theatralische Illusion. Denn der Zuschauer im Par-
kett sieht das Gegeniiber von Publikum und Vorfithrung auf der Bithne
wiederholt, er wird sich seiner Lage als Zuschauer bewuft.«33 Als Beispiele
seien Der kaukasische Kreidekreis von Brecht und Fanny’s First Play von Shaw
angefiihrt. Im gleichen Stiick benutzt Shaw auch ein dem auktorialen Roman
entnommenes Stilmittel: Einfithrung des Autors durch Nennung seines Na-
mens. Der Kritiker Gunn spiirt »the hackneyed old Shaw touch«. Vaughan
opponiert: »Rot! [. . .] Poor as this play is, there’s the note of passion in it. [. . .]
Now I've repeatedly proved that Shaw is psychologically incapable of the note
of passion« (W XIII, 331 ff.). Auch Brecht benutzt dieses Mittel. Die Kantinen-

31 Vgl dazu Meisel.
32 Gero von Wilpert, Sachworterbuch der Literatur (Stuttgart, 41964), S. 490.
33 Volker Klotz, Bertolt Brecht. Versudh iiber das Werk (Darmstadt, 1957), S. 55.




Karl-Heinz Schoeps 169

wirtin Leokadja Begbick fithrt Brecht im Zwischenspruch von Mann ist Mann
ein, und in Die Rundképfe und die Spitzkopfe trigt der Pachtherr einen Spitz-
kopf »auf Wunsch Herrn Bertolt Brechts« (GW III, 912).

Die Gerichtsszene ist fiir Walter Hinck »eine zentrale dramaturgische Form
des Brechtschen Theaters iiberhaupt34«. Nicht nur weil man es zu grolen Tei-
len als eine Anklageschrift gegen die herrschende Gesellschaft auffassen kann,
trifft dies zu, sondern vor allem wegen der ihm innewohnenden Dialektik von
Rede und Gegenrede und der Gebérden des Vorfithrens, Spielens und Demon-
strierens. Gerichtsszenen finden wir in Aufstieg und Fall der Stadt Mahagonny,
Der kaukasische Kreidekreis, Der gute Mensch von Sezuan, Die Gesichte der
Simone Machard und Der Prozef der Jeanne d’Arc zu Rouen 1431, um nur
einige zu nennen. Ganz dhnlich liegen die Dinge bei Shaw. Auch er sitzt iber
seine Zeit und seine Zeitgenossen zu Gericht. Stiicke, in denen das Gericht di-
rekt in Erscheinung tritt, sind unter anderem Saint Joan, The Shewing up of
Blanco Posnet, The Devil's Disciple, Captain Brassbound's Conversion und
Geneva. Die dramatische Behandlung des Prozesses gegen Jeanne d’Arc macht
noch eine andere Gemeinsamkeit zwischen Brecht und Shaw sichtbar: ndmlich
ihre historisch-dialektische Denkweise im Anschluf8 an Hegel und Marx. An
historischen Personen wie Johanna und Galilei 148t sich die dialektische Ent-
wicklung des Fortschritts aus dem Konflikt von zwei an sich berechtigten sub-
stantiellen Michten anschaulich demonstrieren.

Da beide Stiickeschreiber gegen die herrschende Kunstrichtung in der Litera-
tur ihres Wirkungsbereiches verstieen, wurde beiden wegen ihrer dramati-
schen Form und ihrer strukturellen Mittel der Vorwurf gemacht, sie seien
keine Realisten. Beide wiesen die Vorwiirfe mit fast gleichen Argumenten zu-
riick. Sie beriefen sich auf Cervantes, Shelley, Swift, Gay, Beaumarchais und
Samuel Butler sowie ihre Mission, die Welt zu interpretieren, damit sie gedn-
dert werden kann. An einem naturalistischen Portrait der Welt ist ihnen nichts
gelegen. Das besorgt eine Photographie besser, wie beide schreiben. Zunédhst
Shaw:

Holding a mirror up to nature is not a correct definition of a playwright’s art. A
mirror reflects what is before it. Hold it up to any street at noonday and it shows a
crowd of people and vehicles and tells you nothing about them. A photograph of
them has no meaning [...] the playwright must interpret the passing show by
parables.33

Und Brecht:

Die Lage wird dadurch so kompliziert, da weniger denn je eine einfache »Wieder-
gabe der Realitiit« etwas iiber die Realitit aussagt. Eine Photographie der Krupp-

34 Walter Hindk, Die Dramaturgie des spiten Brecht (Gottingen, 1959), S. 74.
35 Zit. nach Meisel, S. 92 f.




170 Brecht Heute - Brecht Today

werke oder der A.E.G. ergibt beinahe nichts iiber diese Institute. [...] Es ist also
tatsichlich »etwas aufzubauen«, etwas »Kiinstliches«, »Gestelltes«. Es ist also tat-
sichlich ebenso Kunst ndtig. Aber der alte Begriff der Kunst, vom Erlebnis her, fallt
eben aus®s.

An die Stelle von Spiegelung tritt also die Analyse der Wirklichkeit. Da-
hinter steht offensichtlich der Einfluf der Naturwissenschaften. Shaws Drama-
tik ist in gewissem Sinne bereits eine Experimentaldramatik. Zum experimen-
tellen Charakter seiner Stiicke bemerkt Shaw: »The drama progresses by a se-
ries of experiments made on the public by actors and actresses with new
plays.«3” Er betrachtete demnach wie Brecht seine Dramen als »Versuche.
Brecht selbst erkannte das sehr genau: »Die Dramatik der Ibsen, Tolstoi,
Strindberg, Gorki, Tschechow, Hauptmann, Shaw, Kaiser und O’Neill ist eine
Experimentaldramatik. Es sind grofle Versuche, theatralisch die Probleme der
Zeit zu gestalten« (GW XV, 288). Er stellt den Stiickeschreiber Shaw in die
historische Entwicklung des epischen Theaters, des Theaters des wissenschaft-
lichen Zeitalters. Zum Inhalt der ersten Nacht des Messingkaufs notierte
Brecht: :

Die Linie der Versuche, bessere Abbildungen des menschlichen Zusammenlebens zu-
standezubringen, lduft von der englischen Restaurationskomddie itber Beaumardhais
zu Lenz. Der Naturalismus (der Goncourts, Zolas, Tschechows, Tolstois, Ibsens,
Strindbergs, Hauptmanns, Shaws) markiert die Einflunahme der europiischen Arbei-
terbewegung auf die Bithne. (GW XVI, 1%)

Brecht fithrt diese Linie weiter bis zu ihrem bisherigen Endpunkt. Er dndert
den klassenméBigen »point of view« und bricht radikal mit der aristotelischen
Dramatik.

Versucht man, die dramatischen Elemente des Werkes von Brecht und Shaw
unter einem Oberbegriff zusammenzufassen, so ergibt sich eine weitere Paral-
lele zwischen den Stiickeschreibern: beide machen bewuf3t nicht-aristotelisches
Theater. In seiner Kritik an der aristotelischen Poetik setzt Brecht bei der Ka-
tharsis ein. Er wendet sich gegen die zur Reinigung von Furcht und Mitleid
geforderte Einfiihlung der Zuschauer. Da sein Theater sich in erster Linie an
den Verstand richten und eine kritische Haltung des Zuschauers bewirken soll,
bleibt fiir eine Katharsis als seelisches Laxativ kein Raum mehr. Brechts »Rei-
nigungx« soll sich aulerhalb des Theaters durch Umsetzung in gesellschaftliches
BewuBtsein und gesellschaftliches Handeln vollziehen: »Eine véllig freie, kriti-
sche, auf rein irdische Losung von Schwierigkeiten bedachte Haltung des Zu-
schauers ist keine Basis fiir eine Katharsis« (GW XV, 241). Zwar stimmt
Brecht mit einigen Stellen der Poetik iiberein: »Solange der Aristoteles — im

36 Zit. nach Viktor Zmegaé, Kunst und Wirklichkeit. Zur Literaturtheorie bei Brecht,
Lukdcs und Broch (Bad Homburg, 1969), S. 16.
37 Zit. nach West, S. 54.




Karl-Heinz Schoeps 171

vierten Kapitel der Poetik — ganz allgemein iiber die Freude an der nachah-
menden Darstellung spricht und als Grund dafiir das Lernen nennt, gehen wir
mit ihm« (GW XV, 240). Doch die Unterschiede sind weitaus gewichtiger. Im
Formalen unterscheiden sich Brechts Werke fundamental von den Strukturprin-
zipien des Aristoteles. Dieser verlangt:

Es mufl daher, wie auch in den anderen nachahmenden Darstellungen die einzelne
Nachahmung Darstellung eines einzelnen Gegenstandes ist, so auch die Fabel, da sie
Nachahmung einer Handlung ist, Nachahmung einer einheitlichen und zwar einer
vollstindigen sein. Und es miissen die Teile der Begebenheit so zusammenhingen,
dal, wenn auch nur einer dieser Teile versetzt oder weggenommen wird, das Ganze
zerstort wird und auseinander f&llt®8.

Man denke dagegen nur an Brechts Kaukasischen Kreidekreis mit seinen zwei
getrennt voneinander verlaufenden Fabeln oder an die lockere Szenenfolge in
Furcht und Elend des Dritten Reiches, die man beliebig dndern kann. Im Ge-
gensatz zu Brecht waren epische Ziige im Drama fiir Aristoteles unméoglich.
Brechts Charaktere gehen nicht an dem von Aristoteles geforderten »folgen-
schweren Irrtumg, der »hamartia«, zugrunde, sondern an den gesellschaftli-
chen MiBstinden. Ja, man kann geradezu von einer Umkehrung der »hamar-
tia« des Aristoteles sprechen; denn Johanna, Shen Te und Grusche erwichst
Unbheil durch ihre Tugenden, nicht durch ihre Schwidhen.

Shaws Kritik an Aristoteles’ Poetik entziindet sich ebenfalls am Katharsis-
Problem: »In the old days Aristotle said that tragedy purged the soul with
pity and terror; [. . .] I have never regarded that as a permanent definition.«*®
Das Theater hat nach, Shaw eine wichtige gesellschaftliche Funktion, bei der
Erregung von Furcht und Mitleid fehl am Platze sind: -

As to pity and terror, if people’s souls could only be set going right by pity and
terror, then the sooner the human race comes to an end the better. You cannot pity
unless you have misfortune to pity. [...] I do not want there to be any more pity in
the world, because I do not want there to be anything to pity; and I want there to
be no more terror because I do not want people to have anything to fear. [...] You
may throw pity and terror to one side, and you can reveal life, and you can stimulate
thought about it, and you can educate people’s senses.*?

Wie Brecht stiirzt Shaw den von Aristoteles aufgestellten und von Gustav
Freytag vervollstindigten pyramidalen Bau des Dramas, der »von der Einlei-
tung durch die wachsende Wirksamkeit des erregenden Moments bis zum Ho-

38 Aristoteles, Uber die Dichtkunst. Ubers. v. Alfred Gudeman (Leipzig, 1921),
S. 17 (1451 a).

39 Zit. nach West, S. 197.

40 Ebd,, S. 197 £.




172 Brecht Heute - Brecht Today

hepunkt steigt und von diesem bis zur Katastrophe abfillt.<#* Dazu schreibt
Shaw in The Quintessence of Ibsenism, seinem Pendant zu Brechts Kleinem
Organon:

The writer who practises the art of Ibsen therefore discards all the old tricks of
preparation, catastrophy, dénouement, and so forth without thinking about it.
[...] Hence a cry has arisen that the post-Ibsen play is not a play, and that its
technique, not being the technique described by Aristotle, is no technique at all.

(W XIX, 155 £)

Darauf folgt ein Hinweis auf sein vom Technischen her wohl interessantestes
Stiick, Fanny’s First Play, in dem er seine neue Form des Theaterspielens mit
der traditionellen konfrontiert. Einig sind sich beide Stiickeschreiber auch dar-
in, daB ihre »neue Technik« nur auf der zeitgenossischen Biithne neu ist; denn
als Wirkungsisthetik hat sie ihre Wurzeln in der Rhetorik, wie Shaw ausfiihrt:

The new technique is only new on the modern stage. It has been used by preachers
and orators ever since speech was invented. It is a [...] forensic technique [...]
with a free use of all the rhetorical and lyrical arts of the orator, the preacher, the
pleader, and the rhapsodist. (W XIX, 156 £.)

Zusammenfassend kénnen wir zweifellos Einfliisse von Shaw auf Brecht, vor
allem formale, feststellen, aber nicht in einem eng begrenzten positivistischen
Sinne, sondern in Form von katalytisch wirkenden Impulsen, die von neuarti-
gen und bahnbrechenden Konzepten ausgehen. Brecht fand in Shaws Werk
die Bestitigung eigener Theorien, und er fiihlte sich dadurch auf seinem Weg
bestirkt. An Umfang und Intensitit kann sich jedoch die Wirkung, die von
Shaw auf Brecht ausging, nicht mit derjenigen Wedekinds, Valentins oder Kai-
sers messen. Zugleich illustriert diese Untersuchung von Einfliissen und Affi-
nitdten aber auch ein Kapitel europiischer Theatergeschichte, in der nach Peter
Szondi eine zunehmende Episierung spiirbar wird2.

41 Wilhelm Dilthey, Die Gliederung der Tragédie; zit. nach Benno von Wiese
(Hrsg.), Deutsche Dramaturgie des 19. Jahrhunderts (Tiibingen, 1969), S. 78.
42 Vgl. Peter Szondi, Theorie des modernen Dramas (Frankfurt, 1956).




Cuarrorte KOERNER
[Cleveland, Ohio]

DAS VERFAHREN DER VERFREMDUNG IN
BRECHTS FRUHER LYRIK

I. Theoretisches

Daf der Begriff >Verfremdung< um 1935 durch Brecht erstmals in die theoreti-
sche Diskussion seiner in der Theaterarbeit angewendeten Kunstmittel einge-
fithrt wurde, ist bekannt. Dagegen hat man der Tatsache, daf8 auch schon seine
frithe Lyrik durch die Anwendung verfremdender Kunstmittel gekennzeichnet
ist, bisher wenig Beachtung geschenkt. Die Aufgabe, das Prinzip der Verfrem-
dung in der Lyrik anhand von Brechts Gedichten zu veranschaulichen bzw.
durch eine eingehende Untersuchung aller seiner Gedichte zu zeigen, daf3
Verfremdung tatsichlich das strukturbildende Prinzip auch der Brechtschen
Lyrik ist, hat sich bisher niemand gestellt!. Ich habe eine solche Analyse, vor-
laufig allerdings erst fiir die Gedichte bis 1933, vorgenommen und glaube, daf3
diese Erkenntnis sich fiir die Interpretation der Brechtschen Lyrik als ausschlag-
gebend erweist®.

Man lese Brechts frithe Gedichte einmal in der chronologischen Reihen-
folge, wie sie in der Suhrkamp-Ausgabe von 1967 geboten wird®. Zunachst
wird man auf eine enttiuschende Ansammlung abgenutzter, gefilhlsmafig
flach wirkender, gewohnter, ja geradezu altmodischer Bilder stoflen, iiber
die auch die von Anfang an auffallenden rhythmischen und klanglichen Quali-
titen nicht hinwegtrosten kénnen. Unwillkiirlich kommt einem Brechts Kritik
an dem Gedicht Eliisterlied des Lyrikers Fritz Briigel in den Sinn:

... die gefiihlsmiBige Beteiligung des Lyrikers war nicht tief und gleichmifig genug,
daf eine zwingende und volle Logik sein Gedicht ausbalancierte.*

Dieselbe Kritik verdienen Brechts eigene friiheste Gedichte. Thre kraftlose
Metaphorik zeigt deutlich, daf er sich auf »traditionelle« Weise nicht mit den

1 Einen deutlichen, wenn auch allgemein gehaltenen Hinweis gab Reinhold Grimm
schon 1959. Vgl. Bertolt Brecht. Die Struktur seines Werkes, 4. durchges. u. erg.
Aufl. Niirnberg: Verlag Hans Carl (1965), 7 u. 72.

2 Weisen der Verfremdung in Bertolt Brechts lyrischem Werk bis 1933. Unverdff.
Diss., The University of Michigan (1970). :

3 Bertolt Brecht. Gesammelte Werke in 20 Biinden. Werkausgabe Edition Suhrkamp.
Hrsg. vom Suhrkamp Verlag in Zusammenarbeit mit Elisabeth Hauptmann.
Frankfurt a. M. (1967).

4 Bertolt Brecht. Uber Lyrik, zusammengest. von Elisabeth Hauptmann und Rose-
marie Hill. Ohne Ortsangabe: Edition Suhrkamp (1964), 22.




174 Brecht Heute - Brecht Today

Problemen des Todes, der menschlichen Situation, der Rechtfertigung mensch-
lichen Handelns (wie des Sterbens und Tétens fiirs Vaterland) hat auseinan-
dersetzen konnen. Beim Versuch der dichterischen Darstellung des von ihm
als wahr und wirklich Empfundenen versagte anscheinend die Aussagekraft
der noch aus dem christlichen Mythos oder aber den neuen Mythen, die sich
seit der Romantik entwickelt hatten, schopfenden Bilder. Besonders da, wo
Brecht den Expressionisten zu folgen versucht, die durch »innere Aufschwiinge«
das durchaus empfundene duBere Dilemma der Zeit zu itberwinden suchten,
driickt sich in den abgegriffenen Bildern deutlich der Mangel an »gefiihls-
méfiger Beteiligung« und innerer Uberzeugung aus. Hier nun, wo sich offen-
bar kein neues, lebendiges (und vor allem fiir jeden brauchbares) poetisches
Bild mehr finden 1i8t, beginnt Brecht plotzlich, gewohnte Bilder, Ausdrucks-
weisen und Meinungen zu »verfremden« — d. h. er macht sie mit Hilfe be-
stimmter Kunstmittel als »das Gewohnte« bewuBt, wihrend er sie gleich-
zeitig aus einer ungewohnten, neuen Perspektive zeigt. So entsteht eine fiir
sein Werk typische doppelte Perspektive des poetischen Bildes: es ist zugleich
Bild und dessen logische Interpretation. Erste Ansitze zur Verfremdung finden
sich in Umkehrungen und unerwarteten Kontrastierungen von »Gewohntemx,
auf die man schon in Gedichten wie Moderne Legende (1914) und Das Lied
der Eisenbahntruppe von Fort Donald (1916) stoBt — also lange, bevor von
»Verfremdungseffekten« im Drama die Rede ist oder gar der Begriff >Ver-
fremdung:« als Bezeichnung fiir derartige Kunstmittel eingefiihrt wird.

~ Ist dies nun dieselbe Verfremdung, die in Brechts eigener Theorie und
Theaterarbeit diskutiert und angewendet wird? Anders ausgedriickt: Handelt
es sich schon in den frithen Gedichten um die gleichen Kunstmittel, die Brecht
spiter, und zwar in der Theaterarbeit, als »verfremdend« bezeichnete? Oder ist
es legitim, den Begriff in einem weiteren Sinne zu gebrauchen, ohne daf er
dadurch jegliche spezifische Bedeutung verlore?

Mein Interesse am Studium dieses Aspekts Brechtscher Lyrik, der fraglos ein
zentraler ist, wurde tatsdchlich durch das Erlebnis der Verfremdung gewedkt,
d. h. eines Erstaunens, Stutzens, oft des Schocks gegeniiber einer ungewohnten
Sehweise oder Verarbeitung von an sich Gewohntem oder Bekanntem. Deshalb
sei die Beantwortung der oben gestellten Frage mit einigen Bemerkungen iiber
die Wirkung der Verfremdung, wie sie in Heinrich Lausbergs Elementen der
literarischen Rhetorik beschrieben wird, eingeleitet?.

84 Die Verfremdung... ist die seelische Wirkung, die das Unerwartete... als
Phénomen der Aufienwelt im Menschen ausiibt. Diese Wirkung ist ein psychischer
choc, der sich in verschiedenen Arten und Graden verwirklichen kann.

5 Miinchen: Max Hueber Verlag (1963). Im folgenden nur als Lausberg, Elemente
zitiert. Auf Seitenzahlen wird verzichtet, da die Zitate durch die Nummer des be-
treffenden Paragraphen bereits identifiziert sind.




Charlotte Koerner 175

85. Der Verfremdung. .. steht das Gewdhnlichkeits-Erlebnis gegeniiber, dessen ex-
treme Form der Uberdruf8 (taedium, fastidium) ist. Dieses Erlebnis wird hervorge-
rufen durch die gleichférmige, eintdnige Abwedhslungslosigkeit . . . der Aufenwelt.

87. Unter »AuBenweltc ... ist in unserem Zusammenhang die Rede zu verstehen,
die auf das Publikum den Verfremdungs-Effekt ausiibt.

88. Das von der Rede. .. vermittelte Verfremdungs-Erlebnis im weitesten Sinne be-

~ steht somit in jedem Zuwachs an Wissen . . . und an affektischem Erleben . ..

Was hier zunidhst auf die Kunst der Rede angewendet wird, trifft in noch viel
umfassenderer Weise auf die Dichtkunst zu. Reinhold Grimm weist darauf
hin, daB der Vorgang der Verfremdung in der Dichtung seit jeher bekannt
war,

ja man darf sagen, dal er wesenhaft zu ihr gehort. Das dichterische Wort trifft uns,
indem es eine scheinbar vertraute Welt, in der wir selbstsicher und achtlos geworden

sind, aufreifit und in ihrer unbegreiflichen Widerspriichlichkeit oder Herrlichkeit neu
enthiillt.s

So definiert, betrifft der Begriff >Verfremdung« alle Dichtung. Wenn Verfrem-
dung jedoch auf Abweichung vom Gewohnten beruht, so muf sie als Erfahrung
transitorischen Charakter haben: das Gewohnheitserlebnis kann also auch
durch die Dichtung selbst, etwa durch abgegriffene Metaphern (oder Bilder,
die einem nicht mehr srelevant« erscheinenden Symbolkreis entstammen) her-
vorgerufen werden. Wer die Verfremdung im Werke eines bestimmten Dich-
ters untersuchen will, mul dem, was in der Alltagssprache und in der Dich-
tung als »gewohnt« empfunden wird, in gleicher Weise Rechnung tragen;
Stoff fiir das Verfremdungsverfahren des Dichters sind demnach die Umgangs-
sprache ebenso wie die dichterische Tradition.

Wenn nun bisher der Begriff >Verfremdung< im Zusammenhang mit Brechts
Werk benutzt wurde, so bezog er sich fast ausschlieSlich auf die Wirkungen,
die der Dichter in seiner dramatischen Arbeit anstrebte, und auf seine zu diesem
Zwecke benutzten Kunstmittel. Der zu verfremdende »Stoff«, also das »Wasc,
waren die Rollen der Menschen im gesellschaftlichen Zusammenleben; das
»Wie« (die Techniken) hing von den Mbglichkeiten des Theaters (szenisch,
darstellerisch und sprachlich) und von der Weltsicht ab, die vermittelt werden
sollte — also von den Erfordernissen sowohl der Gattung als auch einer be-
stimmten Ideologie. Diese Erfordernisse aber fithrten zur Auswahl bestimmter,
in der Brecht-Literatur vielfach beschriebener Kunstmittel.

Hier geht es dagegen um die Untersuchung von Weisen der Verfremdung
in der Lyrik; und in ihr verbietet es sich, die Erfordernisse der dramatischen
mit denen der lyrischen Gattung gleichzusetzen und etwa anzunehmen, dafl
der Satz: »Wir leiten unsere Asthetik, wie unsere Sittlichkeit, von den Bediirf-

6 Struktur seines Werkes, s.




176 Brecht Heute - Brecht Today

nissen unseres Kampfes ab« schon in den frithen Jahren iiber Brechts Schaffen
gestanden habe. Wenn Clemens Heselhaus in seinem Vortrag iiber Brechis
Verfremdung der Lyrik erklart,

den Poetiker zieht die Aufgabe an, den von Brecht vorwiegend thematisch verwen-
deten Begriff zu formalisieren, d. h. den Begriff aus der Brechtschen Theaterarbeit
als Stilfigur oder als Redeweise zu formulieren, so dal er auch auf die Brechtschen
Gedichte anzuwenden ist,”

so schrinkt er die Perspektive durch eine falsche Voraussetzung unnétig ein.
Bei einer Diskussion der Verfremdung in der Lyrik ist von der Theorie des
lyrischen Bildes auszugehen. Man mufl von vornherein dem Gedanken offen-
stehen, daf8 in Brechts frithem Werk und iiberhaupt in seiner Lyrik das Verfah-
ren der Verfremdung auch im ideologisch durchaus nicht klar abgegrenzten
Raum in Erscheinung treten kann — was keineswegs bedeuten muf, da8 es sich
dann um »rein dsthetische« Phanomene handelt.

Damit wird es notwendig, nach einem poetischen Bezugssystem zu suchen,
das iiber Brechts eigene dramatische Theorien hinausgeht. Auf dieses weitere
Bezugssystem hat John Willett schon 1959 hingewiesen, als er im Zusammen-
hang mit der Frage nach der Herkunft und Bedeutung des von Brecht benutz-
ten Begriffs s Verfremdung« schrieb:

Its obvious derivation is from that »Priem Ostrannenija,« or »device of making
strange« (or »Verfremdungseffekt«) of the Russian Formalist critics . .. and it seems
significant that conception and catch-word alike only enter his work after his first
visit to Moscow in 1935.8 '

Zur Schule der russischen Formalisten, die bekanntlich um 1915-16 entstand,
in den zwanziger Jahren ihren Hohepunkt erreichte und um 1930 unter-
driickt zu werden begann, gehdrte auch Viktor Sklovskij, Mitglied der »Gesell-
schaft zum Studium der Dichtungssprache« oder Opojaz.? Er tvar es, der unter
Zuhilfenahme moderner linguistischer Erkenntnisse das alte Wissen um die
Verfremdung als Grundprinzip der Dichtung fiir die moderne #sthetische
Theorie und Praxis wieder fruchtbar madhte.

Als Autoritit fiir den russischen Formalismus wird gern Victor Erlich heran-
gezogen, dessen 1955 erschienenes Buch die bisher ausfithrlichste Behandlung
der Entwicklung und Doktrin dieser kritischen Schule darstellt. Er bespricht

7 In Hrsg. Immanente Asthetik — Asthetische Reflexion. Hrsg. von Wolfgang Iser.
Miinchen (1966), 308.

8 The Theatre of Bertolt Brecht: A Study from Eight Aspects, 31d, rev. edition. Lon-
don: Methuen & Co., Ltd. (1967), 178.

9 Victor Erlich, Russian Formalism: History — Doctrine, with a Preface by René
Wellek. ‘s Gravenhage (1955), 47.




Charlotte Koerner 177

auch Sklovskijs Arbeit eingehend, macht aber zu dessen Theorie der Verfrem-
dung die kritisch-einschrinkende Feststellung:

As if in order to prove that »the device of making it strange« (priem ostranenija) was
not merely a slogan of the literary avant-garde, but an omnipresent principle of
imaginative literature, Shklovskij drew his most telling examples from the master of
the »realistic« novel, Lev Tolstoj.

That in the. .. examples smaking it strange« became a vehicle of social criticism, of
the typical Tolstoyan debunking of civilization on behalf of »naturec, is incidental
to Shklovskij’s argument. He is not concerned here with the ideological implications
of the device. What he is interested in is Tolstoj’s challenge to the cliché — the elimi-
nation of the »big words«, the technical claptrap invoked usually in discussing the
stage performance, the mass, or the institution of private property, for the sake of a
basic, »naive« vocabulary.1?

Verstindnisvoller, umfassender und besonders in einem Punkt aufschlufrei-
cher scheint mir die 1964 von Jurij Striedter vorgelegte Interpretation von
Sklovskijs Theorie in seinem Vortrag iiber Transparenz und Verfremdung zu
sein, in dem er gleichzeitig als erster den Versuch unternimmt, Sklovskijs
»Verfahren der Verfremdung« an einem Beispiel aus der russischen Lyrik zu
exemplifizierenl, In der folgenden kurzen Zusammenfassung der fiir uns
wichtigsten Gedanken Sklovskijs beziehe ich mich daher sowohl auf Erlich als
auf Striedter.

‘Ausgangspunkt der Arbeit Sklovskijs war die Theorie des lyrischen Bildes.
In diesem Zusammenhang wurde der Unterschied zwischen Alltags- und
Dichtungssprache untersucht und vor allem die unterschiedliche Funktion
des Bildes in der Alltags- und der poetischen Sprache betont. »If in informative
sprose«, so beschreibt Erlich den Gedankengang Sklovskijs,

a metaphor aims to bring the subject closer to the audience or drive a point home,
in >poetry« it serves as a means of intensifying the intended esthetic effect. Rather
than translating the unfamiliar into the terms of the familiar, the poetic image »makes
strange« the habitual by presenting it in a novel light, by placing it in an unexpected
context.12 ‘

Erlich zitiert aus Sklovskijs Literatura i kinematograf (Berlin, 1923), S. 11:

People living by the seashore grow so accustomed to the murmur of the waves that
they never hear it. By the same token, we scarcely ever hear the words which we
utter . . . We look at each other, but we do not see each other anymore. Our perception
of the world has withered away, what has remained is mere recognition.?

10 Ibid., 150-51.

11 In Immanente Asthetik — Asthetische Reflexion, 263-96.
12 Russian Formalism, 150. .

13 Ibid.




178 Brecht Heute - Brecht Today

Wie Erlich die ethischen und moralischen Implikationen dieses Gedankengangs

iibersehen oder verleugnen kann, ist unverstindlich. Striedter erkennt sie
klar:

Wie fiir Tolstoj die eigene kiinstlerische Technik Resultat und Entsprechung einer
kritisch durchreflektierten Weise des Wahrnehmens und Denkens zu sein hatte, um
iiber ein den Gegenstinden angemessenes Verhalten zur ethischen Wandlung des
Subjekts und seiner Umwelt zu fithren, so enthilt auch $klovskijs Verfremdungs-
Begriff (besonders, aber nicht nur durch die Explikation an Tolstoj) von vornherein
neben dem rein #sthetischen Aspekt einen erkenntnistheoretischen und ethischen.!

Striedter ist es auch, der — meines Wissens als erster — die Tatsache erwihnt,
daB Sklovskijs Benutzung des Begriffs priem ostranenija urspriinglich aus
seiner Polemik gegen das Programm der russischen Symbolisten hervorge-
gangen ist. Gerade diese Tatsache aber gibt uns einen wichtigen Schliissel
fiir das Verstindnis Brechtscher Verfremdung in der Lyrik an die Hand.

Das Programm der russischen Symbolisten forderte vor allem »Transpa-
renz« des poetischen Bildes und des gesamten Stils. Die theoretische Begriin-
dung dieser Schule durch Merezkovskij, der sich scharf gegen Zola als »Haupt
der herrschenden naturalistisch-sozialkritischen Prosa« wandte, stiitzte sich
auf die Philosophie Kants und auf die Dichtung Goethes. Sie vertrat die Auf-
fassung, dafl es die Aufgabe der Kunst sei, die Kluft zwischen Wissen und
Glauben zu iiberbriicken, das Unfafbare im Faflbaren wiederzugeben, und
schlof8 daraus, daB jede Kunst symbolisch zu sein habe!s. Das symbolische
(oder symbolistische) Bild sollte durch seine Transparenz entweder Durchblick
auf eine andere hohere Realitit, auf die echte oder selbst auf die »leere« Trans-
zendenz gewihren, oder seine Transparenz sollte, wie in der Poetik Brjusovs,
zur Erkenntnis der Dinge als solcher fithren, aber auflerhalb der rationalen
Formen des Denkens in Kausalitéten?S,

Sklovskij nun bestritt in seiner Polemik vor allem, daf der Dichter primir
Bilderschopfer sei und daf3

14 »Transparenz und Verfremdunge, 288.

15 Striedter zitiert MereZkovskij selbst, demzufolge »der Symbolismus . . . den Stil
selbst, die kiinstlerische Substanz der Poesie vergeistigt, transparent, durchschei-
nend macht wie die diinnen Winde einer Amphora aus Alabaster, in der die Flam-
me entziindet ist.« — Vgl. »Transparenz und Verfremdungg, 266; zitiert aus D. S.
Merezkovskij, O pricinach upadka i o novych tecenijack sovremennoj russkoj
literatury (S.-Petersburg, 1893), ohne Seitenangabe.

16 Striedter zitiert Brjusovs Antwort auf die Frage, was Symbolismus sei: »Ich suche
die Antwort vor allem in der Form, in der Harmonie der Bilder oder, richtiger, in
der Harmonie der Eindriicke, die von den Bildern hervorgerufen werden, in der
Vers6hnung derjenigen Ideen, die sich unter jhrem Eindruck kliren.« (Brief vom
18. 11. 1895; in Pis'ma Brjusova k P. P. Percovu 1894-1896, Moskau, 1927, pp.
45 seqq.); so zitiert in »Transparenz und Verfremdungc, 268.




Charlotte Koerner 179

die Leistung des Dichters am Schaffen neuer Bilder gemessen werden miisse . . . Die
historische Wandlung der Dichtung wire dann als Abfolge solcher neuer Bilder zu
sehen. Diese verbreitete Ansicht erweist sich jedoch als falsch. Je intensiver man sich
in die Werke eines Dichters, einer Schule oder einer Epoche einarbeitet, desto klarer
wird einem, daB die Bilder weder individuelles noch nationales Produkt oder Spezifi-
kum sind, sondern tradiertes Allgemeingut . ..*7

Von hier aus ging er zu seinem Argument iiber, dafl durch die Alltagssprache
zwar »die Verstindigung erleichtert und rationalisiert,« die »Wahrnehmung«
aber »zunichst abstrahiert, dann automatisiert und dadurch zunehmend ent-
leert« werde. In diesem Zusammenhang erscheint nun, wie Striedter mitteilt,
zum ersten Male der Begriff >Verfremdung<8:

Und eben um das Gefithl des Lebens wiederzugeben, die Dinge zu fithlen, um den
Stein steinern zu madhen, existiert was man Kunst nennt. Ziel der Kunst ist, das

17 ibid., 287.

18 Es ist moglich, daB der Begriff »Verfremdung« tatséichlich von Brecht geprégt wor-
den ist. Nach Reinhold Grimm ist »das Schwibische . . . offenbar die einzige deut-
sche Mundart, in der es — wenn auch vereinzelt — Belege fiir das Wort >verfremdenc
gibt¢, und zwar bedeutet es dort dasselbe wie »entfremden«. Der Begriff »Ent-
fremdung« dagegen sei aus der Rechtssprache »schon seit Jahrhunderten geldufig.
Allgemeiner bekannt wurde er indes erst durch Marx und Engels.« (Vgl. Struk-
turen, 216). — Brecht selbst schrieb zunichst in dem Aufsatz »Vergniigungstheater
oder Lehrtheater« aus dem Jahre 1936: »Die Darstellung setzte die Stoffe und Vor-
ginge einem Entfremdungsprozess aus. Es war die Entfremdung, welche notig ist,
damit verstanden werden kann. Bei allem >Selbstverstindlichen< wird auf das Ver-
stehen einfach verzichtet.« (Vgl. Schriften zum Theater, 63). Spiter dann ge-
brauchte er nur noch die Form »Verfremdung«.

Es ist zweifellos gerechtfertigt, wenn in diesem Zusammenhang immer wieder
auf die thematische Bezichung des Begriffs zu der »Entfremdung« bei Karl Marx
aufmerksam gemacht wird. Dort bezeichnet er einen Zustand, der entsteht, wenn
das Zusammenwirken der Menschen — wie in der Arbeitsteilung in der modernen
Industriegesellschaft — kein natiirliches, sondern ein aufgezwungenes ist, so dafl
es den Individuen »als eine fremde, ausser ihnen stehende Gewalt« erscheint, »von
der sie nicht wissen, woher und wohin, die sie also nicht mehr beherrschen kénnen,
die im Gegenteil nun eine eigentiimliche, vom Wollen und Laufen der Menschen
unabhingige, ja dieses Wollen und Laufen erst dirigierende Reihenfolge von Phasen
und Entwicklungsstufen durchlauft« (Vgl. Grimm, Strukturen, 216). Grimm stimmt
spiter jedoch mit Helge Hultberg iiberein, der darauf hinweist, daB »bei Marx . . .
Entfremdung einen Zustand der Gesellschaft, bei Brecht . . . das Wort eine Methode,
den Zuschauern diesen Zustand bewuf}t zu machen« bedeute. (Vgl. Die dsthetischen
Anschauungen Bertolt Brechts, 141).

Eine Verwandtschaft der Methoden liegt jedoch beim Vergleich mit der Hegel-
schen Dialektik vor. Grimm spricht sogar von der »endgiiltigen philosophischen
Grundlegung der Verfremdung,« die Hegel mit seiner Dialektik geliefert habe.
(Vgl. Strukturen, 214). Fiir die Arbeit mit Brechts Lyrik werden diese Zusammen-
hinge jedoch erst an dem Punkt interessant, an dem auch in der Lyrik von »Ver-
fremdung im Sinne Brechts« und nicht mehr nur, wie es fiir die hier vorgelegten
Untersuchungen gilt, im Sinne Sklovskijs gesprochen werden kann.




180 Brecht Heute - Brecht Today

Empfinden des Gegenstandes zu geben als Sehen und nicht als Konstatieren [bzw.
Wiedererkennen, J. S.]; als Verfahren der Kunst erscheint das Verfahren der » Verfrem-
dung« (priem ostranenija) der Dinge . . .19

Die Anwendung des »Verfahrens der Verfremdung« hat Sklovskij, wie er-
wihnt, nicht an Beispielen aus der Lyrik veranschaulicht, sondern an solchen

aus der epischen Gattung, nimlich den Romanen Tolstojs20. Das beweist, daf3
Sklovskij selbst

den Anwendungsbereich von Verfremdung weder gattungsmaBig noch zeitlich [ein-
schrénkte]. Fiir ihn ist dieses Verfahren kein Spezifikum der Moderne und schon gar
nicht nur des modernen Theaters, sondern ein Charakteristikum der Dichtung iiber-
haupt.2t .

Striedter erkldrt die Verbindung zu Brechts Verfremdung im Drama: Tolstoj
habe »ein solches Verfahren nur in der Beschreibung des Theaters, nicht aber
in seiner eigenen Theaterproduktion« angewandt. Seine Dramen seien typi-
sche Produkte der Illusionsdramatik gewesen. Den Schritt von der verfrem-
denden epischen Wiedergabe einer Theaterhandlung zum »Theater der Ver-
fremdung« als »epischem Theater« habe erst Brecht vollzogen, und wie in
Tolstojs Epik sei in Brechts Dramatik »Verfremdung« sowohl ein formpré-
gendes kiinstlerisches Verfahren als auch ein Instrument moralistischen Enga-
gements mit dem Ziel, eine als unmoralisch, aber »verinderbar« gesehene ge-
sellschaftliche Umwelt zu provozieren und zu verwandeln22. Damit ist aber
unmifiverstindlich auf die gattungs- und ideologiebedingten Begrenzungen der
Verfremdung im Brechtschen Drama hingewiesen. Striedter bestitigt also, daf
es sich zwar bei der Benutzung des Begriffs >Verfremdung< immer wieder um
dasselbe Grundprinzip handelt, da88 aber bei der Untersuchung seiner Anwen-
dung Gattungs- und weltanschauliche Unterschiede eine wichtige Rolle spielen.

Es wire nun zu zeigen, daf8 Brecht auch in seiner frithen Lyrik schon ver-
fremdende Kunstmittel anwendet, indem er etwa traditionelle, in die Alltags-
sprache iibernommene und automatisch gewordene Symbolik verfremdet.
Einige Gedanken iiber Goethesche Lyrik kénnen hier die geeignete Perspektive
herstellen. Goethe war es noch moglich, die eigene innere Vision der Welt so
zu formen, daf sie im Gedicht zur universalen Erfahrung, d. h. »symbolisch«
wurde. Er konnte die eigene Persénlichkeit mit dem »Menschen an sich« iden-

19 »Transparenz und Verfremdung,« 288. — Das Zitat stammt aus O teorii prozy,
ohne Ortsangabe (1929), 13. — Hier wird besonders klar, da die Auslegung Erlichs
zu eng ist, wenn er meint: »The challenge to realistic esthetics was unmistakably
clear. Not representation of life in concrete images, but, on the contrary, creative
distortion of nature by means of a set of devices which the artist has at his disposal
— this was, according to Sklovskij, the real aim of art.« (Russian Formalism, 57).

20 Russian Formalism, 150-51. :

21 »Transparenz und Verfremdung,« 289.

22 Ibid.




Charlotte Koerner 181

tifizieren. Wenn er Natur im poetischen Bild »widerspiegelt, so offenbart er
hinter jedem Spiegelbild das »allgemeine Gesetz als einen einsichtigen Sinn?«.
Es geschieht etwas mit der kleinen Rose auf der Heide, ehe sie mir im Spiegel
als »das Heiderdslein« zuriickstrahlt — als ein Sinnbild (fiir Blithen und Ge-
pfliicktwerden, Unschuld und Raub der Unschuld, und was immer dem poeti-
schen Bild der Rose traditionell an Symbolischem anhaftet). Hier ist es Zweck
der Dichtung, die Harmonie zwischen Phénomen und Ur-Phidnomen, den Sinn
aller Dinge oder auch den »Weltzusammenhang« iiberhaupt bewuft zu ma-
chen. Das poetische Bild bei Brecht scheint dagegen fast den umgekehrten
Zwedk zu haben — namlich den, bewuf8t zu machen, daf ein solcher »héherer
Sinn« nicht waltet, dafl er vielmehr erst vermittels des sprachlichen Symbols
geschaffen wird, daher menschlich und »verdnderbar« (und nicht transzen-
dent und ewig) ist, und daf es Aufgabe der Kunst ist, die Wirklichkeit so ab-
zubilden, wie sie vom modernen Menschen erfahren wird, der das echte Gefiihl
der Transzendenz verloren hat, wobei aber gleichzeitig der Sprache wieder
ein neuer Sinn gegeben wird (auch wenn dies zundchst nur in Richtung der
ironischen Abwertung geschieht). Immer wieder scheint es Brechts Hauptan-
liegen zu sein, den Kontakt, die Kommunikation zwischen Erfahrungswelt und
KunstgenieSer erneut herzustellen — und nicht etwa »die Kluft zwischen Wis-
sen und Glauben zu iiberbriicken«. Seine Kunst versucht nicht, in Unbekann-
tes einzudringen, und auch nicht, die Entfremdung des modernen Menschen
von seiner Umgebung im Kunstwerk lediglich darzustellen und festzuhalten;
vielmehr macht er sie auf eine gewisse kritikauslésende Weise bewufit. Ich
glaube, dal Brecht auf diese NeubewuBtmachung von Anfang an zusteuerte,
daB er dabei alle Dinge, nicht nur den Zustand der Gesellschaft im Sinne hatte,
der allerdings dann Mitte der zwanziger Jahre durch die Theaterarbeit in den
Vordergrund trat. Aber die notwendige intellektuelle Beteiligung des Publi-
kums statt Suggestion und Beschworung kennzeichnet schon viele der frithe-
sten Gedichte Brechts. Die anscheinend zunichst beabsichtigte »Entlarvung«
des symbolischen poetischen Bildes und Hinwendung zum »beschreibenden
Bild« der Wirklichkeit geschieht durch Anspielung auf den symbolischen Hin-
tergrund und gleichzeitige Anwendung von Kunstmitteln, die Distanz zu ihm
schaffen, ihn eher als etwas Bekanntes, Gewesenes, vom Verstand kritisch zu Be-
trachtendes erscheinen lassen denn als die »Wahrheit«. Wer daher Brechts
Bilder als transparent oder symbolisch auffaBt, ohne sich der gleichzeitig statt-
findenden Verfremdung bewuBt zu werden, kommt bei ihrer Interpretation
nicht zum Ziel.

Ich bin an anderer Stelle ausfiihrlich auf die bisherigen Beitrige zu Brechts
Lyrik und speziell zu Verfremdungseffekten in den Gedichten eingegangen®.

23 Walter Killy, Uber Gedichte des jungen Brecht, Gottinger Universititsreden 51.
Goéttingen: Vandenhoeck & Rupredht (1967), 6.
24 Weisen der Verfremdung in Bertolt Brechts lyrischem Werk bis 1933, 24-40.




182 Brecht Heute - Brecht Today

Es ist erstaunlich, wie wenige Kritiker sich ausschlieSlich mit Brechts Lyrik be-
faflt haben. Immer wieder heif3t es, er sei vor allem Dramatiker gewesen; nur
selten erhebt sich eine Stimme wie die folgende, die auch den anderen Brecht
kennt:

He was by temperament a lyric poet, endowed with a most exceptional sensitivity
towards mood, climate, landscape, season and human relationship.?

Bei Durdchsicht der Sekundirliteratur ergab sich eindeutig, da als Bezugs-
system fiir die Analyse von Verfremdungsphinomenen, soweit solche in
Brechts Lyrik iiberhaupt vermutet und bemerkt werden, niemals die Theorie
Sklovskijs, sondern immer wieder die Verfremdungstheorie aus Brechts eige-
ner Arbeit herangezogen worden ist. Dal dies in eine Sackgasse fiihrt, glaube
ich theoretisch hiermit gezeigt zu haben. Einige praktische Beispiele sollen
nunmehr veranschaulichen, wie die Verfremdung in Brechts Lyrik (zunéchst
nur bis 1933) tatsichlich aussieht. '

I1. Brechts Anwendung des Verfahrens der Verfremdung
a) Die ungewéhnliche Metaphorik
Bei der Untersuchung der Gedichte 1913-19262 fielen besonders die unge-
wohnliche Metaphorik und eine Vielfalt von gedanklichen Verfremdungstech-
niken auf (iiber die ich an anderer Stelle zu berichten beabsichtige). Die Bild-
welt dieser frithen Gedichte ist als Hintergrund fiir Brechts gesamte spitere
Dichtung von grofler Bedeutung. Deshalb wollen wir uns ihr zuerst zuwenden.
Es erwies sich als lohnend, die verfremdend wirkenden Bilder zuniichst ein-
mal aus ihrem Kontext herauszulosen, um zu sehen, welche Muster und Ten-
denzen sich schon in der frithesten Dichtung erkennen lassen. Dabei kristal-
lisierten sich verschiedene charakteristische Merkmale der Brechtschen Bild-
welt und seiner Verfremdungstechnik heraus. In seiner Darstellung der
menschlichen Umwelt fielen jene Bilder, die mit Himmel, Wasser (auch Schnee
und Regen), mit Wind und Wolken zu tun haben, am meisten auf. Die pflanz-
liche Welt ist fast ausschlieBlich auf den Wald beschriinkt; die mineralische
Welt erscheint als Felsen oder Gestein, gegen Ende dieses Zeitabschnitts auch
als Stadt — aber auch das bedeutet im Grunde genommen Stein, nimlich Stein-
wiiste. Zu dem landschaftlichen Hintergrund tritt eine Menschendarstellung, die
sich hdufig wiederkehrender Vergleiche aus dem Bereich des Tierischen und
Pflanzlichen bedient. Es kann schon hier vorweggenommen werden, daf Brecht
seinem Publikum eine Welt zeigt und da8 es keine fruchtbare und bebaute ist,

25 Ernest Bornemann, »Credo quia Absurdum: An Epitaph for B. B.« Kenyon Review,
XXI (1959), 169-80.

26 Gesammelte Werke in 20 Biinden. Bd. 8. Dieser Abschnitt enthilt auBer den Ge-
dichten der Hauspostille noch 164 Gedichte aus diesem Zeitabschnitt.




Charlotte Koerner 183,

in der die Produktivitit des Menschen Zeugnis von seiner Herrschaft iiber die
Natur ablegt, sondern eine Welt, in der die Natur wieder elementar zu herr-
schen beginnt und nicht als lebenspendend und -erhaltend, sondern als ver-
heerend und dimonisch machtvoll charakterisiert wird, wihrend der Mensch
(oder das, was von ihm iibrig ist) langsam vertiert und verfault.

Brechts erstes Waldbild tritt schon 1916 im Lied der Eisenbahntruppe von
Fort Donald auf:

Die Miinner von Fort Donald, hoh¢!
Zogen den Strom hinauf, bis die Wélder ewig und seelenlos sind. (13)*

Im Lied der Schwestern, das 1920 entstand, schrieb er:

In den finstern Wildern, sagt man,
Widhst er auf wie fremdes, sanftes Vieh. (64)

Das Gedicht Die schwarzen Wiilder aus demselben Jahr beginnt:

Die schwarzen Wilder aufwirts
Ins nadkte, bose Gestein

Es wachsen schwarze Wilder bis
In den kalten Himmel hinein.

Es schreien die Wilder vor Kummer
Von Frost und Oststurm zerstort —. (72)

In dem Psalm Gottes Abendlied, der um die gleiche Zeit entstand, singt der
Dichter von dem »grofen kosmischen Choral«, der »Gottvater. .. erquickt,
und dem er sich hingibt«, und Teil dieses Chorals ist das folgende Waldbild:

Der Schrei iberschwemmter Wilder, die am Ertrinken sind. (75)
Ebenfalls aus dem Jahr 1920 stammt das Gedicht Prometheus, in dem es heifit:

Das ist die Stunde ihres Triumphes.

Die blauen Wilder sind wie Eisenspiegel aufgebaut.

Sie selbst steht wie ein weifl Gespenst verbrannt im Dunst des Sumpfes.
Der Felsen wichst durch rohe Fetzen meiner Haut. (87)

27 Die den Zitaten in Klammern folgenden Zahlen verweisen auf die Seiten, auf
denen das betreffende Zitat in Band VIII-X der Gesammelten Werke erscheint.
(Die Seiten dieser drei Binde sind fortlaufend numeriert, so dag sich eine Angabe
des Bandes eriibrigt.) Fiir Gedichte, die in den Gesammelten Werken innerhalb
einer bestimmten Sammlung erscheinen, wodurch die sonst weitgehend chrono-
logische Zusammenstellung teilweise durchbrochen wird, wird aufier der Seitenzahl
eine entsprechende Abkiirzung, wie HP fiir Hauspostille, angegeben. Wo im Text
mehrere auf der gleichen Seite vorkommende Zitate hintereinander aufgefiihrt
sind, erscheint die Seitenzahl nur nach dem letzten Zitat.




184 Brecht Heute - Brecht Today

Dann scheint der Wald aus dem Blickfeld zu verschwinden, bis er, sozusagen in
Form der Erinnerung, nochmals in dem wohl bekanntesten Bild aus dem 1922
entstandenen?8 Gedicht Vom armen B. B. auftaucht:

Ich, Bertolt Brecht, bin aus den schwarzen Wildern.
Meine Mutter trug mich in die Stidte hinein

Als ich in jhrem Leibe lag. Und die Kilte der Wilder
Wird in mir bis zu meinem Absterben sein. (261, HP)

Endlich, im Jahre 1924, benutzt Brecht ein Goethesches Waldbild parodistisch
in der Liturgie vom Hauch, wenn er zunichst spottend nachahmt:

Darauf schwiegen die Voglein im Walde
Uber allen Wipfeln ist Ruh

In allen Gipfeln spiirest du

Kaum einen Haudh,

um dann durch den Inhalt des Gedichts auf die Abénderung des Refrains nach
dem letzten Vers zuzusteuern:

Da schwiegen die Voglein nicht mehr
Uber allen Wipfeln ist Unruh

In allen Gipfeln spiirest du

Jetzt einen Hauch. / (181 ff., HP)

Der verfremdende Effekt des letzten Beispiels wird nicht zuletzt dadurch er-
reicht, daf8 das Bild einer symbolischen Landschaft zum Teil ganz wortlich ge-
nommen wird, wodurch dann der kritische Gegensatz von »ist Ruh« / »ist
Unruh« und von »Kaum ein Hauch« / »Jetzt einen Hauch« moglich wird. Ein
solches »die-Sprache-beim-Wort-Nehmen« erweist sich fiberhaupt als eine fiir
Brechts Verfremdung charakteristische Technik. Ansonsten entwickelt sich,
wie man sehen kann, sein Waldbild teilweise aus der bestehenden Tradition:
etwa aus den magischen Vorstellungen der Mirchen und der Tieckschen Ro-
mantik, wenn es heif$t »In den finstern Wildern'/ Wichst er auf« oder aus der
beseelten Landschaft bei Klopstock oder den Romantikern in Bildern wie »Es
schreien die Wilder vor Kummer«. Andererseits scheinen die Bilder aber auch
wieder in bewufitem Gegensatz oder Widerspruch zu diesen Traditionen ge-

28 Diese Datierung darf angezweifelt werden, da sie die urspriingliche und von der
bisher bekannt gewordenen sehr verschiedene Fassung bzw. den »Entwurf« dieses
Gedichts betrifft, bei dem es sich um ein fiir Brecht sehr seltenes Beispiel von
»monologischer Lyrik« handelt. Uber die These, daB wir es tatsichlich bei der
heutigen Fassung mit einem zweiten Gedicht zu tun haben, das durch den Prozef
der Verfremdung des urspriinglichen Entwurfs entstanden ist — anders ausgedriidkt,
mit einer »Verfremdung« des eigenen Materials — beabsichtige ich in einer ge-
trennten Veroffentlichung ausfithrlicher zu berichten. In dem Entwurf heifit es
auch noch nicht »die Kilte der Wilder«, sondern nur »die Wilder«.




Charlotte Koerner 185

wihlt: statt der Gott anbetenden und beruhigten Wilder Klopstocks die
sschreienden« und »zerstorten«; statt des die Sehnsucht nach dem Ideal ver-
korpernden Blau der Romantik die greifbar nahen, aber grausamen »blauen
Wilder«, die »wie Eisenspiegel aufgebaut« sind; statt der Seele in der Natur
die Wilder, die »ewig und seelenlos sind«; vor allem aber statt des vertrauten,
heimatlichen, wie der Rest seiner kultivierten Landschaft zum Menschen geho-
rigen Schwarzwalds der Heimatdichtung die eher unheimlich, urhaft und
feindlich wirkenden sschwarzen Wilder«. Im letzteren Fall gelang es Brecht,
durch die scheinbar spielerische Verfremdungstechnik der Paronomasie den
schirfsten Gegensatz zu dem fiir das deutsche Publikum wohl bezeichnend-
sten, »aus realistischen und romantischen Elementen hergeleiteten«2® Wald-
gefithl — daB die Wilder schén sind, und so gesund, und zur Erholung da — zu
formulieren®. In dem Gedicht Die schwarzen Wiilder ist diese Verfremdungs-
technik nicht ganz so leicht zu erkennen wie in Vom armen B. B., wo deutlich
auf den Schwarzwald als urspriingliche Heimat von Brechts Familie angespielt
wird.

Eine deutliche Neigung, den mythologisch-symbolischen Bedeutungsasso-
ziationen eines Wortes durch Bilder entgegenzuwirken, welche die diesseitig-
natiirliche und rational erfaflbare Bedeutung betonen, 1i8t sich auch bei
Brechts Wasserbildern beobachten. Einerseits lassen die anscheinend realisti-
schen, an das industrielle Zeitalter gemahnenden Bezeichnungen »schmutz-
gelbe Meere« (219, HP), »das gelbe, dlige Meer« und »ein schwarzes Gewis-
ser« (69) oder auch das Bild »die Welt ist ein stinkender Teich« (60) die
Suche nach symbolischen, auf der Ebene des Ubernatiirlichen liegenden Bedeu-
tungen fast absurd erscheinen; andererseits deutet die Tatsache, dafl diese
Bilder in den einzelnen Gedichten meist im Zusammenhang mit Tod und Ver-

29 Wolfgang Baumgart verdffentlichte im Jahre 1936 die Studie Der Wald in der
deutschen Dichtung, Stoff- und Motivgeschichte der deutschen Literatur, Nr. 15,
in der er eingehend i{iber die Wandlungen des Waldbildes berichtete. Er kommt
am Ende zu einem »Waldbild aus realistischen und romantischen Elementenc, das
iiberall dort, wo der Wald in der Dichtung vorkomme, »bis heute weitergepflegt«
werde. Eine wiederum neue, entscheidend andere Prigung des Waldbildes sei seit-
her nicht erschienen (121). An dieser Feststellung interessierte nicht so sehr, dafl
offensichtlich die Entwidklung in der symbolischen und expressionistischen Phase
der Literatur, wie auch Brechts Lyrik, ignoriert wird (was fiir das Jahr 1936 nicht
verwundert), sondern daf8 mit der Formulierung »ein Waldbild aus realistischen
und romantischen Elementen« tatsichlich in kiirzester Form die zu Brechts Zeit —
und vielleicht noch heute — populiéren Bedeutungsassoziationen des Wortes »Wald«
gegeben sind.

30 Lausberg, Elemente, 277. Die Paronomasie wird hier als »ein die Wortbedeutung
betreffendes Wortspiel« bezeichnet, »das durch die Anderung eines Teils des Wort-
korpers entsteht, wobei hiufig einer nur geringfiigigen Anderung des Wortkorpers
eine iiberraschende (>verfremdende<) >paradoxe< Anderung der Wortbedeutung
entspricht.«




186 Brecht Heute - Brecht Today

gehen erscheinen und daf} nie von einem bestimmten Gewisser die Rede ist,
wieder auf die traditionelle Symbolik zuriick. So spiirt der Leser zwar das Be-
streben, die materielle Welt unverklirt und in von ihren mythologischen Asso-
ziationen befreiten Bildern zu »zeigen, bleibt sich aber dieser Symbolik doch
noch bewufit. Diese Zweischichtigkeit hat meistens die Funktion der »Entlar-
vung« der mythologischen Assoziationen. Hiufig stehen Bilder in ironischem
Kontrast zu diesen. Bei dem Vers »Die Welt ist ein stinkender Teich« (60)
mochte man zundchst an die antithetische Metaphorik des Barock denken, die
die Erde, das »Jammertalc, in den diistersten Farben schilderte, um ihr um so
eindringlicher das strahlende Gegenbild der Welt des Geistes bzw. der Welt
nach dem Tode entgegenhalten zu kénnen. Daf von dieser Art Antithetik bei
Brecht keine Rede sein kann, ja, daB seine Dichtung bewuft darauf zielt, ihre
positive Seite zu entkriften und als Illusion zu entlarven, wird durch Signale
im Zusammenhang des Gedichts deutlich. In den Versen

Na, schlieflich ist es auch gleich

Es ist keiner auf Kissen gebettet

Die Welt ist ein stinkender Teich

Siehst du, Jack, und du bist gerettet (59)

aus Karl Hollmanns Song ist der Satz »Es ist keiner auf Kissen gebettet« eine
deutlich verspottende Sprichwort-Perversion, in der ein idealisierendes Sym-
bol — »Rosen« — durch das prosaische Wort »Kissen« ersetzt wird; diese Ironie
iibertrdgt sich auf den nichsten Vers, der damit leicht als verfremdend benutz-
tes Zitat aus der Barockliteratur empfunden werden kann. Dazu kommt die
Verspottung der Religion bei der Beschreibung des Zustandes nach dem Tode:

Leer jetzt wie ein Zeitungsblatt!
Weihrauchgerduchertes! Quitter
Mit dem Teufel ist niemand . ..

und als Krénung am Ende der Zusatz zu der negativen Vorstellung der Welt
als eines »stinkenden Teichs«:

Ja, der Teich, Jadk, der ist immerhin
Zwischendurch auch ziemlich warm oft!

mit dem das urspriingliche Bild, das im Barock dazu gedient hitte, die HaB-
lichkeit dieser Welt zu betonen, hier plétzlich positiv qualifiziert wird.

Das Bild des stagnierenden Teiches oder des regungslosen Sees ist, wie
Bernhard Blume bemerkt, eins der »Lieblingsgleichnisse der niedergehenden
Epoche®!.« Bei Brecht leitet es das Gedicht Von den verfiihrten Midchen ein:

31 »Das ertrunkene Médchen: Rimbauds Ophélie und die deutsche Literatur,« Ger-
manisch-Romanische Monatsschrift, Neue Folge, IV (1954), 111.




Charlotte Koerner 187

Zu den seichten, braun versumpften Teichen

Wenn ich alt bin, fiihrt mich der Teufel hinab.
Und er zeigt mir die Reste der Wasserleichen,
Die ich auf meinem Gewissen hab. (251, HP)

Es ist durch Benutzung der geeigneten beschreibenden Adjektive zu einem
realistisch und plausibel wirkenden Bild verarbeitet, d. h. Brecht verfremdet
das Gleichnis zur Beschreibung einer Ortlichkeit. Im Zusammenhang des Ge-
dichts trigt diese Technik der Gestaltung traditioneller Motive (das verfiihrte
Midchen, die Konfrontation des Siinders mit seinen Opfern, der Tod im
Wasser) in realistisch beschreibenden Bildern zur ironisch-verfremdenden Ab-
wertung des Vorgangs selbst bei, der in dem Gedicht dargestellt wird. Diese
Verfremdungstechnik findet sich auch in dem Gedicht Vom ertrunkenen Mid-
chen, das mit den Versen beginnt:

Als sie ertrunken war und hinunterschwamm
Von den Béchen in die grofSeren Fliisse. (252, HP)

Kunstmittel der Verfremdung ist also hier die »natiirliche« Beschreibung
symbolisch-mythischer Strukturen.

Dann wieder erscheint das Wasser als Lebenselement — aber auf ungewohnte
Weise: der »traditionell unterhalb des menschlichen Existenzbereichs liegende«
Bereich des Wassers32 wird zu einer Art von menschlichem Bereich. Dabei er-
weist er sich aber nicht als Symbol einer hoheren Welt, sondern ist deutlich als
ganz diesseitiges Phinomen gekennzeichnet. In einem Jugendgedicht Brechts
heifltes: :

In den apfellichten Teichen karpften
Wir gefriflig leicht in windiger Flut. (50)

Aber erst in dem Gedicht Vom Schwimmen in Seen und Fliissen wird die
Verfremdung wirklich deutlich. Hier wird der Mensch der materiellen Natur
eingegliedert:

Im bleichen Sommer, wenn die Winde oben

Nur in dem Laub der grofien Baume sausen

Muf man in Fliissen liegen oder Teichen

Wie die Gewichse, darin Hechte hausen. (209, HP)

In der Bildwelt der Bibel, einer von' Brechts wichtigsten Quellen poetischer
Bilder, und in der Poesie des Mittelalters und der Renaissance stehen die
menschliche und die materielle Natur auf zwei verschiedenen Ebenen; riumlich

32 Northrop Frye, Anatomy of Criticism, Princeton University Press (1957), 146:
»Water . . . traditionally belongs to a realm of existence below human life, the
state of chaos or dissolution which follows ordinary death, or the reduction to
the inorganic.«



188 Brecht Heute - Brecht Today

gesehen befindet sich die menschliche Natur dabei iiber der materiellen, so wie
die nichste Ebene, der Himmel der Religion, auch riumlich oberhalb der
menschlichen Welt dargestellt wird®. Diese biblische — und nach wie vor po-
pulire — Ordnung der Natur wird in dem obigen Gedicht deutlich verfremdet.

Es konnten anhand weiterer Zitate von Himmel-, Wind- und Menschen-
bildern in Brechts frither Lyrik noch viele dhnliche Beispiele seiner Verfrem-
dungstechnik gegeben werden; doch glaube ich, daB dies im Rahmen dieses
Artikels nicht mehr notwendig ist®. Immer wieder bestitigt sich, daf der
Einflu symbolischer Dichtungsweisen in den Gedichten 1913-1926 sehr
stark ist, dafl Brecht ihn aber durch eine Art sachlich beschreibender, antisym-
bolisch zu nennender Darstellung der Dinge iiberwindet, um eine Welt darzu-
stellen, in der es zwar ddmonisch zugehen mag, aber nichts gibt, was der
Mensch letzten Endes nicht erkliren und verstehen konnte. Als letztes Bei-
spiel hierfiir soll noch das Gedicht Prototyp eines Bosen zitiert werden. Es
beginnt mit einem Bild, das in die démonische Bildstruktur zu gehoren scheint:

1

Frostzerbeult und blau wie Schiefer
Sitzend vor dem Beinerhaus

Schlief er. Und aus schwarzem Kiefer
Fiel ein kaltes Lachen aus.

Adh, er spie’s wie Speichelbatzen
Auf das Tabernakel hin

Zwischen Fischkopf, toten Katzen:
Als noch kiihl die Sonne schien. (23)

Ein gewisser, an die Morgensternsche Groteske erinnernder Ton 4Bt dieses
Bild vielleicht von vornherein nicht véllig ernst nehmen. Aber erst die folgen-
den Strophen losen es auf bzw. verfremden es zum iibertriebenen Schreckbild,
das die Phantasie aus einem »verkommenen Subjekt« macht. Wie stellt das
Brecht an? Nach einer aus nichts als einem langgezogenen » Aber« bestehenden
zweiten Strophe — dies in sich selbst eine Verfremdung — wird das Schreck-
gespenst in der dritten und vierten Strophe durch die iibertriebene Nachahmung
volkstiimlicher Vorstellungen des »Bosen« (deren Urbilder zumeist biblische
Metaphern sind) ganz einfach licherlich gemacht.

3
Wohin geht er, wenn es nachtet

Der von Mutterzihren troff?
Der der Witwen Lamm geschlachtet
Und die Milch der Waisen soff?

33 Northrop Frye, »The Drunken Boat,« Romanticism Reconsidered, Selected Papers
from the English Institute. New York (1963), 3.
34 Weisen der Verfremdung, 47-90.




Charlotte Koerner 189

Will er, noch im Bauch das Kélbchen
Vor den guten Hirten, wie?

Tief behidngt mit Jungfernskilpchen
Vor die Liebe Frau Marie?

Bei dieser ironischen Identifizierung haben wir es iibrigens schon mit einer
Form der sermocinatio als Verfremdungstechnik zu tun, von deren Anwen-
dung in der Lyrik der folgende Abschnitt handelt. Zusammenfassend ist zu-
nichst festzuhalten: Die Struktur der poetischen Bilder dieser Phase regt viel-
fach zur symbolischen Interpretation an, weil der Dichter auf traditionelle
Symbolik zuriickgeht bzw. anspielt; Brecht wirkt diesem »gewohnten« Ver-
fahren jedoch durch realistisch-versachlichende Beschreibung entgegen. Es
ergibt sich daraus das entscheidende Merkmal seiner bildlichen Verfremdung:
die doppelte Perspektive. Sie distanziert das Publikum vom Bild, indem sie
gleichzeitig auf den Stoff und auf seine Verarbeitung aufmerksam macht.

b) Darstellung des sprachlichen Gestus als Verfremdungsmittel

Wir hatten uns bisher auf Beispiele aus den Gedichten 1913-1926 beschrénkt.
Auf diese folgen, nach der von den Herausgebern vorgenommenen Einteilung,
die Gedichte 1926-1933%. Am Ende der ersten Periode sind die Gedichte der
Hauspostille abgedruckt, am Anfang der zweiten die der Gruppe Aus einem
Lesebuch fiir Stiidtebewohner. Ich betone diese Einteilung aus folgendem
Grunde:

Geht man beim Lesen direkt von den Gedichten der Hauspostille zu denen
des Lesebuchs iiber, so entsteht leicht der Eindruck eines scharfen Einschnitts
in Brechts kiinstlerischer Entwicklung um 1926, weil meist iibersehen wird,
daB die Hauspostille vor allem die schon in Augsburg entstandenen Balladen
und Lieder mit ihrem reichen Schatz an Naturbildern enthilt sowie eine Reihe
ihnen gleichender, in Berlin und Miinchen entstandener Gedichte aus der ersten
Hilfte der zwanziger Jahre, wihrend Brecht fiir die Gruppe Aus einem Lesebuch
fiir Stidtebewohner eine ganz bestimmte Art von Gedichten aus der in der
Mitte der zwanziger Jahre entstandenen Lyrik auswihlte, in denen das Natur-
bild véllig fehlt und dariiber hinaus fast jedes personliche Element vermieden
ist. So entsteht der Eindruck eines scharfen Gegensatzes. Die tatséchlich viel
allmahlichere und organischere Entwicklung von Brechts Lyrik und die Tat-

35 Hierzu gehoren die Gedichte, die Brecht unter dem Titel »Aus einem Lesebuch fiir
Stidtebewohner« in Heft 2 der »Versuche« (1930) zusammengefafit hatte und die
— laut Anmerkung der Herausgeber auf Seite 9 — als Texte fiir Schallplatten ge-
dacht waren; eine weitere Gruppe von Gedichten, die von den Herausgebern un-
ter dem Titel »Zu einem Lesebuch fiir Stidtebewohner gehorige Gedichte« fiir die
Gedichte, Band 1 (Berlin und Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1960—65) zusammen-
gestellt worden waren; und 82 weitere Gedichte — viele von ihnen undatiert -
aus den Jahren 1926 bis 1933, sowie zwei Gedichte aus dem Jahre 1934.




190 Brecht Heute - Brecht Today

sache, daB3 es sich bei ihr mehr um Akzentverschiebung und bewufite Auswahl
unter den zur Verfiigung stehenden, von ihm beherrschten Kunstmitteln han-
delt, kommt aber gerade durch die Analyse seiner Verfremdungstechniken
deutlich zum Vorschein.

Brecht begann das verfremdende Verfahren der sermocinatio oder Etho-
poiie®, ein Verfahren der Distanzierung, das dem Lyriker die Moglichkeit
gibt, Menschen (einschlieBlich seiner selbst) durch ironische Nachahmung
ihrer charakteristischen Ausdrucksweise zu »zeigen, schon um und vor 1920
anzuwenden, und zwar in Gedichten wie Auslassungen eines Martyrers (37),
Anna redet schlecht von Bidi (52), Lied der Schwestern (64) und Politische Be-
trachtungen (89). Die stirkste Wirkung des schon 1922 entstandenen Gedichts
Von der Kindsmérderin Marie Farrar (176, HP) rithrt davon her, daf88 in ihm
der sprachliche Gestus dreier verschiedener Personen eingefangen ist: der An-
geklagten, des berichtenden Beamten und des Dichters. Und in dem Gedicht
Anna hilt bei Paule Leichenwache (155; 1925 entstanden) erreicht diese Tech-
nik der Menschendarstellung vermittels des sprachlichen Gestus (hier in indi-~
rekter Rede) bereits einen friihen Hohepunkt:

1
Paule war gestorben

Und Anna safl dabei

Und das ganze Leben war ihr verdorben
Durch diese verfluchte Schweinerei.

2
Natiirlich wurde es auch noch dazu Nacht

Der Mond war auch nicht zu vermeiden

Anna hitte das nicht von Paule gedacht

Sie war immer die vertrauensselige von beiden.

3

Es hatte sich natiirlich geriicht
Wie alles im Leben

Und Paule hatte es ihr gegeben
Das war wieder von Paule echt!

4

Natiirlich konnte er jetzt wieder nichts dafiir!

Aber fiir was hatte Paule je etwas gekonnt?

So einer lebt ja fiir sich hin wie ein Tier!

Was morgen war, das ging schon iiber seinen Horizont!

36 Lausberg, Elemente.



Charlotte Koerner 191

5
Jetzt verzog er sich hinter seiner Leichenstarre

Beim Sichdriidken, da hatte er immer Talent!
Arme Anna! Gegen Morgen, bei einer billigen Zigarre
Gab sie fiir ihr Leben nicht mehr einen Cent!

In allen diesen Gedichten spielt also bereits das Verfahren der »gestischen
Sprache« eine Rolle, iiber das Brecht erst spéter und nur teilweise im Zusam-
menhang mit der Lyrik theoretisierte. Um 1927 wufSte er zwar schon genau,
worum es ihm ging, und driickte es in seiner Kritik der spétbiirgerlichen Dich-
ter eindeutig aus:

Aber von einigen solchen Ausnahmen abgesehen, werden solche srein< lyrischen Pro-
dukte iiberschitzt. Sie entfernen sich einfach zu weit von der urspriinglichen Geste der
Mitteilung eines Gedankens oder einer auch fiir Fremde vorteilhaften Empfindung.
Alle grofen Gedichte haben den Wert von Dokumenten. In ihnen ist die Sprechweise
des Verfassers enthalten, eines wichtigen Menschen.?

Um das Jahr 1932 schrieb er in einer Notiz iiber gestische Musik:

Unter Gestus soll nicht Gestikulieren verstanden sein; es handelt sich nicht um unter-
streichende oder erliuternde Handbewegungen, es handelt sich um Gesamthaltungen.
Gestisch ist eine Sprache, wenn sie auf dem Gestus beruht, bestimmte Haltungen des
Sprechenden anzeigt, die dieser anderen Menschen gegeniiber einnimmt.

Schon in dieser Notiz unterscheidet er iibrigens zwischen verschiedenen Arten
von Gestus und definiert:

Nicht jeder Gestus ist ein gesellschaftlicher Gestus. Die Abwehrhaltung gegen einen
Hund kann einer sein, wenn zum Beispiel durch ihn der Kampf, den ein schlecht-
gekleideter Mensch gegen Wachthunde zu fiihren hat, zum Ausdruck kommt. Versuche,
auf einer glatten Ebene nicht auszurutschen, ergeben erst dann einen gesellschaftlichen
Gestus, wenn jemand durch ein Ausrutschen »sein Gesicht verlére«, das heifit eine
Geltungseinbufle erlitte . . .38

Aber erst 1938 bezog sich Brecht direkt auf die Lyrik, als er schrieb:
Die Sprache sollte ganz dem Gestus der sprechenden Person folgen.3®

Uber allen diesen Auflerungen steht das Prinzip, da8 »Gesamthaltungen«
nur durch »gestisches Sprechen« dargestellt werden konnen. Dieses Prinzip
wird in sdmtlichen angefithrten Gedichten schon auf eine gewisse spielerische

37 sKurzer Bericht iiber 400 (vierhundert) junge Lyriker,« Gesammelte Werke,
XVIII, s55.

38 Schriften zum Theater, 253.

39 »Uber reimlose Lyrik mit unregelméBigen Rhythmen,« Gesammelte Werke, XIX,

398.




192 Brecht Heute - Brecht Today

Art angewendet. Das Kunstmittel der gestischen Sprache muf8 aber unter die
Verfahren der Verfremdung gerechnet werden, weil es Vorginge und mensch-
liche Haltungen gewissermaflen »vorfiihrt« und, indem es ihnen alle natiir-
lichen Widerspriiche beléfit, auch die Auflerungen eines Menschen zum poeti-
schen Bild seiner Gesamthaltung macht. Zumindest in der Lyrik ist das vollig
neu und ungewohnt.

Die Entwicklung von der noch spielerischen sermocinatio iiber den »Gestus
der Entfremdung« zum »gesellschaftlichen Gestus« habe ich in meiner Disser-
tation ausfithrlich behandelt. An dieser Stelle soll statt dessen noch an der
Interpretation eines Gedichts gezeigt werden, wie wichtig das Erkennen von
Verfremdungstechniken und besonders auch die Unterscheidung zwischen
»Transparenz« und »Verfremdung« des poetischen Bildes ist.

¢) »Transparenz« und »Verfremdung« bei der Interpretation

LIED DER SCHWESTERN

In den finstern Wildern, sagt man
Wiichst er auf wie fremdes, sanftes Vieh.
Viele Minner kamen von den Wildern.
Aber aus den Wildern kam er nie.

Und man sagte uns: in jenen Feldern

Mit den Biumen wichst er sanft und still.
Aber viele kamen von den Feldern. Keiner
Der uns seinen Ort verraten will.

In den Stddten, sagt man, leben viele.
Und in Héfen sieht man viele stehn.
Viele fragten wir, die dorther kamen:
Aber keiner hatte ihn gesehn.

Seitdem denken wir: in weilen Wolken

Gibt es oft ein sonderbares Licht.

Vielleicht sehen wir einst in den Wolken
WeiB}, vom Wind verwehet, sein Gesicht. (64)

Walter Killy hat seinerzeit der Interpretation dieses Gedichts einen Teil seiner
Rektoratsrede an der Gottinger Universitit gewidmets, Finleitend schligt
er vor, einem »im Hinblick auf die Gedichte Brechts gegebenen Rat« Walter
Benjamins zu folgen, der besagte:

Wie. .. wenn man, den Stier bei den Hérnern packend und des besonderen Umstan-
des eingedenk, der der Schwierigkeit, heute Lyrik zu lesen, genau entspricht: der

40 Uber Gedichte des jungen Brecht (Vgl. Anmerkung 23).




Charlotte Koerner 193

Schwierigkeit niamlich, Lyrik heut zu verfassen — wie wenn man eine heutige ly-
rische Sammlung dem Unternehmen zugrunde legte, Lyrisches wie einen klassi-
schen Text zu lesen?4

Der klassische Text ist fiir Killy die Dichtung Goethes; und wie diese zu lesen
sei, dafiir zitiert er Goethe selbst:

Was von meinen Arbeiten durchaus und so auch von den kleineren Gedichten gilt,
ist, daf sie alle, durch. mehr oder minder bedeutende Gelegenheit aufgeregt, im un-
mittelbaren Anschauen irgend eines Gegenstandes verfat worden, deshalb sie sich
nicht gleichen, darin jedoch tibereinkommen, daf bei besonderen dufleren, oft gewShn-
lichen Umstéinden ein Allgemeines, Inneres, Hoheres dem Dichter vorschwebte. . .
Weil nun aber demjenigen, der eine Erklirung meiner Gedichte unternimmt, jene
eigentlichen, im Gedicht nur angedeuteten Anlésse nicht bekannt sein kénnen, so wird
er den inneren, hohern, fafllichern Sinn vorwalten lassen . . .42

Bei dem Versudh, in Brechts Gedicht die »Anldsse der Poesie« zu finden —
sman hat fiir sie die Vokabel vom slyrischen Ich« — wird die erste Schwierig-
keit registriert: sie sind nicht faSbar.

.. wer spricht? Es ist kein Ich, sondern ein Wir — wer sind die Schwestern? Die
Uberschrift als integraler Teil des Gedichts, als das erste, was der Horer hort, setzt
das Ritsel, aber der Verlauf 16st es nicht auf.43

Killys nichster Schritt — »ein probates Mittel beim klassischen Gedicht ange-
sichts solcher Schwierigkeit« — ist, sich des Ortes zu versichern:

Da stellt sich gleich heraus, daf die Verse nicht im unmittelbaren Anschaun
eines Gegenstandes verfafit sind; vielmehr iiberspielt die Unmittelbarkeit ih-
rer Wirkung die Tatsache, da8 es in den ersten drei oder vier Strophen Verse vom
Hoérensagen sind .........

Das ist Bericht und alles andere als die iiberquellende Rede, die man so gerne der
Lyrik zuschreibt.#

Er macht dann auf »eine sehr subtile zeitliche Wirkung« aufmerksam,

die — wie stets bei Poesie — ein erstes Horen zwar wahrnehmen, aber erst genauere
Betrachtung bewufit machen kann. In den finstern Wildern, sagt man
Wichst er das ist ein sagenhaftes Prisens, in eine nicht absehbare Zeit sanften
Wachstums zuriickreichend, ein Praesens mythicum . . .4

41 Walter Benjamin, Versuche iiber Brecht. Frankfurt a. M.: Suhrkamp Verlag (1966),
49. '

| 42 J. W. von Goethe, Werke, hrsg. im Auftrag der Groflherzogin Sophie von Sachsen,

‘[ 1. Abt. Bd. 42, Weimar (1887 f£.), 329.

3 43 Uber Gedichte des ;ungen Brecht, 8.

44 Ibid.

‘ 45 Ibid., 9.

f
l
]
»
|
i—l




194 Brecht Heute - Brecht Today

Vom sagenhaften Prisens der ersten Strophe geht die Entwicklung zu groferer
zeitlicher Greifbarkeit in der zweiten; »in der dritten Strophe - schlieBlich
scheint die Zeitbewegung auf eine reale Gegenwart hinauszulaufen«.#¢ Die
Beobachtung dieser zeitlichen Wirkung stiitzt sich bei Killy vor allem auf die
von Brecht benutzten Wendungen »sagt man,« (»ein Praesens mythicum«)
und »Und man sagte uns,« (»Wechsel der Inversion im Prisens zu dem Aus-
sagesatz im definitiven Priteritum«).
Doch gibt es nirgends wirkliche Gewif$heit:

Eine einfache Sprache scheint alles genau zu bezeichnen; aber die Genauigkeit ist nicht
zu fassen — die — mit Goethe zu reden — Gelegenheit des Gedichts entzieht sich
wie seine Umstdnde; wie es anhaltend spielt zwischen sagt man und sieht
man, zwischen der allzu gegenwiirtigen Evidenz des In den Stddten, sagt man,
leben viele und dem allzu gewissen Préteritum Aber keiner hatte ihn ge-
sehn; so realisiert es sich iiberhaupt in einem auBSerordentlichen Widerspiel zwischen
Vagheit und Genauigkeit, das in der letzten Strophe seinen Héhepunkt findet.46

Killys Interpretation erreicht ihren eigenen Hohepunkt mit der Analyse des
Wolkenbildes, mit dem das Gedicht schlieft:

Der irdisch ungewif blieb, wird am Himmel vielleicht gesehen, wenn nicht er, so sein
Gesicht. Das Antlitz bezeichnet das Bestimmteste, die eigentiimlichsten Ziige einer
Person; sehen wire der gewisseste Akt des Wahrnehmens. Aber in einem einzigen
grofien Oxymoron wird all dies fortgenommen, es wire ein verwehtes Gesicht, also
gar keines; das Adjektiv weif steht dmd xolvo®, unbestimmt, ob es zum erhofften
Antlitz oder den sonderbaren Wolken gehért. Am Anfang schien es, als ob das Ge-
dicht, als ob der Erwartete einen Ort habe ... Am Ende blicken wir in einen ortlosen
Ort; die Hoffnungen sind in den Wind geschlagen ... Wenn ein faflicher, hoherer,
innerer Sinn vorwaltet, so ist es dieser sinnlose. Das anfinglich so sinnfillig ein-
gehende Gedicht wird immer hermetischer, aber indem es nichts verbirgt, enthiillt
es Nichts.47

Es gibt keinen héheren Sinn, das Wirkliche ist fliichtig und das Ideelle nichtig,
setzt Killy hinzu. Als ob es jedoch nicht anginge, die Interpretation mit der
Erkenntnis zu beschlielen, dafi es sich um »ein nihilistisches Gedicht« handele,
verfolgt er sie noch weiter. Wichtig ist vor allem — das klingt fast wie der
Versuch einer Ehrenrettung Brechts — die Sprache des Dichters, »so klar und
durchsichtig, wie sie es (nicht zuletzt in der Prosa) immer geblieben ist; sie
lebt in der sprachlichen Uberlieferung«#8. Brecht verstehe es, »Die Bilder der
Natur und die urspriinglichen Emotionen, die sie im Horen [sic] hervorrufen
konnen,« beizubehalten, und doch »den so abgenutzten Erscheinungen einer
poetisch gebrauchten Natur wirksam Glaubwiirdigkeit« zuriickzugewinnen.
46 1bid.

47 Ibid., 10.
48 Tbid., 14.




Charlotte Koerner 195

»Brecht tut das schon frith, lang ehe er Theorien dafiir hatte, indem er die
Sphire des Sprechens von der Sphire der Emotion trennt«.4?

Es war notwendig, Killys Ausfilhrungen so genau wiederzugeben, um die
nun folgenden Zusitze verstindlich zu machen. Um Zusitze, nicht um Neu-
interpretation handelt es sich; denn das Auffallende an Killys Interpretation
ist gerade, daBl er eigentlich alles Wichtige sagt, alle Einzelerscheinungen
analysiert, und daB ihm doch die »Ldsung des Rétsels« entgeht, weil er den
konkreten Gegenstand des Gedichts nicht erkennt. Der Grund dafiir ist: Killy
sieht das poetische Bild als »transparentc; er sucht einen Sinn hinter ihm
und bemerkt dabei nicht das Prinzip der Verfremdung, das in diesem Gedicht
durchaus waltet. Er verkennt die Tatsache, daf8 der Sinn in der Darstellung des
Gegenstandes selbst liegt.

Wer dagegen von vornherein nach Anzeichen der Verfremdung Ausschau
halt, stutzt zweifellos zuerst vor dem Wolkenbild, das in Killys Interpretation
»Nichts enthiillt, indem es nichts verbirgt«, das also das Symbol der »leeren
Transzendenz« ist. Es erinnert nimlich, wie so viele der Bilder und Gedanken
Brechts, an einen Bibeltext; in der Offenbarung des Johannes heifSt es:

Siehe, er kommt mit den Wolken, und es werden ihn sehen alle Augen . . .
(Offenb. 1:7)

Daf das Thema des Gedichts eine Gottsuche ist, steht auBer Frage; daher ist
auch dieses biblische Bild der »Erscheinung« Gottes durchaus relevant. Brecht
nun »verfremdet« es, d. h. er gibt es nicht so wieder, da8 es einfach »wieder-
erkannt« wiirde; vielmehr gibt er auf seine bekannte Art zunichst der ur-
spriinglichen Vision, die sich der Metapher bedient®, Wirklichkeitscharakter.
Die Worte »in den Wolken / Wei}, vom Wind verwehet« beschreiben die
Wolken, statt sie nur zu nennen und beschreiben gleichzeitig — auf diese '
Ambiguitit macht ja auch Killy aufmerksam — das »Gesicht« des gesuchten
Gottes, als ob es ein solches gibe. Die Verfremdung hat damit strukturver-
indernde Wirkung: aus der Metapher innerhalb der anagogischen Struktur
wird die Umkehrung innerhalb der satirischen Struktur. Brechts Mittel ist es,
»die Sprache beim Wort zu nehmen«, um die Metapher als betriigerische Illu-

\

49 Ibid., 15.

50 Was in der Bibel die Metapher, das ist in der Antike die Maske. In seiner Studie
Satire bezeichnet Ulrich Gaier »die Maske des Dionysos, die bei den Kultfesten
an einem Baum oder Pfahl aufgehingt wurde,« als »véllig unaufloslich, absolut
notwendig und sozusagen die substantiale Erscheinung der Ironie . . . Der Gott hat
keine so feste vorgestellte Gestalt wie Apollon or Athena, sondern seine vielen
Verkérperungen und Verwandlungen sind Masken vor einem gestaltlosen Eigent-
lichen. Die Maske ist demnach als Irrefihrung bewuBt, aber nur durch sie ist die
Anwesenheit des Gottes moglich« (392). — Ebenso ist fiir den Christen das »Bild«
Gottes nur als Metapher moglich.




196 Brecht Heute - Brjecht Today

sion oder — etwas schonender ausgedriickt — als reines Produkt der mensch-
lichen Einbildungskraft zu entlarven.

Killys »sehr subtile zeitliche Wirkung« ist bei niherem Hinsehen ebenfalls
kaum auf die Formen eines »Praesens mythicum« und der Aussage »im de-
finitiven Praeteritum« zuriickzufithren; wire sie es, so miiflte das »sagt man«
der dritten Strophe dieselbe Funktion und Wirkung haben wie das der ersten.
Offensichtlich ist aber das Gegenteil der Fall: die Aussage, auf die es sich be-
zieht, wird von den »Schwestern« in der ersten Strophe, wo dies keinen Sinn
hat, ebenso wortlich genommen wie in der dritten, wo es welchen hat. Wir
denken an die Formulierung Sklovskijs, daf8 der Dichter sich viel mehr an die
Bilder »erinnert« als sie neu »schafft«, und fithren die beobachtete Wirkung
der mythologischen Ferne in der ersten Strophe auf den Bildcharakter, der
an magisch-mythische Vorstellungen in der Dichtung erinnert, und die gro-
Bere zeitliche Greifbarkeit des Bildes in der zweiten Strophe auf seine Ahnlich-
keit mit den pantheistischen Darstellungen der Romantik zuriick. Damit wer-
den die verschiedenen Strophen zu Nachahmungen der Gottsuche in verschie-
denen Stadien: zuerst dem magisch-mythischen, dann dem romantisch-panthe-
istischen; in der dritten Strophe — und hier wird die Satire vollstindig — geht
die Gottsuche weiter, obgleich ihr gar keine Ortsbestimmung vorausgegangen
ist, die den »Gott« betrife, sondern nur eine Ortsbestimmung iiberhaupt. Aus
Gewohnheit, so scheint es, wird weitergesucht; darin diirfte eine Art naturali-
stisch-agnostischer Phase zu sehen sein. Die vierte Strophe schlieBt den Kreis,
indem sie auf die urspriingliche »Erscheinung« in der metaphorischen Sprache
der Offenbarung zuriickgreift, sie aber in ironischer Umkehrung realisiert.

Wenn nun, wie es das Prinzip der Verfremdung voraussetzt, die Bilder der
verschiedenen Erscheinungsorte des Gottes nicht nur als symbolisch, sondern
vielmehr als Anspielungen auf symbolische Vorstellungen aufgefaBt werden,
so fallt als néchstes auf — und auch hierauf spielt Killy an, ohne es zu erkli-
ren —, daf§ die »Schwestern«, die das »Lied« singen, durch ihre Sprechweise zu
erkennen geben, daf sie die Vorstellungen der ersten und zweiten Strophe
ebenso wortlich nehmen wie die Erfahrung der dritten. Sie behandeln die
Bilder, als seien es realistische Ortsbestimmungen. Vielleicht ohne sich dessen
bewuBt zu sein, verfolgt Brecht damit den Weg der Kultur — und der abend-
landischen Dichtung — in Richtung auf eine der Erfahrungswelt immer stirker
angeglichene Gottesvorstellung (man vergleiche sein Gedicht Die gute Nacht)
und den allméhlichen Verlust der Fahigkeit, Metaphern zu »sehenc, bis zu dem
Punkt, wo die christliche Religion sinnlos erscheinen mug. Indem er das Lied
den »Schwestern« in den Mund legt, gewinnt er selbst die ironische Distanz,
die er dem Publikum verschafft und die eine solche Beobachtung erst méglich
macht. Gleichzeitig charakterisiert er durch die Sprechweise nicht sich, sondern
diejenigen, welche die sinnlose Gottsuche nicht aufgeben wollen. Die »Schwe-
stern« bilden eine Parallelgruppe zu den Minnern in Und immer wieder gab



Charlotte Koerner 197

es Abendrite — beide Gedichte sind 1920 entstanden —, die am Ende »ja ins
Ungewisse« sagen,

Und gaben’s auf und sanken in die Knie
Und schon vergingen ihre Bitternisse (73)

wozu der Dichter nur noch den eigenen ironischen Kommentar gibt:
(Und etwas frither noch vergingen sie.)

Der dargestellte — oder vielmehr: der sich selbst darstellende — Gegenstand
sind die »Schwestern«, und sie sind Brechts Zeitgenossen. Seine Verse sind
vielleicht weniger »im unmittelbaren Anschauen« dieses Gegenstandes ent-
standen als in seinem Anhodren. Wer diese Eigenart von Brechts Kunst aufler
acht 148t — den ungeheuer feinen Sinn fiir Gehértes, fiir Tonfille, und die
Gabe, sie zum poetischen Bild zu verwandeln —, wird schwerlich ganz zum
Kern solcher Gedichte durchdringen. Killy selbst bemerkt iibrigens eins von
Brechts Mitteln, »die Veridnderung der wortlichen Perspektive durch den Ge-
sang«, glaubt aber selstamerweise, daf3 es nicht in diesen Zusammenhang ge-
hore. Warum wohl nennt Brecht das Gedicht Lied der Schwestern? Auch durch
den Gesang selbst, den man sich, wie wir wissen, nicht romantisch-einfithlend,
sondern chansonhaft-reflektierend vorzustellen hat, diirfte das poetische Bild
der »Schwestern«, um das es sich hier handelt, zu dem konkreten Gegenstand
werden, den Killy vermifit.

Erst wenn das Prinzip der Verfremdung im Auge behalten wird, treten also
die ganzen Wirkungsmoglichkeiten des Gedichts und seine weitreichende Be-
deutung ans Licht. Erst wenn man die doppelte Perspektive erkennt, ihr nach-
geht und den ironischen Gedankengang selbst nachvollzieht, gelangt man auch
zum vollen Genufl eines solchen Gedichts, das gleichzeitig das Gefiihl und den
kritischen Verstand anspricht. Damit aber erweist es sich, dal es keineswegs
sNichts enthiillt«, sondern gerade durch die Verfremdung den von Brecht
geforderten »Charakter eines Dokuments« erhalten hat.




AnTtONY TATLOW
[Hongkong]

THE HERMIT AND THE POLITICAN:
ON THE TRANSLATION OF CHINESE POETRY

One of the more curious facts of literary life is the existence, the persistent
existence, of a double standard with regard to the evaluation of poetry. If a
poem is a translation, it is still commonly judged differently from a poem which
is not. The difficulty of translating poetry is an acknowledged fact. The trans-
lation of Chinese poetry is notoriously difficult. But the problems confronting
the translator of Chinese poetry are not in principle any different from those
facing the translator who is working with languages which have closer lingui-
stic and cultural connections. The greater complexities merely bring the essen-
tial problems into better focus.

If you will allow me to simplify deliberately a rather complex matter, I
think that we can detect two main approaches to literary translation of a poem.
The translator can either attempt to achieve the closest acceptable literal
approximation to the original poem in terms of his own language, or he can
state it again in his own terms. He can try either to reproduce it or to recreate
it.

The subsequent dilemma is well known. “Reproducing” seldom, if ever,
results in acceptable, let alone significant, poetry. “Recreating” seldom, if
ever, satisfies the philologist. If it were merely a question of a decision between
the philologist’s pursuit of all-inclusiveness and the poet’s deliberate and
realistic refusal to entertain such pedantry, then the matter would be simple
indeed: the poet would win every time. One would cheerfully ignore the
philologist’s impossible demands. But, paradoxically, some of the most des-
perate attempts to avoid literal transcription by recreating have been made
by philologists. However they have been done not in terms of their own creative
compulsions but in terms of outworn literary and linguistic conventions.

The dilemma has been rather disarmingly formulated in the following entry
in a well-known pocket lexikon:

Dichtungen wie etwa von Verlaine, Rimbaud und Baudelaire sind uniibersetzbar. (Der
beste Beweis sind die bisherigen >Ubertragungen<.) Hier gibt es nur den Ausweg der
Nachdichtung.t

Nachdichtung is seen here as a sort of last resort, a courageous final attempt

1 Fischer Lexikon der Literatur, Bd. 2, Teil 2, S. 586.



Antony Tatlow 199

to be made when all else has failed. Yet one cannot help feeling sympathy for
this critic’s ill-concealed suspicion, and this brings me back to the question of a
double standard. The very mention of the word Nachdichtung, especially in
the context of Chinese poetry, puts one immediately on one’s guard, because
of the quantity of bad poetry that has been allowed to proliferate under the
protection of this term.

I am not thinking of the very obvious illustrations such as are furnished by
the wholly admirable sinologist but truly execrable poet Alfred Forke, whose
profound knowledge of China was so thoroughly betrayed by verses like the
following:

Nur Orchideen noch prangen

Und Chrysanthemen blith'n.

Ich denke an meine Holde,

Sie kommt mir nicht aus dem Sinn.

#Chinesische Lieder aus der Kiiche” is all that one need say about this sort of
translation. Neither am I referring to the kind of Nachdichtung popularized
by Hans Bethge, whose insouciance towards the quality of the original, mat-
ched only by his indifference to the consistency of his own verse, resulted in
an often comically inconsequential Chinoiserie style, nicely exemplified in
the following verse:

Der Strom geht stark, das Wasser rauscht wie Seide
Und quillt empor und kriuselt sich im Winde,
Trotz aller Mithe komm ich nicht vom Fleck.

These once very popular Nachdichtungen fail so transparently as poetry that
they need detain us no longer. More interesting is the type of Nachdichtung
practiced by Klabund, who still has his sometimes cautious champions?
because his poems are better than those of Forke and Bethge (both of whom
are also recreating), since he has a greater sense of consistency of style.

Klabund's poetry is not now estimated very highly. But it would seem that
another standard is applied to his translations. Although being acknowledged
Nachdichtungen they should be subject to the same critical scrutiny. A nor-
mally reliable critic, Marianne Kesting, analyses accurately the weaknesses of
Klabund’s poetry in her introduction to the recent edition of his work, yet she
can speak of him as being a convincing translator:

Er war ein genialischer Nachempfinder und Anempfinder; auch darum schon schliipfte
er spielerisch leicht in viele Masken, war er ein iiberzeugender Ubersetzer, Nacher-

2 For example, 1. Schuster, »Klabund und die Sinologen«, Neue Ziircher Zeitung,
17. 1. 71. 1 have taken two verses from her Forke and Bethge illustrations but
none of her analysis.




200 Brecht Heute - Brecht Today

zdhler, Nachdichter und Bearbeiter #lterer Dichtung, und darum sind viele seiner
Dichtungen unkonturiert.

Her argument amounts to this: an essentially imitative poet has made use of
this deficiency in the translation of other men’s work. In spite of Klabund’s
claim to the honorific “poet,” the argument does not really sound plausible
and is not borne out by the facts. If it were true, then we would expect to find
in Klabund’s translations as broad a range of styles and attitudes as can be
found in the originals, whose particular quality he is professedly so able
to capture.

Klabund's translations from the Chinese constitute the most important single
body of Nachdichtungen in his work. Let us examine them briefly by comparing
two very different poems. The first is from the Hsiao Ya section of the Shih
Ching, the classical Confucian anthology, and the second is a translation of a
poem by the T’ang dynasty poet Li Tai-po. It is difficult to find a suitable ana-
logy in European terms, but I would think that the originals are comparatively
speaking as different from each other as, say, the Edda is from a lyric of
Walther von der Vogelweide. I will quote two verses from each of Klabund’s
versions. The first, entitled Klage der Garde, consists of three verses of which
the last two read: :

General!

Wir sind des Kaisers Adler und Eulen!

Unsre Kinder hungern . . . Unsre Weiber heulen . . .
Unsre Knochen in fremder Erde fiulen. . .

General!

General!

Deine Augen spriihen Furcht und Hohn!
Unsre Miitter im Fron haben kargen Lohn. . .
Welche Mutter hat noch einen Sohn?

General 74

The second poem, with the title Der ewige Rausch, has four verses. These are
the first two:

Herr, vom Himmel nieder in das Meer

Rast der grofle gelbe Strom in betiubendem Schwung.

Keine Welle weif8 von einer Wiederkehr.

Herr, den Spiegel her: dein Schédel ist alt — nur deine Seufzer sind jung. . .

Noch am Morgen glidnzten deine Haare wie schwarze Seide,
Abend hat schon Schnee auf sie getan.

3 Klabund, Der himmlische Vagant (Kéln, 1968), p. 13.
4 Loc. cit., p. 530.



Antony Tatlow 201

Wer nicht will, daf} er lebendigen Leibes sterbend leide,
Schwinge den Becher und fordre den Mond als Kumpan.$

If Marianne Kesting were right, then we would find the specific and differing
qualities of the originals skillfully recreated. In fact we find nothing of the
sort. It is true that there are superficial differences in, for example, the rhyth-
mical structure. Clearly the second of these two poems is much better than the
first. But these divergencies are overwhelmed by the similarities in the diction.
Far from being examples of a unique sensitivity to the particular qualities of
the original poems, we find that they are very clearly the product of a con-
sistent, but surely misguided, conviction with regard to the method of trans-
lating Chinese poetry, and that this method is so consistently employed that it
amounts to a personal style. We find a facile preoccupation with sound — facile,
because so much is sacrificed to it — in end rhyme, interior rhyme, alliteration.
The verse is characterized by a cloying, totally outworn, sub-Brentano lyricism
most apparent in the second example, which may have been his attempt to
intuit the musicality of Chinese verse and something of the structure of sound
patterns, but which does so only at the expense of all German poetic values. His
Nachdichtungen have not dated since he made them. They were already dated
when he made them.

As a sort of side-product of this almost manic preoccupation with the sound
of his verse which results inevitably in a lack of concern for the sense of his
own poem, the Chinese original is totally misrepresented. The soldiers, in the
first of these poems, are the king’s “claws and teeth.” Klabund turns them
into “Adler und Eulen,” but only so that they can rhyme with “heulen” and
“fiulen.” “Adler,” for the soldiers, might pass; but not “Eulen,” and
“Adler” it is because of “Eulen.” “Deine Augen spriihen Furcht und Hohn,”
which has no basis whatsoever in the original, is a very confused line. The
words are there because of the internal thymes and alliterations: sprithen-
Miitter, Furcht-Fron, Hohn-Lohn.

It is instructive to compare Pound’s version of this third verse. In its own
way it is just as free as Klabund’s, yet it succeeds as English poetry and also
captures nicely the sense of the archaic, which Klabund is also aiming for:

Minister of War, aye slow in the ear,
how hast construed

that a mother’s corpse

is soldier’s food.®

Klabund’s Nachdichtungen are simply inferior poetry. This is why they fail
as translations. I can see no justification whatsoever for considering them,
as Marianne Kesting does, to be “bezaubernde Nachdichtungen ferngstlicher

5 Loc. cit., p. 555.
6 The Classic Anthology defined by Confucius (London, 1955), p. 99.




202 Brecht Heute - Brecht Today

Lyrik”? unless one were to understand the phrase ironically. He should have
heeded what the Duchess said to Alice: “Take care of the sense and the sounds
will take care of themselves.” There can be no double standard, for if the poem
fails as Dichtung, then it will also fail as Nachdichtung.

Unlike Klabund, but like Pound, Brecht was more concerned with sense than
sound. Brecht translated relatively few poems, but his approach was so success-
ful that it has been held up by at least one sinologist and translator as the best
method of translating some Chinese poetry.8 In view of this fact and in order
to understand exactly how Brecht did translate, it is worth examining in some
detail the process by which he arrived at his versions.

This process began with Arthur Waley, perhaps the most celebrated
translator from the Chinese. Waley’s translations represented a considerable
advance on the rhymes as on the blank verse and iambic pentameter versions
which were popular at the end of the last century and during the first decades
of this century. Waley’s translations were, I suspect, easily the most widely
read; they certainly achieved the greatest circulation, far beyond those of any
other sinologist. It would be truer to say, borrowing Eliot’s phrase, that it was
Waley and not Pound who was “the inventor of Chinese poetry for our
time.”? Naturally this is not intended as a value judgement, but merely as a
quantitative statement of fact. There was, one suspects, a particular reason
for this. People felt that Waley’s versions could be trusted, that they were
more “reliable,” whereas one could never be sure where Pound started and
where Pound stopped, unless one could consult the original.

But there is a very real sense in which Waley’s “reliability” is a barrier to a
proper appreciation of the poems which he is translating. To understand this,
we must examine the principles behind Waley’s method of translation, and
then show them at work in the translation of a particular poem. We will then
be in a better position to understand what Brecht has accomplished.

There are two principles to be examined. They have to do with rhythm and
with imagery. The question of rhythm is.perhaps the more important. Waley
followed Pound by taking the Chinese phrase and line as the unit of translation.
Previous translators had worked in terms of English verse forms and had
forced the Chinese into those patterns. For Pound this innovation was only the
start of his work, whereas for Waley it was more like a stopping-point. His
method was based on formal considerations. He held it to be desirable to
reproduce the number of characters in the Chinese line by the same number
of stresses in a line of English verse. In his 170 Chinese Poems he has explained
his position as follows:

7 Loc. cit., p. 10.
8 Joachim Schickel, Mao Tse-tung, 37 Gedichte (Miinchen, 1967), p. 63.
9 Ezra Pound, Selected Poems (London, 1959), p. 14.




Antony Tatlow 203

Any literal translation of Chinese poetry is bound to be to some extent rhythmical,
for the rhythm of the original obtrudes itself. Translating literally, without thinking
about the metre of the version, one finds that about two lines of every three have a
very definite swing similar to that of the Chinese lines. The remaining lines are just
too short or too long, a circumstance very irritating to the reader, whose ear expects
the rhythm to continue. I have therefore tried to produce regular rhythmic effects
similar to those of the original. Each character in the Chinese is represented by a
stress in the English; but between the stresses unstressed syllables are of course
interposed. I have prefered to vary the metre of my version, rather than pad out the
line with unnecessary verbiage.

I have not used rhyme because it is impossible to produce in English rhyme-effects
at all similar to those of the original, where the same rhyme sometimes runs through
a whole poem. Also, because the restrictions of thyme necessarily injure either the
vigour of one’s language or the literalness of one’s version ... What is generally
known as >blank verse« is the worst medium for translating Chinese poetry, because
the essence of blank verse is that it varies the position of its pauses, whereas in
Chinese the stop always comes at the end of the couplet.*®

From this we can see that Waley has rejected one kind of formal correspon-
dence (rthyme) but has retained another two, both of which have to do with
rhythm. Waley rightly disliked “blank verse,” but for the wrong reasons.
Instead of rejecting it on account of its formidable position in English poetry —
it would be impossible to write in it without being absorbed by this tradition —
he refuses it because it allows enjambement and he wanted to end-stop his lines,
and even more firmly his couplets, simply because this is what the Chinese
does.

Waley’s poems are in reality interlinear translations. He is aiming for
literalness and careful reflection of the metrical structure of the original. It is
only when one compares him with the rhymers that preceded him that one
realizes the nature of his achievement. He not only breaks with their notion of
poetic form, he achieves the deliberate simplicity of language which was an
important step forward towards a truer approximation to the quality of some
Chinese poetry. I will be returning to this point again. Nevertheless his method
of line-by-line correspondence, while creating a body of verse that is superfi-
cially more similar to the original poetry, has in reality two serious drawbacks.
It results in an artificial form of English verse that takes too little account of
the natural rhythms of the English language and we receive an impression of
Chinese poetry which seriously impairs the quality of the original precisely
because it is based on the principle of faithfully reflecting that quality.

The second of Waley’s principles concerns imagery. He writes:

Above all, considering imagery to be the soul of poetry, I have avoided either adding
images of my own or suppressing those of the original 1

10 Loc. cit. (New York, 1919), p. 33 £.




204 Brecht Heute - Brecht Today

We will be seeing that the peculiarly “distant” character of some of Waley’s
diction, its “Chinese” quality, which should not be confused with Chinoiserie
(the latter is an attempt to be deliberately and artificially Chinese), is the
direct result of his reluctance to add images of his own—though he does not
always abide by this principle—or to suppress those of the original. In practice
this often means that a natural, because colloquial or idiomatic expression in
Chinese, since the image is not suppressed, has become a peculiar and hence
misleading English phrase. But there are other and perhaps greater dangers
inherent in this approach. When Waley misunderstands an image, and he
would surely have admitted that his knowledge of Chinese in 1919 was not
that extensive, he retains this misunderstood image, in spite of its paucity,
because his principle requires him to do so, instead of seeking a more convin-
cing alternative in terms of his own version. The consequence of his method
is all too often a loosely-structured, visually imprecise style that is pinned
together by its punctuation. In many ways Waley was a skillful translatsr,
but he operated within essentially artificial boundaries of his own setting.

Let us now turn to the source of Brecht's poem, Waley’s »Hermit and
Politician«:

»I was going to the City to sell the herbs I had plucked;
On the way I rested by some trees at the Blue Gate.
Along the road there came a horseman riding,
Whose face was pale with a strange look of dread.
Friends and relations, waiting to say good-bye,
Pressed at his side, but he did not dare to pause.

I, in wonder, asked the people about me

Who he was and what had happened to him.

They told me this was a Privy Councillor

Whose grave duties were like the pivot of State.
His food allowance was ten thousand cash;

Three times a day the Emperor came to his house.
Yesterday his counsel was sought by the Throne;
To-day he is banished to the country of Yai-chou.
So always the Counsellors of Kings;

Favour and ruin changed between dawn and dusk!«

Green, green — the grass of the Eastern Suburb;
And amid the grass, a road that leads to the hills.
Resting in peace among the white clouds,

Can the hermit doubt that he chose the better part?1

This sort of translation is clearly preferable to the Klabund type of Nachdich-

11 Loc. cit., p. 33.
12 Chinese Poems (London, 1948), p. 151.



Antony Tatlow : 205

tung. Yet its very successes, the urbanity of its tone, fail to communicate the
degree of urgency, as any such literal translation must fail, that lies behind
Po Chii-yi’s poem. Brecht does achieve this through his alterations. The urgency
for Po Chii-yi resulted from his own involvement in political affairs and can
be clearly seen in his celebrated letter to Yiian Chen. He was caught between
the moral duty of remonstration, which was his sole function during his time
as Censor, and his exasperation over the endless demeaning intrigues of poli-
tical life. If Waley is correct in assuming that this poem refers to the downfall
of the Chief Minister Wei Chih-i, then it has even greater personal signifi-
cance for Po Chii-yi, for he had addressed an appeal to Wei to free himself
from the insulation of his sycophants and to go out and examine for himself
the true state of the country.!® The Blue Gate was the southernmost of the
Eastern gates of Ch’ang-an, the capital, and Po Chii-yi, not many years later,
was to ride through it into exile.

There is not time enough in a short essay to discuss in sufficient detail the
complexities involved in the relationships between the different versions of
this poem.!* I am forced to restrict myself to making one or two points, to
giving examples for the criticisms which I have made. These have to do with
rhythm and with the results of Waley’s retention of images. ;

I would think that the rhythmical weaknesses of Waley’s poem are self-
evident. He writes in couplets, which are themselves divided, usually by a
semi-colon marking a definite pause. In doing this Waley is merely retaining
one feature of a very complex pattern, the whole interrelated structure of
verbal and tonal correspondence which characterizes Chinese poetry; although
in this particular poem, which is of the five syllabic Ku shih or Ancient Verse
type, there is not the strict tonal patterning we find in Regulated Verse, never-
theless the rthyming syllables must all be in the same tone. These complexities
cannot really be conveyed in any translation, but what is the purpose in retain-
ing one aspect of this structure, and not the most important one at that, when
you cannot retain the others which give meaning to it? The retention of this
one structural characteristic leads directly to the rhythmical deficiencies of
the English poem. ~

As far as Waley’s approach to questions of imagery is concerned, two
examples must suffice. An illustration of his excessive deference to the Chinese
and of its effect on the whole poem can be seen in the lines: “They told me

13 A. Waley, The Life and Times of Po Chii-yi (London, 1949), p. 37 f.

14 This paper was presented in the Comparative Literature section of the 14th Con-
gress of the Australasian Language and Literature Association held in Dunedin,
New Zealand in January 1972. In my book — Brechts Chinesische Gedichte (Frank-
furt, 1973) — I have examined the genesis of Brecht’s poem and the relationship
between the various versions in greater detail. In this paper I have used two kinds
of Romanization for reasons which I have explained in my book.



206 Brecht Heute + Brecht Today

this was a Privy Councillor / Whose grave duties were like the pivot of State.”
One asks oneself what kind of idiom Waley is employing. His poem had begun
with the natural speech of a man telling a story. This sentence is in reported
speech, but nobody would ever use these words. In the Chinese “shu” means
»pivot« and the compound »shu wu« means »affairs of state.« The whole line
means that the man’s responsibility in the government was for the affairs
of state, that he held a central position. Waley’s excessive deference has led
him here into a linguistic limbo between natural Chinese idiom and idiomatic
English. “Grave duties” is, incidentally, a Chinoiserie for which there is no
justification in the original, where the relevant line reads “dang guo wo shu
wu,” (govern country hold pivot affairs). Waley’s third line tells us that a
horseman was riding along the road. This was to be expected. The original
says that he was riding like a courier, that is very fast. Waley misunderstands
the passage yet his principles do not allow him to depart from the flat and
repetitious English line. I will return to this phrase later.

Brecht called his poem “Der Politiker,” a change symptomatic of his whole
approach to these Chinese poems.

Wie iiblich, meine frisch gepfliidkten Kriuter

Zum Markt zu bringen, ging ich in die Stadt.

Da es noch friih am Tag war

Verschnaufte ich mich unter einem Pflaumenbaum

Am Osttor.

Dort war’s, daf ich die Wolke Staubs gewahrte.

Herauf die Strafle kam ein Reiter.

Gesicht: grau. Blick: gejagt. Ein kleiner Haufe

Wohl Freunde und Verwandte, die am Tor
Schlaftrunken und verstort auf ihn gewartet, dringten sich
Um ihn, ihm Lebewohl zu sagen, aber

Er wagte nicht zu halten. Ich, erstaunt

Fragte die Leute um mich, wer er war

Und was ihm zugestoBen sei. Sie sagten:

Das war ein Staatsrat, einer von den GrofSen.
Zehntausend Kisch Didten jahrlich. Noch im Herbst kam
Der Kaiser téglich zweimal in sein Haus. Noch gestern
AS er zur Nacht noch mit Ministern. Heute

ist er verbannt ins hinterste Yai-chou.

So ist es immer mit den Réiten der Herrscher.

Gunst und Ungnade zwischen zwélf Uhr und Mittag.
Griin, griin das Gras der 6stlichen Vorstadt

Durch das der Steinpfad in die Hiigel fithrt, die friedlichen
Unter den Wolkenziigen.1%

15 Gesammelte Werke, Bd. 9, S. 619.




Antony Tatlow 207

What has Brecht accomplished? One can see that while he stays remarkably
close to his Vorlage he has transformed the poem by abandoning Waley’s
artificial rhythmical restrictions. The monotony of Waley’s rhythms had been
merely inhibiting. Brecht restructures the poem and rhythm becomes once
more an integral part of the poetic structure, as it had once been for Po Chii-yi,
instead of an external imposition. By departing from metrical superficialities
to which he has no particular allegiance and by reforming the rhythm in terms
of his own poetic intelligence, he comes closer to the original in a much more
meaningful way. Whatever else Brecht may have learned from these Chinese
poems, it is clear that he did not learn “rhythmische Variabilitdt,” as has been
suggested ;16 on the contrary, he imparted it to them.

Together with this vital improvement in the rhythmical structure of the
poem we find two further kinds of transformation which are themselves related
and have their root in Brecht’s own poetic requirements. It is not merely a
question of greater vividness, of abstract unrelated visualization, but of the
precise connection between this kind of visualization and Brecht's ability to
see events more clearly in terms of those people entangled in them. In fact
these alterations amount to an interpretation of the whole poem, most apparent
in the last lines. Therefore I am not entirely happy about the description of
Brecht’s translations from the Chinese as “paraphrastische Gedichte. .., die
im Grunde Originalprodukte sind”17 unless one bears in mind the important
act of critical interpretation that is involved.

Let me illustrate these points briefly. Instead of Waley’s vaguer “by some
trees,” Brecht writes “unter einem Pflaumenbaum.” It is characteristically
precise. We see him sitting there. Moving on from this elementary kind of
visualization, we realize that Brecht’s visualization of the participants results
from his more subtle definition of the relationships beween them: the urgent
concern of the relatives, the disinterested curiosity of the herb-gatherer, the
resigned indifference of the bystanders — “einer von den Grossen,” they have
seen this many times before, it is not part of their world. Due to this kind of
language, Brecht’s poem regains an immediacy, a relevance that is not apparent
in Waley’s version. Because of the imprecision which is characteristic of
Waley’s style, it is important that we should not confuse Po Chii-yi with
Waley. Po Chii-yi’s precision lies in part in the incommunicable structure of
Chinese poetry. The only European equivalence for such precision must be
another kind of precision, that of imagery and rhythm, which Brecht achieves
and Waley does not.

You will have noticed the divergence in the ending of these two poems.

16 Klaus Schuhmann, »Themen und Formen der spiten Lyrik Brechts,« Weimarer
Beitriige, Brecht-Sonderheft (1968), p. 49.
17 Ulrich Weisstein, Einfithrung in die vergleichende Literaturwissenschaft (Stuttgart,

1968), p. 91.




208 Brecht Heute - Brecht Today

Waley’s hermit can contemplate the events with a degree of self-satisfaction.
Brecht will have found these implications inappropriate for his conception of
the poem. He omits any mention of the hermit and implies, by means of the
image alone, the possibility of another kind of life, which shows up the life of
the great man in all its hectic futility. Waley’s third line, “Along the road there
came a horseman riding,” had conveyed nothing of the speed of events. The
horseman is doing something that all horsemen must do. Po Chii-yi was much
more definite. The man is galloping into exile. He is riding with the speed of a
courier. It is obvious that Brecht comes far closer to the original than Waley
had done with his much vaguer couplet. The hooves are now raising a cloud
of dust. The rider feels “gejagt.” Now the force of Brecht’s final image derives
its strength from the contrast in movement between the gentle passage of the
clouds and the frantic gallop of the horse.

Because of its better structure Brecht’s poem achieves an inner consistency
which Waley’s lacked but which had been present in Po Chii-yi. But if Waley’s
translation had not lacked it, Brecht might possibly not have written his own
poem. We can see from this as from the other poems that Waley was a useful
mediator and that Brecht was able to adapt his conversational tone to the
requirements of his own style. The conclusions which I have drawn from an
examination of this poem apply also to the other Chinese poems of Brecht which
were based on Waley’s translations, though less so for the shorter ones, since
Waley'’s translations of them are better and Brecht’s translations, as a result,
more literal. In all of them we can observe a similar process at work. They
regain their relevance with Brecht. If one were to ask what is the relationship
between the consistency of Brecht’s poem and the consistency of the original,
I would think that it is a relevant extension of the Chinese. If one were to
name one quality of Po Chii-yi’s poetry which is more convincingly recreated
by Brecht, I would select the clarity of his diction, which is itself a function of
the urgency he felt, an urgency which Brecht shared. Po Chii-yi wrote in a
deliberately simple language because he realized that Confucian convictions
concerning the didactic quality of poetry were more likely to bear fruit if those -
poems were readily understood. Brecht held identical views. They both felt
that this was the way to achieve the greatest moral and political effect. Their
moral and political convictions had in both cases exceptionally clear poetical
consequences. Brecht’s clarity is naturally a different kind of clarity. One can
only measure each in terms of its own particular poetic tradition. In Brecht’s
versions the Chinese poems come to life again. They do so because of his
sympathetic understanding of Po Chii-yi and because he was prepared to
interpret Waley’s more literal, but sometimes misleadingly literal, versions.
Brecht has recreated on the basis of Waley’s reproductions.

In Brecht’s approach to these poems we can observe a process that characteri-
zes his attitude to tradition. He adapts and re-interprets but, in doing so, throws




Antony Tatlow 209

light on a significant core of meaning which had been obscured by intermediate
interpretations. Provided it is understood in a wider sense and not merely as
referring to the figures in the poem we have been considering, the title of my
essay can now be seen to have been an irreverent but not inaccurate comment
on the respective roles of Waley and Brecht. Brecht’s poems are certainly not,
as Marianne Kesting said of Klabund’s translations, “bezaubernde Nachdich-
tungen fernostlicher Lyrik,” but that is of couse one reason why they are so
successful.




JACk Zipes
[Milwaukee, Wisconsin]

EIN INTERVIEW MIT PETER STEIN*

Zipes Herr Stein, konnen Sie mir etwas iiber Thre Laufbahn sagen? Wo haben
Sie Theater studiert, wo haben Sie inszeniert, wie sind Sie dazugekommen,
an der >Schaubiihne« zu arbeiten?

Stein Ich habe Theater iiberhaupt nicht studiert. Ich habe 1956 Abitur ge-
macht und bin zur Universitit gegangen.

Zipes Wo war das?

Stein Das war in Frankfurt. Da habe ich Abitur gemacht und dann in
Frankfurt und in Miinchen studiert, und zwar Kunstgeschichte und Germani-
stik. In der Zeit habe ich mich fiir Theater eigentlich nur nebenher interessiert.
AnschlieBend bin ich beim Studententheater in Miinchen etwas titig gewesen.
Ich habe dann ein paar Stiicke iibersetzt und bin 1965 fest an die Miinchener
»Kammerspiele« gegangen.

Zipes Als Dramaturg?

Stein Als Regieassistent und Dramaturg. 1967 habe ich das erstemal eigene
Regie gefiihrt. Auflerdem habe ich bei nicht sehr bedeutenden Regisseuren
assistiert. Bei den >Kammerspielen< habe ich einen, zwar sehr hochstehenden
und sehr renommierten, aber immerhin doch von der Struktur her relativ nor-
malen Theaterapparat kennengelernt und dort sehr gute Schauspieler bei der
Arbeit beobachtet. Davon habe ich eigentlich am meisten gelernt. Das erstemal
fithrte ich Regie bei Saved von Edward Bond, in einer bayrischen Bearbeitung
von Martin Sperr, die ich selbst veranlaft habe.

Zipes War das im Werkraumtheater?

Stein Das war im Werkraumtheater. Anschliefend assistierte ich Herrn K.
bei seiner Regie von Friulein Julie, die mich ziemlich beeindruckt hat, und
wo ich auch ziemlich viel gelernt habe. Dann habe ich 1967 in Bremen das
erstemal gastiert, mit einer Inszenierung von Kabale und Liebe, bei der ich
jene Schauspieler kennenlernte, die nachher mit mir zusammen den Kern der
sogenannten Stein-Truppe gebildet haben und immer noch bilden. Dies ist der
Kern der Truppe, die auch momentan noch an der Schaubithne arbeitet. Dann
habe ich 1968 im Werkraumtheater Im Dickicht der Stidte von Brecht und
den Vietnamdiskurs von Peter Weiss inszeniert. Im Zusammenhang mit dem

* This interview with Peter Stein was taped in Berlin on June 20, 1972. An abridged
English version appeared in Performance (September-October 1972), along with an
essay, »Ends and Beginnings: West German Theater Now, by Jack Zipes.




Jack Zipes 211

Vietnamdiskurs, aber nicht nur deshalb, sondern auch wegen anderer weiter-
gehender Vorstellungen von innerbetrieblicher Organisation, bin ich in den
Kammerspielen rausgeschmissen worden, trotz meines Zweijahresvertrages,
den ich damals hatte. Bereits an den >Kammerspielen< habe ich ein Konzept fiir
ein Werkraumtheater mit frei verinderbaren Biithnen und einem Ensemble
entworfen, das ideologisch und 6konomisch auf eigenen Beinen steht. Aber
aufgrund meiner politischen Einstellung, die damals noch sehr rabiat war und
als provokant empfunden wurde, konnte ich diese Pline nicht verwirklichen.
Ich habe dann den Vietnamdiskurs 1968—69 hier an der >Schaubiihne« wieder-
holt, ebenfalls mit einem Riesenknatsch. Wiederum gab es einen grofSen Krach
mit unseren jetzigen Mitarbeitern oder Mitdirektoren, auch um innerbetrieb-
licher Vorginge willen. Dann habe ich 1969 in Bremen meine zweite Insze-
nierung gemacht, und zwar Tasso, wiederum mit den Schauspielern, die ich
als den Kern des Ensembles hier bezeichnen wiirde. Und dann sind wir 1970
bis 1971 in Ziirich gewesen. Dort habe ich Early Morning von Bond insze-
niert. Da in Ziirich noch andere Schauspieler zu uns stieBen, gab es dann Uber-
legungen, ein eigenes Ensemble aufzubauen und in einem eigenem Theater
jene Ideen zu verwirklichen, die man sich gemacht hat. Im Grunde genommen
waren diese Uberlegungen von dem Ensemble ausgegangen, das den Tasso
gespielt hatte. Das sind nur vier Leute. Die wollten beieinander bleiben und
wollten die Vorstellungen, die wir bei dieser Tasso-Produktion erarbeitet
hatten, das heifit Vorstellungen organisatorischer Art und einer neuen Funk-
tion von Kunst innerhalb der Gesellschaft, in einer Arbeitsweise, wie wir sie
uns vorstellten, ausprobieren und weiterfithren. Die erste Bewerbung war
in Frankfurt, wofiir wir uns ein kollektives Leistungsmodell ausgedacht hat-
ten, das aber abgelehnt wurde. Dann hat sich im Friihjahr 1970 der Senat von
Berlin dafiir entschieden, uns hier die finanzielle Méglichkeit zu geben, die
Ideen, die wir formuliert hatten, zu realisieren. Diese Ideen beziehen sich auf
ein Theater mit einer permanenten Fragestellung nach der eigenen gesellschaft-
lichen Funktion. Das ist die eine Seite. Die andere Seite ist die Vorstellung,
daB die Organisation der Arbeit in einem Theater sich nicht wesentlich unter-
scheiden darf von den Vorstellungen, die man von der Organisation der Ge-
sellschaft hat, wie man sie sich vorstellt. Und dementsprechend waren wir ge-
halten, in diesem Theater Formen kollektiver Arbeit auszuprobieren und
organisationsmifig zu installieren. Und so ist es zu diesem Modell hier ge-
kommen. Soviel erst mal zu dem sogenannten >Werdegang:.

Hier an der Schaubiithne inszenierte ich zuerst Die Mutter von Brecht mit
Therese Giehse in der Hauptrolle. Dann habe ich den Peer Gynt und die
Optimistische Tragédie in Szene gesetzt. Das sind die drei Sachen. Dazwischen
habe ich noch ein kleines Stiick fiir unser hiesiges Arbeiter- und Lehrlings-
theater, Die Auseinandersetzung von Gerhard Kelling, inszeniert.

Zipes Konnen Sie mir ein biflchen iiber Ihre politische Entwicklung sagen?




212 Brecht Heute - Brecht Today

Das ist natiirlich interessant, daf Sie nie richtig Theater studiert haben. Kam
das vollig plotzlich, daf Sie sich fiir Kollektivarbeit interessiert haben?

Stein Ja, daB ich zur Kollektivarbeit iibergegangen bin, das hitte ich zur Not
auch ohne irgendwelche politischen Implikationen tun konnen, weil die Ar-
beitsform des Theaters eine gewisse Kollektivitit erfordert, die mich von vorn-
herein gereizt hat. Ich habe mein Studium hauptsichlich aus dem Grunde nicht
fortgefiihrt, weil die vollig isolierte Arbeitsweise mit der dazu notwendigen
Innenschau und sehr groflen Autosuggestion fiir mich nicht méglich war, son-
dern ich die Wirklichkeit in einer unmittelbareren Art und Weise wahrnehmen
wollte. Die Wahrnehmungsméglichkeiten und Darstellungsméglichkeiten des
Theaters schienen mir da aufgrund ihrer von Natur aus kollektiven Eigenart
viel mehr Moglichkeiten zu geben. Sie verhinderten, daf ich mich langweilte.
Denn es war mein Hauptproblem, daf ich iiber Biichern immer eingeschlafen
bin. Die Frage nach meiner politischen Uberzeugung ist gar nicht zu beant-
worten ohne den Hinweis auf die Studentenbewegung und das, was 1966,
1967 und 1968 in der Bundesrepublik in diesem Zusammenhang vorgegangen
ist. Ich bin in dieser Zeit das erstemal mit historischen Fakten und auch philo-
sophischen Argumenten konfrontiert worden, die man mir bis dahin total
verschwiegen hatte; von denen ich definitiv nichts wuBte. Seitdem hat sich bei
mir ein Politisierungsprozef in Richtung auf den Marxismus-Leninismus voll-
zogen, der, wie gesagt, ohne die Vorginge innerhalb der Gesellschaft und der
Bewegung, die in diesen Jahren begann, gar nicht zu denken ist. Das hat sich
dann mit meinen eigenen Vorstellungen und persénlichen Bediirfnissen aufs
engste vereinigt. Es ist zu sagen, daf8 ich — aus grolbiirgerlichen Zusammen-
hingen kommend — im Gegensatz zu anderen Leuten vielleicht nicht die Még-
lichkeit hatte, mich frither zu politisieren; obwohl ich noch den Krieg und
Faschismus erlebt habe und sehr frith eine ganz rigide antifaschistische Ein-
stellung bezog, die allerdings in frithen Jahren meines Studiums noch stark
mit antikommunistischen Vorstellungen gepaart war. Im Grunde ist das ein
ganz normaler Werdegang des BewuBtseins, wie Sie ihn in der Bundesrepu-
blik zu Tausenden und Abertausenden finden kénnen.

Zipes Sie sprachen iiber die Funktion des Theaters. Was halten Sie von der
Funktion des Theaters und im besonderen von der Funktion der Schaubiihne?

. Stein Das ist eine sehr, sehr komplizierte Frage, die Sie da angeschnitten
haben, die ich kaum beantworten kann. Ich kann nur versuchen, ein paar
Stichworte zu nennen. Die Kunst, wie iiberhaupt alles, was in den kapitali-
stischen Staaten mit Kultur zusammenhiingt, ist eine Sache der Bourgeoisie
und in Verldngerung davon der Kleinbourgeoisie. Das ist zum Beispiel in den
sozialistischen Staaten ganz anders. Nirgends ist bisher im Westen der Versuch
gemacht worden, Kultur und Kunst tatsichlich dem Proletariat oder den Ar-
beitern als Klasse zur Verfiigung zu stellen, sondern man hat nichts weiter
gemacht, als den Besuch organisiert und die Preise etwas gesenkt, so dal mehr




Jack Zipes 213

Leute in das sbiirgerliche« Theater hineinkamen. Denken Sie etwa an die Volks-
bithnenbewegung zu Anfang des 20. Jahrhunderts hier in Deutschland. Der
Erfolg dieser Sozialdemokratisierung der Kunst ist so nachhaltig und so durch-
schlagend, daB es vollig irrig wire, sozusagen direkt Theater fiir Arbeiter zu
machen und von dort her an neue dsthetische Kategorien heranzukommen. Wo
man heute direkt Theater fiir Arbeiter macht, wird man im Bewuftsein seiner
Zuschauer stets die Niederungen des bourgeoisen Kunst- und Kulturapparates
wiedertreffen. Das ist eine Entwicklung, die sich schon vor nahezu 100 Jahren
angebahnt hat. Kunst und Kultur unterliegen der totalen Verwaltung durch
die Bourgeoisie, und zwar mit dem Einverstindnis der Arbeiterklasse bzw.
des Akzeptierens des biirgerlichen Kulturbegriffs. Dementsprechend muf8 man
zunichst einmal davon ausgehen, wie die Verhiltmisse hier sind. Wer geht bei
uns iiberhaupt ins Theater? Das sind durch die sogenannte Volksbithnenbe-
wegung wesentlich mehr Arbeiter, als das in Frankreich, Italien oder in Eng-
land der Fall ist. Doch was ist das Durchschnittspublikum? Das ist ein sehr
biirgerliches, ein sehr kleinbiirgerliches. Ungefdhr 6%0 der Bevilkerung,
6-7°/0o maximal. Von diesen 6-7%/0 sind nur 10-15%0 Arbeiter, die ins Theater
gehen. Wenn man das abzieht, bleibt also ein ganz, ganz kleiner Rest. Aber
diese Rate von 15%0 von den Gesamttheatergéingern ist doch sehr viel im
Vergleich zu anderen europiischen Lindern. Wahrscheinlich auch im Vergleich
zu Amerika. Das ist also die Struktur, die seit Jahrzehnten hier existiert. Da-
von mufl man ausgehen. Wenn man das verindern will, wenn man fiir Ar-
beiter und fiir das Proletariat spielen will, mu8 man sich dariiber im klaren
sein, dal, so wie die Sachen in Deutschland momentan stehen, das Theater
als unmittelbares Kampfinstrument {iberhaupt nicht gebraucht wird, weil nicht
nur das Bewuftsein, sondern auch die sozialen Kimpfe hier sehr gering ent-
wickelt sind. In diesem Sinne wird die Kunst als unmittelbare Waffe, als Agita-
tion auf der Bithne kaum gebraucht. Das konnen andere Medien wesentlich
besser. Wenn man also fiir Arbeiter, fiir das Volk spielen will, miifite man
ganz andere Mittel entwickeln. Diese Mittel gibt es durchaus — aber sehr be-
schrinkt, sehr schmal, davon kann kein Theater existieren. Denn die Arbei-
terklasse ist momentan gar nicht bereit, auch gar nicht daran interessiert, sich
ein eigenes Theater zu leisten. Wihrend dagegen die Bourgeoisie der Meinung
ist, sie miisse sich unbedingt ein Theater leisten. Das ist die Situation. Also
~ gehe ich davon aus, dal man primir fiir und mit dem Publikum arbeitet, das
normalerweise ins Theater geht, namlich mit dem biirgerlichen Publikum. Da8
man sich bemiithen muB, die Schichten des biirgerlichen Publikums, die aufge-
schlossen und fortschrittlich denken und fortschrittlich sein wollen (es ist im-
mer sehr schwierig herauszulesen, ob sie es auch tatsdchlich sind) herauszu-
finden und dann fiir sie ein Theater zu machen, das sie in dieser Richtung
weiterbringt. Das ist die Hauptlinie. Man muf sich dabei unbedingt bemiihen,
die Darstellungen dessen, was man auf der Bithne macht, so zu gestalten,




214 Brecht Heute - Brecht Today

dafl Arbeiter — falls sie im Raum wiren — zumindest dem Gang der Hand-
lung folgen kénnten. Dal man dann in diesem Prozef immer weiter fort-
schreitet und sich bemiiht, in einem ldngeren VersuchsprozeB Arbeiter fiir ein
Theater zu interessieren, das sich mit den Gegenstinden des Klassenkampfes
und des Fortschritts innerhalb der Geschichte, mit Berichten iiber die Kampfe
der Arbeiterklasse und iiber revolutionire Verinderungen in der Gesellschaft
oder auch in der Kunst beschiftigt, nur die Arbeiter dazu zu bewegen, bei
solchen Themen ins Theater zu gehen und sich damit vertraut zu machen, und
zwar auf eine moglichst spafShafte Weise, wie das Brecht einmal formulierte.
Ich habe iibrigens ganz vergessen, dafl ich schon sehr, sehr frith ein starkes
Verhiltnis zu den Brechtschen Theorien gefunden habe, allerdings ein noch
sehr widerspriichliches. Ich fand viele Sachen hervorragend und bestimmte
Schlu3folgerungen ganz schlecht — aber das wiirde jetzt vielleicht zu weit fith-
ren. So eine Taktik, so ein Vorgehen innerhalb der Arbeit an einem Theater
darf auf keinen Fall ausschliefen, daf8 man sich bemiiht, Themen und Dar-
stellungsformen zu finden, die der Arbeiterklasse unmittelbar niitzen, unmit-
telbar helfen. Aber das kénnte nur ein sehr kleiner, sehr schmaler Sektor
sein, weil es die Arbeiterklasse organisiert nicht gibt. Man miifte daher ih-
ren Besuch im Theater erst einmal organisieren. Genauso wie das biirgerliche
Publikum ebenfalls seinen Besuch organisiert. Das ist so ungefihr das Kon-
zept, das mir bei meiner Theaterarbeit vorschwebt. Sozusagen die biindnis-
fahigen Teile der Bourgeoisie und der Kleinbourgeoisie in ihrem Interesse mit
den Problemen der Arbeiterklasse und mit ihren eigenen Problemen, soweit
sie dem Fortschritt niitzlich sind, also Nachrichten iiber ihre eigene Klasse
unter dem Aspekt der Klassenkdmpfe enthalten, bekannt zu machen. Das kann
selbst mit ganz alten Stiicken geschehen. Ich kann natiirlich nicht sagen, da8
das die bisherige Funktion der Schaubithnenarbeit war, sondern das ist unge-
fahr die Richtung, in der hier gearbeitet wird. Denn wir sind der Meinung,
daB es entscheidend darauf ankommt, daf8 moglichst viele dsthetische Bewe-
gungen innerhalb der biirgerlichen Kunst {iberhaupt in unsere Arbeit mit ein-
flieBen, weil wir noch nicht in der Lage sind zu sagen: jetzt wissen wir genau,
was wir zu tun haben, und jetzt schlieBen wir den Laden zu. Wir wissen noch
keineswegs, ob jeder Schritt, den wir unternehmen, tatsichlich richtig ist. Die
Situation ist viel zu unklar und viel zu offen und die Kampf- und Organisa-
tionssituation hierzulande so wenig entschieden und am Tage liegend, dafi es
gar keine Moglichkeit gibt, eine Berufstheaterperspektive lediglich auf einem
unmittelbar die Gesellschaft revolutionierenden Konzept aufzubauen.

Zipes Was ich sehr interessant finde, ist, daf3 Sie in den letzten 2-3 Jahren
Stiicke ausgesucht haben, die aus dem 18. und 9. Jahrhundertund auch aus dem
frithen 20. Jahrhundert stammen. Kénnen Sie das erkldren? Versuchen Sie diese
Stiicke umzufunktionieren, damit man die plebejische oder biirgerliche Tradition
besser verstehen kann? Warum suchen Sie ausgerechnet diese Stiicke aus?



Jack Zipes 215

Stein Das ergibt sich schon aus dem, was ich vorhin gesagt habe. Es ist so,
daf unsere unmittelbare Gegenwart, die im Augenblick eine sehr sozialdemo-
kratische Gegenwart ist, nicht besonders bithnenfahig ist. Das zeigt sich schon
darin, daf es nicht sehr viele Theaterautoren gibt, die diese Realitdt unmittel-
bar abbildend in den Griff bekommen und auf den Punkt bringen konnen.
Sei es, daf} sie meinen, es solle verdndert werden, sei es, daf§ sie nur eine Be-
standsaufnahme machen. Das ist duflerst schwierig und schwammig, das heifit
nicht sehr gut fiirs Theater geeignet. Das ist die eine Feststellung. Ich meine,
da man sich dennoch bemiihen sollte, diese Darstellung auf dem Theater zu
versuchen; aber das wird sehr, sehr miithevoll sein. Schildert man die Verwal-
tungstechniken des sozialdemokratischen Staates auf der Bithne, schlift jeder
nach 5 Minuten ein. Das ist nicht biihnenfihig. Dagegen sind wir der Mei-
nung, daf die Stiicke, welche die Klasse, aus der sich unser Publikum zusam-
mensetzt, hervorragenderweise hervorgebracht haben, fortschrittliche Stiicke
sind. Leider Gottes wurden in der immer stirkeren Versklavung des Thea-
ters an die biirgerliche Klasse diese Stiicke ihrer fortschrittlichen Aspekte
beraubt, das heift, falsch aufgefithrt. Vom Umfunktionieren kann bei uns
iiberhaupt keine Rede sein. Das gibt es gar nicht. Sondern es handelt
sich darum, diejenigen Stiicke auszusuchen, die historisch in der fortschritt-
lichen Tradition des Biirgertums stehen bzw. in einem ganz starken Gegen-
satz dazu. Beide Arten kann man benutzen, um polemisch aufzuzeigen,
wie die >Verhiltnisse« einmal ausgesehen haben. Aber diese grofien Stiicke,
diese Dokumente der biirgerlichen Kunst, vor allem aus dem spéten 18.
und frithen 19. Jahrhundert und dann die ersten Versuche, das neue histo-
rische Subjekt, die Arbeiterklasse, und ihre Kampfe auf dem Theater darzu-
stellen, das sind die beiden Linien und die beiden Aspekte gewesen, die uns
an diesen Stiidken interessiert haben. Sie verstehn, man muf8 da zunichst ein-
mal in die Historie hineingreifen; deswegen haben wir Stiicke iiber die Okto-
berrevolution und auf der anderen Seite Stiicke iiber die Probleme der fort-
schrittlichen Bourgeoisie im 19. Jahrhundert gespielt. Und da wir fiir ein
biirgerliches Publikum spielen, ist es ungeheuer wichtig und nicht mit irgend-
welchem Zynismus oder so etwas verbunden, wenn wir die revolutioniren
Traditionen dieser Klasse aufzeigen und klarmachen, wo auch die Kraft und
die Méglichkeit der Angehérigen dieser Klasse noch liegen, wenn sie in der
richtigen Weise eingesetzt werden. Deswegen ist die Hauptlinie bei den Stiik-
ken, die wir aus dem z9. Jahrhundert bringen, immer die gewesen, daf§ wir
den zentralen Begriff der biirgerlichen Ideologie, néimlich den des Individuums,
in Frage gestellt haben und gesehen haben, daf} diese Begriffsvorstellung schon
denjenigen 4uflerste Schwierigkeiten bereitet hat, die sie mit so grofler Macht
propagiert haben. Aus diesem Grunde war ein Stiick wie Tasso, in dem ein sub-
jektverhafteter Kiinstler gegen die Gesellschaft steht, deshalb war der Prinz
von Homburg und natiirlich auch der Peer Gynt, in dem gezeigt wird, wie je-




216 Brecht Heute - Brecht Today

mand mit der biirgerlichen Ideologie vom allmichtigen und selbstindigen In-
dividuum ernst machen méchte und damit ganz furchtbar scheitert, so wichtig.
Alle diese Helden kénnen ihre Individualitit gar nicht realisieren, weil sie sich
sofort in den Kampf mit anderen Individuen verstricken. Und das ist vielen
biirgerlichen Intellektuellen, Studenten, Schiilern iiberhaupt nicht klar. Das
versuchen wir als eine Art Leitthema durch die Behandlung dieser Stiicke zu
ziehen, um auf der anderen Seite klarzumachen, welch ungeheure Kraft und
Maglichkeit hinter den Vertretern der Bourgeoisie in der historisch richtigen
Zeit gestanden hat und wie weit man heute von einer solchen historischen
Situation entfernt ist. Und daB die Bourgeoisie selber iiberhaupt nichts aus-
richten kann, auch selber keine Revolution machen kann, sondern daB sie le-
diglich ihre Kraft und ihre Moglichkeit, ihren Erfindungsreichtum und auch
ihre Tradition einbringen kann in einen Kampfzusammenhang, der von an-
deren gesellschaftlichen Kréften, nimlich von der Arbeiterklasse, gefithrt wird.

Zipes Warum dann die Mutter und warum die Optimistische Tragodie, die
50 ganz anders sind?

Stein Das habe ich ja vorhin schon gesagt. Diese gehdren zu den Stiicken,
welche die revolutiondiren Bewegungen spiegeln, die von den Kimpfen der
Arbeiterklasse berichten. In diesem Zusammenhang ganz eng aufeinander be-
zogen Die Mutter, die sich mit der Oktoberrevolution und der Phase davor
beschiftigt, und dann ein russisches Revolutionsstiick, das die Kémpfe unmit-
telbar nach der Revolution behandelt. Um die Tendenz und den Ansatz dieser
Stiicke zu realisieren, wird dem Publikum deutlich gezeigt, daf es sich hier
nicht um Probleme handelt, die sozusagen jeder von denen im Publikum eben-
falls erleben kann. Also wird nichts so gemacht, daB man die Sache verein-
nahmen kann. Man soll nicht sagen diirfen, das sind alles sehr »menschliches
Probleme, sondern im Gegenteil, es soll auf die Distanz hingewiesen wer-
den, die in dem Verhalten der Figuren innerhalb dieser revolutioniren Situa-
tion zu beobachten ist, nimlich Fragen der Solidaritit, der Kampfbereitschaft,
des direkten Einsatzes von Leben und Kraft fiir eine Sache. Man soll sehen,
daf8 das im Gegensatz steht zu dem, was unser Publikum tagtiglich exerziert
und betreibt. Es kam uns also darauf an, diese Stiicke nicht etwa zu aktualisie-
ren, sondern sie eher zu distanzieren. Dann aber auch die Lehren daraus zu
ziehen, die wesentlichen Grundwiderspriiche, die sich in diesen Stiicken ver-
bergen, offenbar zu machen und als durchaus nicht bewiltigte und auch bei
uns vorhandene deutlich zu machen und dadurch unserem Publikum eine Mog- -
lichkeit zu verschaffen, mit historischen Gegenstinden umzugehen und aus
ihnen zu lernen.

Zipes Konnen Sie mir etwas iiber Thre Arbeitsmethode sagen? Sprechen wir
iiber den Peer Gynt und dann iiber die anderen Stiicke. Wie war der ganze
Vorbereitungsprozef3?

Stein Da mein Ansatz der ist, etwas im Theater von der Welt oder von der



Jack Zipes : 217

Geschichte zu erfahren, so ist die erste Arbeitsphase stets die des Kennenler-
nens des Gegenstandes. Man wird also im engeren und weiteren Umbkreis
Literatur zusammensuchen und durcharbeiten, wie auch Bildmaterial und was
dazu gehort. Diese Arbeit ist sehr komplex, weil es oft so ist, dafl das meiste,
was man profitiert, in der Vorbereitungsarbeit liegt, dafl in dieser Phase ein
Stiick seine Lebendigkeit, seinen Interessenpunkt bekommt. Ich meine das hi-
storische Material, das man da zur Kenntnis nimmt. Auch die Art und Weise,
wie ein solches historisches Material, wie zum Beispiel beim Peer Gynt, in
fritheren Zeiten, aufgenommen worden ist, interessiert uns. Diese ganze wis-
senschaftliche Arbeit ist sehr umfinglich. Gleichzeitig laufen parallel dazu per-
manente Uberlegungen, wie man diesen sehr komplexen und komplizierten
Stoff zunichst einmal in moglichst simpler Weise realisieren kann. Das sind
sehr provokante Feststellungen, die man fiir sich selber und auch als Anregung
fiir die anderen Mitarbeiter, die Schauspieler und die Dramaturgen und die
Bithnenbildner, trifft, die da mitarbeiten. Und dann kommt als néchstes eine
Phase, in der man versucht, aus dieser Zusammenstellung von provokanten
Bemerkungen zu Stoff und Stiick eine theatralische Realisierung herauszude-
stillieren. Das ist die zweite Phase, in der wir hauptséchlich am Bithnenbild
arbeiten und so.

Zipes In der ersten Phase wird die Arbeit geteilt?

Stein Nein, nein, die erste Phase findet nur in den K&pfen jener statt, die un-
mittelbar an der Ausarbeitung des Projekts beteiligt sind. Erst wenn die Punkte
der Realisierungschancen feststehen, wird die Arbeit zu den Schauspielern hin
verbreitert. Dann werden einzelne Wissens- und Themenkomplexe an die
Schauspieler iibergeben, die diese dann referatihnlich erarbeiten und so dazu
beitragen, daf fiir alle wenigstens die groben Umrisse des Themas und des
Stiicks abgesteckt werden. Das sind ganz unterschiedliche Themen, die zum
Teil gar nicht so direkt mit dem Stiik zu tun haben. Wir halten diese
Arbeit natiirlich in einem solchen Rahmen, daf8 die Schauspieler auch noch
SpaRl daran haben. Es soll da keine wissenschaftliche Perfektion angestrebt
werden, sondern nur eine moglichst komplexe Kenntnisnahme des Umkreises
eines solchen Stiicks versucht werden. Dann wird in der néchsten Phase tiber
die Realisierungsmdglichkeiten im engeren Sinne gesprochen, vor allem iiber
die Besetzung. Und dann kommt die Probenarbeit. Die ist natiirlich mit Ab-
stand das allerwichtigste. Im speziellen Fall von Peer Gynt war die Vorberei-
tung besonders griindlich und sorgfiltig. Alle wufSten ungefihr, worum es geht,
und hatten auch Lust und Spafl dabei. Ohne diese selbstindige Mitarbeit der
Schauspieler wire es gar nicht méglich gewesen, dieses Stiick, diesen Doppel-
abend in so kurzer Zeit auf die Beinie zu bringen. Erst wurden die Szenen
genau durchanalysiert, und dann haben die Schauspieler sie relativ selbstindig
ausgearbeitet. Am Schluf8 kam der ZusammenfiihrungsprozeB. Das sind im
Grunde genommen die Phasen, die da durchgegangen werden mufiten.




218 Brecht Heute - Brecht Today

Zipes Wie arbeiten Sie mit den Schauspielern? Sie sind prizis, Sie sind sehr
genau.

Stein Es gibt da eine entscheidende Sache. Genauso wie es fiir mich das
Wichtigste an der Arbeit an einem Stiick ist, etwas kennenzulernen und etwas
zu erfahren, genauso will ich bei der Probenarbeit etwas kennenlernen und
erfahren. Und zwar die Schauspieler kennenzulernen und zu erfahren, wie
diese Schauspieler, die ich kennengelernt habe, miteinander umgehen, be-
stimmte Probleme realisieren und was mir dazu einfillt. Das wére so meine
Methode, eine sehr indirekte. Ich bin 100%0 davon abhiingig von dem, was ich
sehe. Bevor ich nicht irgend etwas sehe, was zwischen 2 oder 3 Schauspielern
vorgeht, kann ich dazu iiberhaupt nichts sagen. Ich bin vollkommen unfihig,
von vornherein irgendwelche Einfille oder so etwas von mir zu geben. Das
kann ich gar nicht. Deswegen widme ich bei der Probenarbeit den Eigenarten
und der Arbeitsweise der Schauspieler sehr viel Aufmerksamkeit. Und davon
profitiere ich am allermeisten. Die Prizision kommt daher, dal bei der Arbeit
mit mir kein Schauspieler irgend etwas macht, was nicht in seiner Psyche vor-
gegeben und was von mir dann nur mehr oder weniger in einer verstirkten
oder ins Extreme getriebenen oder etwas zuriickhaltenden Weise geordnet und
zueinander in Beziehung gesetzt wird. Das ist meine Hauptmethode. Da unter-
scheide ich mich total von Kortner. Der hat das iiberhaupt nicht gemacht. Der
hat sich zwar seine Leute auch sehr genau angesehen, aber dann seine Eigenart
sehr stark auf die Schauspieler projiziert, worauf dann ein Wechselspiel zwi-
schen Eigenheit des Schauspielers und Eigenheit des Regisseurs stattgefunden
hat. Wiahrend das bei mir ganz anders aussieht. Meine Dominanz oder meine
Leitungsfunktion liegt hauptsichlich in dem Bemiihen, Tatbestinde, die ich
gesehen und erkannt habe, in meinen Schauspielern sehr deutlich, sehr sinnlich
darzustellen. Ich will den Schauspielern Mut und Lust darauf machen, das, was
sie selber gemacht haben, wieder an sich zu entdecken. Das ist der ProzeB;
und das ist natiirlich nicht fiir alle Schauspieler gut und richtig, sondern das ist
im Grunde nur fiir Schauspieler moglich, die eine ziemlich groBe Selbstindig-
keit und Eigenwilligkeit besitzen, eine absolute Ehrlichkeit ihren eigenen
Mitteln und Mdglichkeiten gegeniiber haben und die nur in zweiter Linie von
kiinstlerischen Illusionen und von dem, was man als Pfirze im Hirn bezeichnet,
gekennzeichnet sind. Mit Leuten, die rumspinnen, total rumspinnen, mit denen
habe ich es sehr schwer.

Zipes Suchen Sie die Schauspieler, die jetzt zur grofen Gruppe gehoren, da-
nach aus, ob sie politisch derselben Meinung sind und auch diese Selbstindig-
keit haben, die Sie fordern?

Stein Das ist so, daf3 es schon ist, wenn das so ist. Aber wir sind auch an
Schauspielern interessiert, die wissen, was hier gemacht wird und was hier
angestrebt wird, die ein Interesse haben, sich mit diesen Dingen zu beschaf-
tigen, selbst wenn sie noch kein in dieser Richtung hin entwidkeltes BewuBt-



Jack Zipes ' 219

sein haben, aber es gerne entwickelt haben wollen. Mit solchen Schauspielern,
mit solchen Kollegen arbeiten wir selbstverstindlich und sehr gerne zusam-
men. Wir gehen dabei natiirlich davon aus, daf3 nicht allein das richtige Be-
wufStsein jemanden dazu befihigt, Theater zu machen. Jemand, der das richtige
BewufBtsein erlangen will und hervorragende darstellerische Qualitdten be-
sitzt, ist mir lieber als jemand, der das richtige BewufStsein hat und tiberhaupt
seine Arme nicht bewegen kann.

Zipes Die Schaubiihne gilt heute als Modell fiir viele andere Theater in der
Bundesrepublik und sogar auBerhalb der Bundesrepublik. Glauben Sie, daf8
das Modell sich durchsetzen wird, und wie betrachten Sie die Tendenz der
Schaubiihne?

Stein Ich meine, daf die Schaubiihne in ihrer engeren Organisationsform,
iiberhaupt kein Modell sein kann. Die Schaubiihne ist nur insofern ein
Modell, als man sich sehr stark um die genaue Untersuchung und Kennt-
nisnahme der Stiicke und ihrer Themen bemiiht, also um eine gewisse Wis-
senschaftlichkeit in der Methode der Vorbereitungsarbeit, eine sehr grofle
Genauigkeit und Ernsthaftigkeit in der Arbeit und um den Versuch, simt-
liche unmittelbar an einer Produktion Beteiligten sehr eng um ein solches
Thema und um ein solches Stiick zu scharen und sie an mdglichst vielen Vor-
gingen dieses Bewufltwerdungsprozesses iiber ein bestimmtes Stiick zu be-
teiligen, so dal man dann am Ende ein sehr bewuftes Produkt vorzuweisen
hat. Daf8 diese Art des Ansatzes bestimmt Schule machen wird und Schule
machen muf, glaub ich schon. Doch all das sind Dinge, die nicht etwa die
Schaubiithne erfunden hat, sondern das hat die Schaubiihne selbstverstindlich
Unternehmungen wie dem >Berliner Ensemble« nachgemacht. Allerdings in sehr
veridnderten Organisationsformen. Wir sind hier der Meinung, daf8 die Orga-
nisationsformen wesentlich offener sein miissen, als sie bisher gewesen sind. Es
muf eine groBere Kollektivitdt angestrebt werden, und das ist bei uns auch
gelungen. Es sollte jedem moglich sein, an Entscheidungen iiber diesen Betrieb
unmittelbar mitzuwirken, zumindest fiir die Leute, die hier tatsichlich ernst-
haft arbeiten wollen und also eine lingere Perspektive haben. Dieses Bestre-
ben wird sich wohl durchsetzen, weil man von niemandem verlangen kann,
daB er auf der Bithne so tut, als wisse er, wo Gott wohne, und daf3 auflerhalb
der Abendveranstaltungen sich kein Aas dafiir interessiert, was derselbe
Schauspieler denkt. Dieser Widerspruch wird immer wieder zur Entladung
kommen und wird sich immer negativ auf die Arbeit auswirken, vor allen
Dingen auch auf das Endprodukt. Schon deswegen wird sich diese Form von
Arbeitsweise, wenn auch nicht in der gleichen Organisationsform, die wir
haben, aber doch in der Tendenz, zur offenen, kollektiven Organisationsform
zwangsliufig durchsetzen. Es werden sich nur noch die Krifte, die in der Lage
sind, kollektiv zu arbeiten, wirklich halten kénnen. Was nicht bedeutet, daf3
autoritire Einzelkimpfer und Wahnsinnige innerhalb des deutschen Theater-




220 Brecht Heute - Brecht Today

systems weiterexistieren werden. Das ist mir vollkommen klar. Aber  der
generelle Trend wird in diese Richtung gehen. Es mufl nur noch eines sicher-
gestellt werden, daf8 die Zielrichtung zu einer kollektiven Arbeit auf keinen
Fall zum Absinken des Niveaus fithren darf. Wenn es das bedeutet, dann muf3
man diese Entwicklung stoppen und die Entwicklung so lange abwarten, bis
das Niveau gehalten werden kann. Nur wenn das kiinstlerische Niveau der
Einzelnen in einer kollektiven Arbeit gehalten werden kann, hat das Ganze
einen Sinn. Wenn Kollektivitit lediglich Absinken des Niveaus bedeutet,
dann ist da irgendwo der Wurm drin.




HerBerT KNUST
[Urbana, Illinois]

BRECHTS DIALEKTIK VOM FRESSEN UND VON DER MORAL*

»Ich werde in die Literatur eingehen als ein Mann, der den Vers geschrieben
hat: >Erst kommt das Fressen, dann kommt die Moral«.« Wenn Brecht diese
Worte mit einem Seufzen begleitete, wie Hans Mayer berichtet!, so nur des-
halb, weil jene flott-frechen Zeilen aus dem Zweiten Dreigroschen-Finale, gesun-
gen vom Riuber Macheath und der Spelunken-Jenny?, zu den vielen berithmt-
beriichtigten Versen aus der Dreigroschenoper zéhlt, die von einem begeister-
ten Publikum immer wieder genufvoll-kulinarisch nachgepldrrt wurden. Dem
eifrigen Verfechter einer anti-kulinarischen, verfremdenden Theatertheorie
wollte das nicht munden. Auch in der Brecht-Kritik ist das Motto vom Fressen
vor der Moral zu einem gefliigelten Wort geworden. Man zitiert es gern — und
oft kritiklos — in Zusammenhingen, die jener Stelle in der Dreigroschenoper
zu entsprechen scheinen, ohne der Verschiedenartigkeit der zahlreichen Vari-
anten im Sentenzhaften wie im Bildhaften — angefangen mit dem Erstlings-
stiick Die Bibel® bis hin zum letzten Drama Turandot* — im einzelnen Rech-
nung zu tragen. Der Literaturkritiker Hans Binziger, der dem wiederkeh-
renden Motiv besondere Aufmerksamkeit schenkte, bezeichnet das »Fressen«
als asoziale These im Frithwerk Baal, die »Moral« als marxistische Antithese
in den dann folgenden Lehrstiicken und kommt zu dem Schluf}, dafi in den
Spitwerken eine Synthese aus kulinarischer und moralischer Nahrung geboten
werde, besonders in Mahlszenen, deren Ahnlichkeit zur christlichen Abend-
mahlsliturgie unverkennbar sei®. Der Theaterfachmann Alf Sjéberg dagegen
hebt neben Ideologie und Didaktik besonders die heidnisch-faunische Sinn-

* Erweiterte Fassung des am 28. April 1972 an der Universitit zu Kéln gehaltenen
Vortrags »Kulinarisches und moralisches Theater: Zur Bildersprache Brechts.«

1 Brecht und die Tradition (Pfullingen, 1961), S. 44.

2 Bertolt Brecht, Gesammelte Werke in 20 Binden, Werkausgabe edition suhr-
kamp (Frankfurt am Main, 1967), II, 457-458. Im folgenden beziehen sich alle
anderen Brecht-Zitate oder Hinweise — sofern nicht anders angegeben — auf diese
Ausgabe.

3 Z. B. der Satz: »Weilt du, GrofSvater, es ist leicht bekennen, wenn man satt ist«
(VII, 3033-3034). '

4 Z.B. die Szene vom Auf- und Ab-Zichen des Brotkorbes, welcher die »Moral«
des Gepriiften bestimmt (V, 2212-2213).

5 »Zuerst kommt das Fressen, dann kommt die Moral« (sic), Reformatio, XI (1962),

496-503.




222 Brecht Heute - Brecht Today

lichkeit in Brechts Werk hervor, die sich nicht zuletzt in der E8- und Trinklust
seiner vitalen Figuren ausdriicke. Solche Sinnlichkeit aktiviere die politische
Moral; Brechts ungeheurer Lebenshunger miisse nur recht in Szene gesetzt
werden, damit die Not der Leidenden als unhaltbarer Zustand eindringlicher
erkannt und wirkungsvoller bekéimpft werden kénne®. Robert Brustein wieder-
um sieht im »Fressen, one of the most important activities in Brechtian dra-
ma«, einen bestindigen Ausdruck anarchischer, amoralischer Appetite mit
einem Anflug von Lebensekel”. Diese vereinzelten Beitriige bieten einige inter-
essante, wenn auch widerspriichliche Anhaltspunkte fiir eine eingehendere Un-
tersuchung des oszillierenden Wechselverhiltnisses vom »Fressen« und von der
»Moral«, von dem Brecht, Dramatiker und Moralist par excellence, zeit seines
Lebens geradezu besessen war. Wie immer auch die Inhalte der beiden Kon-
zepte und die Perspektiven, unter denen sie dargestellt werden, variieren —
sie sind, sowohl im Nacheinander als auch im Nebeneinander, untrennbar mit-
einander verbunden. Mit anderen Worten: das, was mit »Fressen« und »Moral«
bezeichnet wird, ist nie nur eine Sequenz von zwei unabhingigen Gréfen, son-
dern stets ein Zusammenspiel von zwei einander bedingenden Variablen, aus
welchem Brecht einen Sinn des menschlichen Daseins zu schaffen trachtete.
Diese Variablen verhalten sich meist extrem zueinander, wie jener immer es-
sende Optimist und sein Partner, der immer prophezeiende Pessimist, denen
beiden der Appetit vergeht, wenn sie sich gegenseitig wahrnehmen, und die
gerade dadurch eine objektive Realitit fordern (VII, 2851); oder aber sie hal-
ten sich maflvoll die Waage und fallen in einem utopischen Idealzustand zu-
sammen, den Brecht zwar oft genug forderte, aber selten gestaltete, da er
wuflte, daf8 dort das Theater und seine dramatisch-kontrastierenden Wirkun-
gen verblassen.

Brechts Jugendwerk steht unter dem Zeichen des Fressens als existentieller
Lust und der Moral als unausgesprochener Forderung. Nur so ist der aufbe-
gehrende Selbstanspruch seiner frithen Figuren sowie sein beiflender Zynis-
mus zu verstehen. Die Lebensgier des Fressers Baal, der im Rhythmus vegeta-
tiver Dynamik die Welt schmatzend abgrast, jedes Erlebnis bald »satt« hat,
aber unersittlich bleibt, ist privat-lyrischer Ausdruck von Brechts eigenem un-
bindigem Lebenshunger8, seiner Sympathie fiir solch vital-sensualistische
Gestalten wie Wedekind, Verlaine und Rimbaud und seiner Antipathie gegen
den diinnbliitigen Geniebegriff eines Hanns Johst?. Aber dieser grenzenlose,
bis zur Selbstvergottung reichende Lebensanspruch Baals entspringt im Grun-

6 »Sensuality in Brecht«, The Drama Review, XII (Fall 1967), 143-148.

7 The Theatre of Revolt (Boston, Toronto, 1962), S. 256; auch in »Brecht against
Brecht«, Partisan Review, XXX (1963), 43.

8 Vgl. Hans Otto Miinsterer, Bert Brecht. Erinnerungen aus den Jahren 1917-22
(Ziirich, 1963), S. 83.

9 Vgl. Dieter Schmidt, »Baal« und der junge Brecht (Stuttgart, 1966), S. 11-29.




Herbert Knust 223

de der Bedrohung des Selbstverlustes, der Reaktion gegen das Nichts. Seine
Lust entfacht sich an erbarmungsloser Antithetik; seine Seele ist wie das »Fun-
keln in den Augen zweier Insekten, die sich fressen wollen« (I, 33); er gewinnt
Existenz aus dem Fressen dessen, was ihn fressen will:

Zu den feisten Geiern blinzelt Baal hinauf

Die im Sternenhimmel warten auf den Leichnam Baal.

Manchmal stellt sich Baal tot. Stiirzt ein Geier drauf

Speist Baal einen Geier, stumm, zum Abendmahl.

(I, 4, 62-63)
Sein Sensualismus kampft bis aufs Messer: selbst den Tod will er noch hin-
unterschlucken und den Knall horen, wenn er am Sich-Uberfressen platzt.
Doch dieses Abbild eines Gottes, dey, die Welt friflt, um sie als Exkrement zu
entlassen, gerit unvermeidlich selbst in den Verdauungsprozef der Natur, muf8
das Leben, das er mit den Zihnen wie Beute an sich rif3, wieder ausspeien. Seine
gefraBige biologische Lyrik wandert, gleich ihm, auf den Abort der Welt. Sei-
" ner Selbstvergottung folgt der Atheismus; seine Selbsterhthung, die sich aus

der Erniedrigung anderer speiste, treibt ihn in die Vereinsamung, in der er sich
selbst verzehrt. Gewissensbisse nagen an ihm: die Moral folgt dem Fressen.
Schon Baal ist eine Variation des Brechtschen Aphorismus: »Die Menschen
handeln nach ihrem Hunger und empfangen ihre Belehrung vom Tod« (XVIII,
46).

Doch was a8t sich daraus schlieBen? Aus der sozial-moralischen Sicht des
spiteren Brecht war es ein leichtes, das individualistisch-amoralische Genie-
Bertum Baals als im Grunde unmoralisch zu verwerfen und dem Stiick Weis-
heit abzusprechen (XVII, 947-948). Trotzdem bleibt Baal eine ambivalente
Figur. Denn zur gleichen Zeit entschuldigt Brecht Baals asoziales Verhalten
durch die asoziale Welt, in der er lebt, und vergleicht ihn mit jenem dicken chi-
nesischen Gott, der das Gliicksverlangen der Menschen symbolisiere, wobei
Brecht weislich offen 1a8t, wieweit dieses Gottesgliick individuell realisierbar
ist. Erst von den Jiingern des Gottes heift es, daf} sie das persénliche Gliicks-
streben sozialisierten. Somit bietet sich Baals egoistische, materialistische Ge-

. nuBsucht zugleich als Prototyp individualistischer Ausbeuterei und als Quell
kommunistischer VerheiSung an!®. Angesichts des Todes als Priifstein jegli-
cher Lebensmoral — und Brecht kennt keine andere — werden Lebensgenuf8 und
Gliicksverlangen durchaus bejaht — solange sie nicht auf Kosten anderer gehen.
Diese Ambivalenz teilt Baal mit spiteren Figuren, bei denen Vitalitit und
Sinnenlust in verschiedenem Ausmaf8 mit Schuld gepaart sind, wie etwa bei
Galilei, bei Puntila, bei Azdak.

Das Fressen als Symptom sozialer Korruption wurde von Brecht also nicht
nur im Riickblick kritisiert. Stellte er schon in der einleitenden Tafelszene in

10 Zu letzterem vgl. W. A. J. Steer, »Baal: A Key to Brecht’s Communism«, German
Life and Letters, 19 (1965), 40-51.




224 Brecht Heute - Brecht Today

Baal die verlogene Moral und parasitire Geniifllichkeit des Biirgertums an den
Pranger!!, so ist der Einakter Die Kleinbiirgerhochzeit eine einzige Dekuvrie-
rung einer blindlings fressenden, pseudo-moralischen Gesellschaft, die die
Moglichkeit der Selbsterkenntnis durch die lehrhaften Anekdoten des Vaters in
Speise und Sahne erstickt. Im Revolutionsdrama Trommeln in der Nacht er-
hilt das Verlobungsfest unter Kleinbiirgern, die vom Krieg schmarotzt haben,
den wenig schmeichelhaften Szenenhinweis »Fressen« (I, 76). Zwar wird den
Fressern durch den wie ein Phantom auftauchenden Kriegsheimkehrer Kragler
der Geschmack griindlich verdorben, doch will der ausgemergelte Soldat selber
nichts anderes als seinen Teil vom Kuchen, der ungleich kiimmerlicher ausfillt
als Baals gewaltige »Portion« (XVII, 954). Kragler zieht den beschrinkten,
aber sicheren sinnlichen Genuf8 der unsicheren politischen Moral vor, indem
er dem Spartakusaufstand den Riicken kehrt und seine wiedergefundene, wenn
auch »beschidigte« Braut — ein kligliches Beuteobjekt — ins grofe weifle Bett
fithrt. Die »Zustimmung des Stiickschreibers«, die hinter dieser Handlungs-
weise »geahnt werden kann« (XVII, 945), wird nicht nur durch den spiteren
Brecht, sondern auch durch die parodistische Technik des Stiicks in Frage ge-
stellt!2. Als diminutiver Abklatsch der ersten Baal-Szene konfrontieren sich
auch hier die dekadente GenufSsucht der Profitler und der existentielle Genuf3-
anspruch des einzelnen, der nicht »verwurstet« werden will — mit dem wesent-
lichen Unterschied, dafl mit der Revolution eine sozialbewufte, moralische Al-
ternative ins Bild riickt. Bemerkenswert ist, daf die Gier der Balickes und die
Gier Kraglers durch den Krieg in kausalen Zusammenhang gebracht sind. Die-
se Konfliktsituation bildet ein Grundmodell fiir Brechts spitere Konfrontatio-
nen der »Groflen«, die am Fressen Appetit gefunden haben, und ihrer Opfer,
der »Kleinen«, deren Hunger, durch Entbehrung angefacht, sich mit dem néchst-
liegenden Bissen abfindet, ohne irgend etwas zu verindern!3. Zur Zuspitzung
des dialektischen Wechselverhiltnisses dieser beiden kontrdren Triebe: Fressen
aus Lust und Fressen aus Not, kommt es erst mit der stirkeren Herausbildung
von Brechts sozialokonomischem BewufStsein. .
Die kimpferische Potenz von Hunger, Armut und Not der Massen ist in den
11 Diese Szene hat Brecht besonders beschiftigt, wie ein Vergleich der verschiedenen
Baal-Fassungen zeigt. Vgl. Dieter Schmidt, »Baal« und der junge Brecht und die
von Schmidt edierten und kommentierten Bénde edition suhrkamp 170 und 218:
Baal. Drei Fassungen (Frankfurt/M., 1966, 41969); Baal. Der bise Baal der asoziale.
Texte, Varianten, Materialien (Frankfurt/M., 1968).
12 Hans Kaufmann, »Drama der Revolution und des Individualismus: Brechts Dra-

ma Trommeln in der Nacht«, Weimarer Beitrige (1961), Heft II, 316331 ; Guy Stern,
»Brechts Trommeln in der Nacht als literarische Satire«, Monatshefte, LXI (1969),
241-59.

13 Dieses problematische >Sich-seinen-Teil-herausschneidenc ist ein wiederkehrendes
Motiv, das die Entwicklung von Brechts Moralbegriff beleuchtet (vgl. Mann ist
Mann, 1, 332; Dreigroschenoper, 11, 457-458; Mahagonny, 11, 560; Die Mutter,
11, 840; Die Rundkdpfe und die Spitzképfe, IV, 1437; Turandot, V, 2249-2251).




Herbert Knust ) 225

frithen Stiicken Brechts noch nicht ausgewertet und tritt hinter einem forcierten
individualistischen Selbstanspruch zuriick, der sich in sinnlicher Gier und
raubtierhaftem Beutegeliiste ausdriickt. Im Baal hat die Armut noch grotesk-
absurden Anstrich. In Trommeln in der Nacht bildet sie nur einen bedrohlich
schattenhaften Hintergrund. Im Stiick Im Dickicht der Stidte werden Elend und
Armut als Folge riicksichtsloser Kampfmethoden etwas naher profiliert, doch
ist der physisch-kreatiirliche Hunger noch kein soziales Kampfmotiv. Vielmehr
hat der unerbittliche, raubtierhafte Zweikampf zwischen Shlink und Garga den
Anstrich eines personlichen Prinzipienduells, das mit stets wechselnder und
immer komplizierterer Methodik ad absurdum gefithrt wird. Es ist ein Kampf
aus purer Lust, aus Passion und Ausschweifung; Moral ist nur Mittel zum
Zweck. Die lyrisch-monologische FreBlust Baals ist in die dramatisch-dialogi-
sche Lust am Zihnezeigen umgeschlagen, aber auch diese wird durch die un-
endliche Vereinzelung des Menschen bedingt und begrenzt. Aus dem »meta-
physischen Kampf, der eine »Fleischerbank« hinterlat (I, 160), geht keine
Verstiandigung, kein Sieger hervor. Am Ende bleibt einfach der Jiingere, der
biologisch Lebendige — und beim Zuschauer der Eindruck einer ungeheuren,
allmihlich stagnierenden Energieverschleuderung am falschen Objekt. Das
modellhaft Neue am Konflikt dieses Stiickes, namlich die Situation: Wenn die
GroBen sich zerfleischen, werden auch die Kleinen gefressen, lenkt das Au-
genmerk aber schon auf einen neuen Hauptgegenstand des moralischen Ein-
satzes: den Kampf gegen die Ausbeutung der hungernden Vielen durch die
ichsiichtige GefraBigkeit der Einzelnen.

Der Gegenpart zum »Didkicht der Stidte« ist der Dschungel der Geschichte
in Leben Eduards des Zweiten von England, einem wilden Bestiarium, in
welchem sich die Groen wie briinstige, tollwiitige Tiger und Wélfe besprin-
gen, anspringen und zerfleischen. Die Umkehrbarkeit aller Werte wird in die-
sem Stiick exemplarisch demonstriert, zumal an der Moral. Die Ilias, die von
Lust, zehnjéhriger Schlacht um eine Frau und von »menschlicher Lippen Ver-
wandlung / In Tigerlefzen« (I, 214) berichtet, dient nicht als Belehrung, son-
dern als Prototyp fiir die seltsamen Geliiste zwischen dem Konig und seinem_
Giinstling Gaveston, der Konigin und Mortimer und — &hnlich dem Duell
Shlink-Garga — auch zwischen Eduard und Mortimer, Geliiste, welche sich in
einem dreizehnjihrigen gegenseitigen Abschlachten Luft machen, von dem
auch das ganze Land gefressen wird. Die MaBlosigkeit der Begierden und die
Lust am Kriegsgemetzel sind in einer bestialischen Bildersprache des Fressens,
Schlachtens und Zerfleischens objektiviert. Davon wird das auf Vernunft
bauende soziale Motiv der Volksernidhrung verschluckt. Um seines Lustkna-
ben willen verschleudert Eduard einmal willkiirlich die Hirsekammern in Ir-
land oder aber verspricht ein andermal jedem Bettler ein Pfund Fleisch. Mor-
timers Sorge um das Mehl, das London braucht, verrinnt vor dem Genuf an
seiner eigenen Grofle:




226 Brecht Heute - Brecht Today

Nur nicht zwischen )
Essen und Mundabwischen so kopfiiber
hinunter, weil ein Junges
um sein verrecktes Vatertier nach Blut blokt.
(I, 294)

Selbst die Sorge des Volkes um seine Nahrung wird relativiert durch die Lust
an dem, der sie ihm aus Lust versagt:

Fiir Londons Volk ein Fressen und Schauen.
Der Ko6nig Eduard mit seinen zwei Frauen.
(I, 212)

Der Soldat Baldock, der erst an der Miwirtschaft des Koénigs Kritik iibt,
dann sein Mundschenk wird, ihn dann in der Mehlkammer einer Abtei ver-
rit, damit seine Mutter in Irland Brot essen kann, versetzt schlieBlich sein
Geld in einer Volkswette, die darum geht, wer von den beiden grofen Volks-
schlichtern, Eduard oder Mortimer, die Oberhand behalten wird. Dieser im
kleinen dargestellte Sachverhalt beleuchtet ebenso wie die Widerspriiche im
groflen den allgemeinen Krebsfral der Leidenschaft an der Vernunft in einer
absurden Welt, in der fleischliche und geistige Lust, die eine in die andere
umschlagend, gleichermaBen verheerend sind, und in der eine Auge-um-
Auge-Zahn-um-Zahn-Gerechtigkeit nur den Kreislauf des Ubels fortzusetzen
droht.

Auch das »Lustspiel« Mann ist Mann ist eine neue Variation iiber des
Menschen einzige Konstante: die Lust, sich sein »Stiick Fleisch« herauszu-
schneiden (I, 332). Anhand eines nahezu mathematischen Beweises wird ge-
zeigt, wie der kleine Packer Galy Gay, der »fast keine Leidenschaften hat«
(I, 299)** und sich nur einen kleinen privaten Fisch zum Essen kaufen will,
durch berechenbare Manipulation seines GenuBtriebes, der ihn nicht nein
sagen ldflt, in eine unersittliche Kriegsmaschine umgebaut wird, die den Ka-
meraden die Portionen wegfrit und dabei Appetit aufs Zerfleischen be-
kommt:

Und schon fithle ich in mir

Den Wunsch, meine Zihne zu graben

In den Hals des Feinds

Urtrieb, den Familien

Abzuschlachten den Ernihrer

Auszufiihren den Auftrag

Der Eroberer. (I, 376)

Bezeichnend ist, dal dieser verwandelbare Galy Gay Austauschmann wird
fiir den Soldaten Jip, der auf derselben Basis verwandelt wird: fiir ein Stiick

14 Gesperrt gedruckte Hervorhebung durch Verfasser.



Herbert Knust 227

Beefsteak lifit er sich zum Gott einer Pagode umbauen im Dienst der Aus-
beutung der Glaubigen. Ebenso wie in Leben Eduards scheint die Umbkehr-
barkeit und Austauschbarkeit von Figuren im Negativen verhaftet.

Trotzdem werden Brechts moralische Intentionen immer spiirbarer. Wenn
am Ende von Leben Eduards des Zweiten der junge Eduard der Dritte, mit
dem nach seines Vaters und nach Mortimers lander- und menschenverschlin-
gender Schreckensherrschaft ein dritter Zyklus des Herrschens anhebt, ein
Urteil fallt, das als kalte Moral und entmenschte Gerechtigkeit bezeichnet
wird (I, 294-296), so entsteht die dringliche Frage, welche Art von Moral
iiberhaupt zu einer wirklichen Verdnderung der Verhiltnisse im Kreislauf
des Wechsels fithren kann. Wenn Brecht uns auf wissenschaftlich-behaviori-
stischer Basis die Verwandelbarkeit des Galy Gay in eine monstrose Kriegs-
maschine und des Jip in einen Gott, die sich beide in ihrer fressenden Zerstd-
rung erginzen und auswechselbar sind, explizit als Warnung vorhilt, so
heit das implizit, da die triebhaften, naturgebundenen Appetite des Men-
schen auch zu anderen Ergebnissen umfunktioniert und gesteigert werden
kénnen. Die positive Beantwortung dieser anfangs am negativen Beispiel
gestellten Frage nach neuer Moral geschieht aus wachsender soziologischer
Perspektive. In dem MafBe, in welchem sich Brechts soziales Bewuf3tsein
schirfte, verschirfte sich seine Kritik am amoralisch-individualistischen Ge-
nieBertum und dem daraus manipulierbaren Ausbeutertum. In dem von ihm
mit immer groferer Deutlichkeit dargestellten Kausalzusammenhang zwi-
schen Uberfluf und Mangel, Reichtum und Armut, Haben und Nichthaben,
Oben und Unten, GroR und Klein wird das Fressen zusehends zum typischen
Merkmal der Ausbeuter, der Hunger zum Hauptsymptom der Ausgebeute-
ten. Die wilde Raubtiersymbolik aus Leben Eduards wird auf die Brutalitd-
ten des Kapitalismus iibertragen. Unter dem Zeichen des Tigers, des Wolfs,
des Krokodils, des Aasgeiers und vor allem des Haifischs reifit der Ausbeuter
das Fressen an sich. Alle Grofen, Dicken werden suspekt. Mit der Gefrafig-
keit der raubtierhaften Grofen steigert sich der reiende Hunger der auf
eine ebenfalls tierische Stufe herabgedriickten Kleinen. Brecht, der einmal
wegen Unterernihrung in die Berliner Charité eingeliefert worden war, wuf3-
te, was er sagte, wenn er den Hunger nicht nur aus moralischen Griinden
unertriglich fand (XV, 287). So setzte er den Hunger in seiner ganz kreatiir-
lichen, notdiirftigen Vehemenz als ein Hauptmotiv gegen das Motiv des
Sich-Uberfressens. Die Konfrontation dieser kontriren Appetite auf sozial-
okonomischer Ebene spiegelt sich mit unterschiedlicher Intensitit in Brechts
Stiicken und theoretischen Schriften seit etwa 1926.

Die Dreigroschenoper, in der das Wechselverhiltnis von Fressen und Mo-
ral thematisch so stark in den Vordergrund tritt, ist nur ein Ubergangssta-
dium, das diesen Konflikt der Appetite auf zynische Weise beleuchtet. Der
Haifisch Mac, der Tiger Brown und der fette Ausbeuter Peachum sind die




228 Brecht Heute - Brecht Today

Raubtiere der Gesellschaft, die sich ihre Beute gegenseitig teils streitig ma-
chen, teils zuschieben. Das Gefihrlichste an ihnen — und darauf lenkt Brecht
durch seine kontrastierende »Verfremdungs«-Technik besondere Aufmerk-
samkeit — ist, daf3 sie nicht wie gewdhnliche Raubtiere an ihren offen gezeig-
ten Zihnen, Flossen und Klauen erkennbar sind, sondern diese unter mora-
lisierender Rede und dem weilen Handschuh der Sitte verbergen!s. Kurz:
sie vollfithren ihren Raub nach allen Regeln der Moral, Peachum nach der
Bibel, Mac nach der biirgerlichen Sitte, und Brown nach dem Gesetz. Aber
wo die einen unter dem Deckmantel solcher Moral ihr Steak ins Trockene
bringen, die besten Forellen aus dem Teich fischen (II, 399), mit gestohlenem
Fressen ihre Hochzeit feiern (I, 405-411), im Geschift wie im Krieg aus dem
Menschen ihr »Beefsteak Tartar« machen (II, 419-420), da miissen andere
nach den Richtlinien der némlichen Moral Stein statt Brot essen (II, 430),
haben nichts im Magen und leben in Hiitten, daran Ratten nagen (II, 447).
Eine Moral, die dem einen das Fressen ermdglicht, es dem anderen verbietet
und es zuldBt, da »der Mensch ... den Menschen peinigt, auszieht, anfillt,
abwiirgt und frifit« und vergessen 1i8t, »dafl er ein Mensch doch ist« (II,
458), hat offensichtlich ausgespielt. Aber die an die Adresse der Herren ge-
richtete logische Konsequenz und provozierende Gegenmoral ist eine sehr
zweischneidige Sache. Die Zeilen

Zuerst miif8t ihr uns was zu fressen geben
Dann kénnt ihr reden: damit fingt es an.

Das eine wisset ein fiir allemal:
Erst kommt das Fressen, dann kommt die Moral.
Erst mufl es méglich sein auch armen Leuten

Vom grofien Brotlaib sich ihr Teil zu schneiden
(11, 457-458)

werden von Mac und von Jenny gesungen, vom biirgerlichen Ausbeuter klei-
nen Stils und von der heruntergekommenen Spelunkendirne. Beide bekennen
sich zu demselben Motto. Beide setzen Fressen gegen Fressen. Die »héheren«
Kreise benehmen sich wie die »niederen« und die »niederen« werden sich be-
nehmen wie die »hdheren.« Diese anarchisch-absurde FreSmoral deutet zu-
nichst nur auf eine Zuspitzung, nicht auf eine Losung der verrotteten sozia-
len Verhdltnisse. Auch die ankldgerische Parodie der komplementiren

15 Durch dhnliche Verstellungskiinste werden auch die Frauen in Puntila hereinge-
legt: »Wir sind zu dumm fiir ihre Witze und Tricks und fallen ihnen immer wie-
der herein. Warum, sie schauen aus wie unsereiner, und das tiuscht. Wenn sie
ausschauten wie Biren oder Kreuzottern, mocht man auf der Hut sein« (IV,

1674).



Herbert Knust 229

Mahl- und Gerichtsszenen 148t nichts anderes erwarten. Das Hochzeitsessen
im Stall, eine wesentliche Neuerung gegeniiber der Gayschen Vorlage, ver-
bildlicht nicht nur, da8 Religion (Hochwiirden Kimball), Gesetz (Brown) und
kleinbiirgerliche Gaunerei (Mac) unter einer Decke stecken, sondern 1ift in
Anspielung auf die biblische Krippenszene auch durchblicken, daf3 die Heils-
botschaft in dieser Gesellschaft zur Beutebotschaft verkehrt worden ist, wie
ja auch Macs Henkersmahlzeit nicht aus Essig und Galle, sondern aus einem
delikaten Spargelgericht besteht, und in Umkehrung der Menschheitserls-
sung durch Christi Kreuzigung Mac selbst durch einen reitenden deus ex ma-
china vom Galgen erldst wird und als Menschheitsplage im Bankfach, d. h.
als Gauner groflen Stils, weiterleben wird. Das Motto vom Primat des Fres-
sens, mit dem sich die GroBten und die Kleinsten dann in extremen, unver-
sohnlichen Positionen gegeniiberstehen, wird — wie Die heilige Johanna
der Schlachthdfe am deutlichsten zeigt — nicht mehr geniigen. Die anarchische
Antithetik Fressen gegen Fressen wird durch eine neue, idealistische Moral
modifiziert werden miissen — aber noch war Brecht nicht so weit.

Sein néchster Schritt bestand darin, die Stirkung der einen Position vor-
zubereiten, indem er die andere schwiichte. Bei dem nach Verinderung drin-
genden Spannungsverhiltnis zwischen dem Frelbetrieb der Ausbeuter und
dem Hunger der Ausgebeuteten setzte er seine Hoffnung némlich ebenso auf
die Dekadenz der Ubersittigung wie auf die Kriftigung der neuen Appetite.
Die Verfallserscheinungen des Kapitalismus galten gleichermaflen fiir dessen
Kunstanschauung, den Kulinarismus, und es ist nur konsequent, wenn Brecht
in seiner Kritik an beidem das Gleichnis des tédlichen Sich-Uberfressens ge-
braucht.

Der Kulinarismus, ein Wort, das sich aus dem lateinischen culina-Kiiche
ableitet und »Freuden des Essens« oder »Tafelgenul« bedeutet, ist in Brechts
derber Metaphorik der korrupte Kunstgenuf3 der schmarotzenden Bourgeoi-
sie (XV, 469), die sich im Theater an Individuen sattfrift und wenig auf
Handlung gibt (XV, 49). Man kriecht in die Helden hinein, iflt, trinkt und
fithlt mit ihnen (XV, 53), konsumiert ihre Freude und genieflt ihren Schmerz
als Amiisement (XV, 143). Das Drama des groflen individuellen Erlebnisses
ist das Drama fiir »Menschenfresser«, die einfach alles schlucken: Shake-
speares Dritter Richard wird »mit Behagen« und Hauptmanns Fuhrmann
Henschel »mit Mitleid gefressen, aber immer gefressen« (XV, 149). Und
dieser »Zustand, in dem schon alles gefressen wird, ist viel »schlimmer als
der Zustand, in dem nur das Schlechte gefressen wird« (XV, 156). Eine Dra-
matik, die nur auf Mitgehen, Miterleben, Mitfithlen, Rithrung aus ist, ist
also eine »Menschenfresserdramatik« (XV, 214); und das, was das parasi-
tire Publikum nicht aus eigenen Stiicken frifit, wird ihm von der kulinari-
schen Kritik z. B. eines Kerr oder Diebold vorgekaut (XVIII, 164), einer Kri-
tik, die »mehr und mehr zu einer Sammlung von kulinarischen Naturlauten




230 Brecht Heute - Brecht Today

herabgesunken ist, einem in irgendwelche Worte gebrachten Schmatzen oder
AufstoBen« (XV, 377). Diese von Brecht so zynisch bedachte Menschenfres-
serdramatik hat offenbar zwei Seiten. Einmal wird der Mensch als Genuf3-
objekt auf der Bithne von einem kulinarischen Publikum verschlungen; dann
aber wird auch das parasitire Publikum selbst, das sich mit den Genuf3ob-
jekten identifiziert, indem es in diese hineinkriecht und selbst zum Objekt
wird, durch seinen eigenen Kulinarismus gefressen. Das heifSt: jene Men-
schenfresserdramatik der Einfiihlung raubt dem Zuschauer seine menschlich-
ste Figenschaft: das Denken. Seine Kritikfihigkeit wird durch sein rein
schmarotzendes Miterleben, seinen entnervenden, unfruchtbaren Genuflakt
(XV, 480-481) verkonsumiert, und er wird als entscheidungsunfihiges,
krankhaft iibersittigtes, appetitloses Objekt ausgeschieden (XV, 200).

In der Oper Aufstieg und Fall der Stadt Mahagonny nimmt Brecht den
Kulinarismus und die Gesellschaft, die ihn benétigt, zugleich aufs Korn. Die
Dekadenz des Fressens, Sich-Uberfressens und Gefressenwerdens spielt sich
auf zwei Ebenen ab. Was sie verbindet, ist das Gold. Mahagonny, die gol-
dene Netzestadt fiir efbare Vogel, ist eine Griindung von Haifischen rund
um den Angelstock, das Hotel zum Reichen Mann (II, 502-503). Die Beute,
die hier gekddert wird, sind die Unzufriedenen, die nichts genossen haben
und sich den Genuf$ kaufen wollen:

Denn es ist die Wollust der Manner
Nicht zu leiden und alles zu diirfen
Das ist der Kern des Goldes.
(11, 502)

Geld macht zweifach sinnlich (II, 515): die, die es haben und Geniisse wollen,
und die, die es wollen und Geniisse bieten. Somit ist Mahagonny Brechts
Bild vom kapitalistischen Welt-Theater, in dem kulinarische Geniisse als Ware
gehandelt werden:

Erstens, verge8t nicht, kommt das Fressen
Zweitens kommt der Liebesakt
Drittens das Boxen nicht vergessen
Viertens Saufen, laut Kontrakt.
Vor allem aber achtet scharf
Daf3 man hier alles diirfen darf.
(Wenn man Geld hat.)
(11, 532)

Doch der Mensch ist schrecklich, wenn er seinen »SpaBi« will, schrecklicher als
ein Taifun (II, 526). Die ziigellose Frefgier des Kapitalismus und Genuflgier
des Kulinarismus fithren zum Selbstmord. Jakob der Vielfra it drei Kilber,
dBe sich gerne selber und fillt tot um. Joe wird vom Dreieinigkeitsmoses, der




Herbert Knust 231

ja fiir Geld auch alles »darf« (einschlielich unfairen Kémpfens), zu Tode
geboxt. Paul Ackermann, der sich durch die schlimmste aller Siinden: Geld-
mangel, auf den elektrischen Stuhl bringt, sicht ein, da8 das »Stiick Fleischk,
das man sich fiir Geld sherausschneidet«, faul ist: »Ich al und wurde nicht
satt, ich trank und wurde durstig« (II, 560-561)%¢. Mahagonny geht schlief3-
lich im Kampf aller gegen alle unter.

Die Moral der Geschicht’ ist!?, daf} ein System der entfesselten Begierden
sich selbstmérderisch zu Tode frifit. Dies geht bereits einen Schritt iiber die
Dreigroschenoper hinaus, ist aber immer noch unbefriedigend. Doch Brechts
»episches Theater«, dessen Grundsitze er im Zusammenhang mit der Maha-
gonny-Oper programmatisch entwarf (XVII, 1009-1010), sollte ja auch kei-
ne Anspriiche befriedigen, sondern aktivieren. Er stellte dem kulinarischen
Genuf3 eine neue Art von Kunstgenuf3 gegeniiber, der nicht sittigen oder gar
iibersittigen, sondern den Appetit (im Sinne von appetere = verlangen, zu
erreichen suchen) kriftigen sollte (XV, 75). Er wollte kein konsumierendes,
verdauendes Genieflen, sondern ein produktives, kritisches Genieflen (XIX,
393). Damit die Kritik aus dem Schlemmertum herausgebracht wiirde, miisse
sie statt des #sthetischen, kulinarischen den soziologisch-wissenschaftlichen
Standpunkt einnehmen (XVIII, 106). Dieser kritisch-intellektuelle Genuf3
entstehe nicht beim Augen- und Ohrenschmaus (XV, 329), sondern bei der
belehrenden Denkaufgabe (XIX, 453), nicht beim sinnlichen Miterleben,
sondern beim forschenden Beobachten!®. Erst so erwachse eine moralische

16 Anscheinend eine inverse Anspielung auf die Gerechtigkeitsvorstellung der Berg-
predigt, Matthius, 6: »Selig sind, die da hungert und diirstet nach der Gerechtig-
keit; denn sie sollen satt werden« (vgl. Lukas 6, 21), bzw. auf Jesus als das Brot
des Lebens. Johannes 6, 26: » .. .weil ihr von dem Brot gegessen habt und seid
satt geworden . . . Wer zu mir kommt, den wird nicht hungern; und wer an mich
glaubt, den wird nimmermehr diirsten.«

17 Auf die moralischen Effekte seiner erneuerten Oper legte Brecht groSen Wert: »In
der Oper >Mahagonny« sind dies jene Neuerungen, die es dem Theater ermdgli-
chen, Sittenschilderungen zu bringen (den Warencharakter des Vergniigens sowie
den des sich Vergniigenden aufzudedken), und jene, durch die der Zuschauer mo-
ralisch eingestellt wird« (XVII, 1016, Anm. 1).

18 Den Miflbrauch wissenschaftlicher Forschung(sergebnisse) zu kulinarischen Zwek-
ken geiflelte Brecht nicht nur in seiner Theatertheorie, sondern auch in seiner Ra-
diotheorie: »Es war ein kolossaler Triumph der Technik, nunmehr einen Wiener
Walzer und ein Kiichenrezept endlich der ganzen Welt zuginglich machen zu kon-
nen« (XVIII, 119). Vgl. dazu das Wechselspiel zwischen kulinarischem und wissen-
schaftlichem Gebrauch des Teleskops im Galilei (111, 1247-48):

RATSHERREN Ich kann die Befestigungen von Santa Rosita sehen, Herr Galilei.
— Auf dem Boot dort essen sie zu Mittag. Bratfisch. Ich habe Appetit.

GALILEI Ich sage dir, die Astronomie ist seit tausend Jahren stehengeblieben,
weil sie kein Fernrohr hatten.

RATSHERR Mit dem Ding sieht man zu gut.

Ich werde meinen Frauenzimmern sagen miissen,




232 Brecht Heute - Brecht Today

Einstellung. Nun ist es zwar richtig, daf8 Brecht bereits in seinen fritheren
Stiicken, namentlich in der Dreigroschenoper und Mahagonny, durch Satire,
Parodie, Zynismus und andere Mittel der Verfremdung eine solche kritisch-
forschende Einstellung zu erzeugen suchte. Aber er hatte auch erfahren, da8
selbst Parodie und Zynismus kulinarisch genossen werden konnten. AuBer-
dem hatte er den soziologischen Appetiten, die er stirken wollte, immer noch
keine klare Zielrichtung gegeben. Also entschlof} er sich, nach dem Fressen
und dem Kulinarismus nun auch den neuen moralischen Appetit und die Be-
lehrung thematisch zu behandeln. Die Lehre aber war das, was er gerade
selbst erst gelernt hatte: der Marxismus.

In den Lehrstiicken spielt Brecht nicht mehr in erster Linie das Fressen
gegen das Fressen, sondern das Wissen gegen das Fressen aus, aber nicht das
Wissen um seiner selbst willen, sondern das praktische Wissen, welches
durch Verinderung der Verhiltnisse zu einer gerechten Verteilung der Le-
bensgiiter fithren und nicht nur einzelnen, sondern allen die Lust am Leben
ermdglichen soll. Nach wie vor dreht sich die Moral um die -»Nahrung« als
Inbegriff materialistischer Lebensgiiter und Voraussetzung zur Lebensfreude;
ja, der Kampf der Hungrigen um die Nahrung wird zum sittlichsten aller
Kémpfe, schon allein deshalb, weil in den herrschenden Ideologien die kor-
perlichen Bediirfnisse als »niedrig« gebrandmarkt wurden!®. Aber da Brecht
den intellektuellen Genuf3 der Zuschauer am abstrakten Denkprozess hoher
ansetzte als den kulinarischen Genu8 am rein Sinnlichen, tendierte er nun
auch dazu, den Sensualismus der Darstellung zugunsten der direkten Lehre
zu vermeiden oder abzuschwichen, in der Hoffnung, daf3 Lehre als Thema
und Belehrung als Methode zur Anregung der produktiven Appetite geniigen
wiirden. Die sinnfillige Bildersprache und besonders die Szenik des Fressens
(bzw. Hungerns) weicht der formelhaften Stilisierung in demonstrativen Lie-

daB das Baden auf dem Dach nicht mehr geht.
GALILEI Weift du, aus was die Milchstrale besteht?
SAGREDO Nein.

GALILEI Ich weifl es.

19 Z.B.: »Die Zeiten der dufersten Unterdriickung sind meist Zeiten, wo viel von
grofen und hohen Dingen die Rede ist. Es ist Mut ndtig, zu solchen Zei-
ten von so niedrigen und kleinen Dingen wie dem Essen und Wohnen der Arbei-
tenden zu sprechen, mitten in einem gewaltigen Geschrei, dafl Opfersinn die Haupt-
sache sei« (XVIII, 223). »Als niedrig gilt, was fiir die Niedergehaltenen niitzlich
ist. Niedrig gilt die stindige Sorge um das Sattwerden« (XVIII, 235). »Die kér-
perlichen Bediirfnisse spielen fiir den Realisten eine riesige Rolle. Es ist geradezu
entscheidend, wieweit er sich von den Ideologien, den Moralpaukereien losma-
chen kann, welche die korperlichen Bediirfnisse als »niedrig« brandmarken. ..
Die Sinnesfreudigkeit tritt freilich in unserer Zeit der Ausbeutung des Menschen
durch den Menschen als Beschiftigung mit dem Hunger, der schlechten Wohnung,
der sozial indizierten Krankheit, der Perversion der Sexualverhiltnisse auf« (XIX,

371).



Herbert Knust 233

dern und belehrenden Choreinlagen, in denen die wirtschaftlich-gesellschaft-
lichen Prozesse rationell und rational analysiert werden, z. B. in Zeilen wie:

Das Essen von unten kommt
Zu den Essern oben. Die
Es schleppen, haben
Nicht gegessen
' (Die Mafinahme, 11, 643)

oder:

Aus der Gefahr steigt der eine
Aufatmend an das eroberte Ufer.
Er betritt sein Besitztum
Er it neues Essen.
Aber der andere steigt aus der Gefahr
Keuchend ins Nichts
(Die Ausnahme und die Regel, 11, 806)

oder:

Denn das Korn nimmt der Feind weg.
Der Bauer
Wischt den Schweifl aus den Augen
Aber das Brot ifit
Der das Schwert hat.
(Die Horatier und die Kuriatier, IIl, 1053)

Eine in Leben Eduards noch als nebensichlich empfundene und in der zwei-
ten Fassung gestrichene Zeile »Das Mehl wird davon nicht billiger?0« wird
im Badener Lehrstiick vom Einverstiindnis in der Formel »das Brot wurde
davon nicht billiger« (II, 592-593) zum leitmotivischen Beweissatz dafiir,
daB der Mensch dem Menschen nicht hilft und daB8 die Moral der Hilfe
schlieBlich abgelehnt und durch die Moral der Weltverédnderung ersetzt wer-
den mu8, die auch die Moral der gerechten Brotbeschaffung ist. In der Mag-
nahme wird diese Moral durch antithetisches Vordemonstrieren der ES- und
Ehr-Motivik gestiitzt. Dem Leib- und Tischlied des Héndlers — dessen »Fref-
moral« aus der Sicht der Elenden treffend in den Worten des jungen Genos-
sen formuliert ist: »der Mangel wird fiir sie gekocht, aber ihr Jammer wird
verzehrt als Speise« (II, 654) — werden drei Félle von »ESmoral« entgegen-
gehalten, von denen aber nur einer zu wirklichen Ehren kommt: nicht das
sechsmal im Refrain der reisschleppenden, ausgehungerten Kulis geduflerte
Motiv: »Zieht rascher, die Mauler / Warten auf das Essen« (II, 640-643); nicht

20 Leben Eduards des Zweiten von England. Vorlage, Texte und Materialien. Ediert
von Reinhold Grimm (edition suhrkamp 245, Frankfurt/M., 1968), S. 117.




234 Brecht Heute - Brecht Today

die vom jungen Genossen abgelehnte unwiirdige EfSgemeinschaft mit dem
Héndler, die vielleicht zur Bewaffnung der Kulis hitte fithren kénnen; son-
dern nur das Verhalten jener, die am »kargen Tisch« (II, 636) die groBe Tat
der Befreiung besorgen:

Aber es lidt der drmliche Esser die Ehre zu Tisch
Aus der engen und zerfallenden Hiitte tritt
Unhemmbar die GroSe.

(11, 639)

Gegeniiber dieser Moral wird alle andere Ethik relativiert oder verdammt,
nicht nur die Regel der individuellen Selbstbehauptung: »Es setzt sich zum
Essen, wer den Sieg sich erstritt« (II, 808), oder die Ausnahme der indivi-
duellen Hilfeleistung: »Er / Gibt einem Menschen zu trinken, und / Ein Wolf
trinkt« (II, 820), sondern vor allem auch die groBziigige Ehren-Abspeisung
der Hungernden, worauf Brecht in geiflelnden Hinweisen immer wieder das
Augenmerk lenkte in wohldosierten Formeln wie: »Und wie verschwende-
risch verteilen die Satten Ehre an die, welche sie sittigen, selber hungernd«
(XVIIL, 232), oder: »Denn was soll mir die Ehre dann / Wenn ich kein Brot
fiir kaufen kann?« (111, 1023).

In den Stiicken Die heilige Johanna der Schlachthife und Die Mutter
kommt Brecht wieder zur szenischen Gestaltung des Fressen/Moral-Komple-
xes zuriick. Durch die Erweiterung der formelhaften zur bildhaften Zeige-
gestik riickt ein betont sinnfilliges Element wieder in den Vordergrund, das
die Belehrung keineswegs verdringt, sondern sich ihr beiordnet. Obwohl
Brecht oft genug die Wichtigkeit der abstrakten Erfassung von Prozessen be-
tonte, griff er doch immer wieder sinnlich verdeutlichende Bilder auf. Selbst
den kritischen KunstgenuB verglich er einmal mit dem EfprozeR (XVIII,
274). Auch war er zu sehr Theatermann, als da er auf visuelle Bildhaftig-
keit verzichten konnte. Er mufSte sich sagen, daf die Zuschauer, an die er
appellierte, ja nicht nur einen scharfen Intellekt, sondern ebenso ihre fiinf
Sinne mitbrachten, daf8 die Appetite, die er in ihnen erregen wollte, ihren
sinnlichen Beigeschmack nicht einbiien durften. Um dem Volk niher zu
kommen, hatte er ihm, wie einst Luther, aufs Maul geschaut, aber auch dem
Doktor Luther selbst, und da wimmelte es nur so von sinnfilligen Gleichnis-
sen — unter ihnen nicht zuletzt die Topik des Essens — als Vermittler der Mo-
ral. Schon 1922 hatte Brecht das Interesse am Gleichnis als »eine héhere Art
von Interesse« bezeichnet (XV, 62). Gerade aus kulinarischen Gleichnissen
lief sich fiir das Volk Lehre holen. In Brechts theoretischen Schriften, beson-
ders in seinen Ausfithrungen zum Realismus, zeichnet sich in zunehmendem
MaBe die Wiedereinbeziehung des Sensualismus zum Zweck der Erkennt-
nisvermittlung ab.

Uns interessiert in diesem Zusammenhang vor allem der Appell an den



Herbert Knust 235

Geschmacks-Sinn. Auf rein sprachlicher Ebene begegnen uns auch weiterhin
noch stilisierte Formeln konomischer Wechselverhiltnisse. Daneben mehren
sich aber die realistischen Details als sinnfillige Demonstrationsobjekte, so
z. B. wenn der Sinn eines pointierten Satzes wie »Doch zum Essen setzt sich
der / Und der geht weg und schafft das Essen her« (III, 1035) in folgender
Verbildlichung dargestellt wird, die ihrerseits durch die szenische Gestik des
Duckens und Auf-den-Tisch-Hebens untermalt wird:

Der Pachtherr griibelt Tag und Nacht
Was er alles noch kriegen kann
Und wenn er sich etwas ausgedacht
Das Pichtervolk schafft es ihm ran.
Auf den Tisch
Stellt es ihm Suppe und Fisch
Einen Bottich mit Wein
Gief3t es ihm hinein.
In sein Bett
Bringt es noch ein Kot'lett
Mit Kartoffelsalat
Und dann legt es ihn ins Bad.
(I11, 971-972)

Brecht bemiiht nicht nur diinne Suppe, Kartoffel, Kleie und karges Brot zur
belehrenden »Appetitanregung«, sondern auch leckere Bissen, bis hin zu lu-
kullischen Delikatessen,

... Lammfleisch mit Lorbeer und Dill!
Kappadozisches Wildpret! Thr Hummern vom Pontus!
Und Thr phrygischen Kuchen mit den bitteren Beeren!

AV, 1455)

Aber er serviert sie keineswegs als kulinarische Happen, sondern héngt sie
als Koder an verfremdende Haken, welche belehrende Widerspriiche aufrei-
Ren und dazu dienen sollen, die Appetite zu kontrollieren und in neue Bah-
nen zu lenken. Vor allem findet er es niitzlich, den soziologischen Blick durch
befremdlich scheinende Fragen nach der Entstehung und Beschaffung solcher
Speisen zu schirfen: »Wuflten sie, wo das Korn wuchs, das sie aflen? Kann-
ten sie den Namen des Ochsen, den sie als Filet verspeisten?« (XV, 210).
»Meint man, die tragische Wirkung tritt ein, wenn der Zuschauer sich fragt,
ob denn das Essen, das Lear von seiner Tochter fiir 100 Hoflinge verlangt,
da ist, woher es gegebenenfalls zu schaffen wire?« (XV, 333). Durch para-
doxen Gebrauch bildstarker Redewendungen aus der Volkssprache verwan-
delt Brecht gastronomische (und gastrische) Effekte in moralische Effekte, so
etwa, wenn die Kleinen Kohldampf schieben, bis die Schiebung der Groflen
vorbei ist, ausgehungerte Arbeiter horen, Gottes Wort sei noch siifler als




236 Brecht Heute - Brecht Today.

Schlagsahne, die Suppe aber nicht fett wird durch den Dienst fiir den lieben
Gott (II, 672, 675, 685); wenn einem geniifllichen Amtsrichter plotzlich eine
schone Suppe eingebrockt wird (I, 1112), oder wenn das Fernrohr, mit
dessen Hilfe ein neues Leben anbrechen kénnte, fiir ein Butterbrot verkauft
wird (III, 1252); wenn man hungert, da8 die Schwarten krachen, ein Soldat
seinen Rittmeister, der ihm das Trinkgeld versauft, zu Koteletten hauen will,
einem vor Hunger nach Kapaun, Senfsofle, gelben Riiben und Rotkohl der
Frieden zum Hals heraushingt, beutelustige Soldaten ins Gras beiflen und
Dreck fressen miissen (IV, 1361, 1392, 1418, 1357, 1438); oder wenn man
sich alle Finger danach leckt, nichtsnutzige Gotter zu bewirten, Shen Te der
Magen knurrt, auch wenn der Kaiser Geburtstag hat, Sun die Wiederauffin-
dung der schluchzenden Shen Te als ein gefundenes Fressen betrachtet (IV,
1491, 1494, 1589); wenn Eva weif, auf welcher Seite Mattis Brot gebuttert
ist (IV, 1662), oder die fliichtende Grusche in einem Wirtshaus den Rat er-
halt, »verschwinde wie die Wurst im Spinde« (V, 2032). Umgekehrt wird
aber auch der Belehrung durch Gaumeneffekte Schmackhaftigkeit verlichen,
so etwa, wenn man hort, der Marxismus werde »wie warme Semmeln hin-
eingefressen« (I, 862), das Volk schnappte nach Wahrheit (III, 1258), oder
wenn dem »abgeschmackten«, fruchtlosen Disput der Hofwissenschafiler Ga-
lileis lustvolles, weltverinderndes Wissen gegeniibersteht, das man ver-
schlingt, wie den Apfel der Erkenntnis (I1I, 1267, 1297).

Bei der Ergidnzung der Sprache durch Szenik verdichtete Brecht das zen-
trale Problem der Rechtsfindung und Nahrungsbeschaffung zu komplexen
Bildern, die sowohl emblematischen als auch gestischen Charakter haben. Die
dialektische Struktur dieser Bilder verweist immer wieder auf das Wechsel-
verhiltnis von (Fr)Essen und Moral, so etwa in dem Nebeneinander von
Suppengeschirr und Buch, EStopf und Bibel in Die Mutter, von Milchtopf
und Buch, gemisteten Ginsen und den Discorsi im Galilei. Das Pendant zu
den in Flugblatter eingewickelten EfSwaren der Pelagea Wlassowa ist das
ins Tischtuch gepackte Fernrohr des Galilei. Oder man denke an die Wurf-
schlacht mit Semmeln, Brotlaiben und Bienenstichen in Der Brotladen?!, an
die Simultanszenik und die Gewehre und Brote der Frau Carrar, an die auf
Bajonette gespiefiten Brotlaibe in Die Tage der Commune. Besonders kom-
plex ist die bilderreiche Schlulszene von Die Rundkopfe und die Spitzkopfe:
zu Fiilen der tafelnden Pachtherren l6ffelt der gefiigige Pichter Callas seine
Suppe, wihrend die rebellischen Pichter unter dem Galgen stehen; zu spét
belehrt schiittet Callas seinen Teller aus; ein grofes Kanonenrohr senkt sich
tiber den Efitisch, und ein grofes, rotes Sichelzeichen erscheint an der Wand,
wie das Menetekel bei Belsazars Gastmahl. Nicht weniger sinnfillig sind die
Bilderbogen von Furcht und Elend des Dritten Reiches, wo die Mehrzahl der

21 Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Geschichte »ESkultur« (X1, 337-343).



Herbert Knust 237

vierundzwanzig Szenen in konkreter Optik Variationen iiber das Thema
(Fr)Essen und Moral abhandeln. Zahlreiche andere kulinarisch-belehrende
Demonstrationsobjekte lassen sich anfiihren: Maulers Fleischkonserven, Jo-
hannas Heilssuppe, Galileis und Andreas Apfel, Frau Sartis Kringel, Mutter
Courages Kapaun, Lukullus’ Kirschbaum, Shen Tes Reis, Herrn Puntilas
Schnapsflaschen, Mattis Hering, Arturo Uis Karfiol, Simone Machards E8-
korbe, Anna Kopeckas »Kelch«, Schweyks Hund, Balouns Mahl, Grusches
Gans, Azdaks Kise, Nu Shans Brotkorb, usw. Aber die komplexen Zusam-
menhinge, die Brecht mit ihrer Hilfe aufzeigt — und vor allem die kunstvolle
Art und Weise, wie er sie aufzeigt — erfordern Einzelanalysen, die im folgen-
den nicht ausgefiihrt werden konnen. Doch sei kurz skizziert, wie auch in
Brechts Meisterwerken die (Fr)Ess-Metaphorik und -Szenik entscheidend
dazu beitrigt, die zu groflen oder zu kleinen Appetite — wie Brecht einmal
die Inhalte seiner Stiicke bezeichnete (XV, 70) — zu deuten und zu regulieren.
In keinem Stiick hat Brecht das Wechselverhéltnis zwischen Fressen und
Moral schirfer gestaltet als in Die heilige Johanna der Schlachthiéfe. Unter
dem Eindruck der Weltwirtschaftskrise von 1929 und seiner Lektiire des Ka-
pitals griff er auf Sinclairs Chicago-Roman Der Sumpf zuriick, den er schon
zehn Jahre vorher als Antidosis gegen Schillers Freiheitsideologie empfohlen
hatte (XV, 9-11), und demonstrierte in einem seiner bittersten und gelun-
gensten Gegenentwiirfe die entmenschende Gewalt des Hungers und vor al-
lem die menschlichen Gewalten, die ihn verursachen. Dem von Schiller ideali-
sierten Biindnis zwischen dem Konig von Frankreich und dem Gott der
Schlachten, vermittelt durch den edlen Opfersinn der heiligen Johanna der
Schlachthofe, hilt Brecht das kommerzielle Biindnis zwischen dem Konig
der Chicagoer Schlachthéfe und der Heilsarmee, zustande gebracht durch die
gutherzige Naivitit der heiligen Johanna (Dark) der Schlachthofe entgegen.
Doch belie8 er es diesmal nicht — wie in der Dreigroschenoper oder in Ma-
hagonny — bei der zynisch-parodistischen Demaskierung der Allianz zwischen
kapitalistischer Freflmoral und pervertierter christlicher Ethik, der die Hun-
gernden und Lechzenden zur Beute fallen, sondern er konfrontierte diese
Allianz mit einer Inszenierung der marxistischen Moral, mit der er in den
Lehrstiicken noch ziemlich abstrakt experimentierte. Die Brutalitidt des Kamp-
fes um die Beute und die dadurch verursachte »gemeinste Frefgier, tierisch-
ste Gewohnung« (II, 406) der Hungernden prallen in Kontrasten von unge-
heurer Bildstirke aufeinander. Die Welt ist ein blutiges Schlachthaus: Vieh,
Packherren, Arbeiter und sogar der liebe Gott werden — vereint durch das
zentrale Bild des briillenden abschlachtbaren Ochsen (dem man das Maul
nicht verbinden soll) — zur konsumierenden und konsumierbaren Ware ge-
stempelt. Dieses Motiv erhilt seine grifSlich-groteske Zuspitzung im Fall des
Arbeiters Luckerniddle, der in den Sudkessel stiirzt, wie das Viehfleisch zu
Blattspeck verarbeitet und in Biichsen gepackt wird, und dessen Platz und




238 Brecht Heute - Brecht Today

Rock gleich begierig von einem Ersatzmann eingenommen wird. Verbunden
damit ist wohl das krasseste Beispiel menschlicher Erniedrigung durch Hun-
ger, der zwangsliufig das Fressen vor alle Moral stellt: nimlich Frau Ludker-
niddles ans Kannibalistische grenzendes Einverstindnis, fiir zwanzig Mittag-
essen ihren Mann zu vergessen.

In diese Schlachthauswelt, in der sich die FreBgier von Ausbeutern und
Ausgebeuteten auf Gedeih und Verderb gegeniiberstehen, tritt Johanna mit
dem Anspruch, da8 auf beiden Seiten die christliche Moral doch vor dem
Essen kommen miisse. Die Widerspriiche in ihren (von Brecht weidlich aus-
geschlachteten) Bibelgleichnissen fithren aber nur zum Gegenbeweis. Den
Borsenhaien predigt sie eine Moral, die denen letzten Endes wieder das Fres-
sen ermdglicht: »Betrachten Sie doch einmal den Dienst am Nachsten einfach
als Dienst am Kunden! Dann werden Sie das Neue Testament gleich verste-
hen und wie grundmodern das ist« (II, 705). Die Hungernden wiederum
speist sie im Sinne des biblischen »Der Mensch lebt nicht von Brot allein«
mit diinner moralischer Suppe ab. An sich selbst muf sie erfahren, dal die
Macht des Hungers vor dem »Hoéheren« kommt. Durch Entbehrungen und
Miferfolge getrieben, geht sie zu Mauler, der sich von seinem pseudo-morali-
schen Schwicheanfall durch den Genuf eines halbrohen Beefsteaks erholt
hat, das ihm wieder Lust zum Hautabziehen gibt. Wie Mauler ihr nutznie-
Bend die Moral aus der Hand frifit, so macht sich Johanna, gierig wie zuvor
die Frau Luckerniddle, iiber das notdiirftige Essen aus Maulers Hand her®2,
obwohl sie ihn gerade mit dem siindigen Adam verglich, der »die Hinde so-
zusagen wieder bis iiber die Ellenbogen in einer Hirschkuh« hat (II, 728).
Aber Mauler sieht die Moral nicht aus der Perspektive Adams, sondern aus
der Perspektive Gottes: ihm liegt daran, daf der opferfordernde Gott der
Hungernden wieder aufgerichtet wird, damit der opferfressende Gott der
Schlachthofe weiterexistieren kann. In ihrer allmihlichen Erkenntnis dieser
Zusammenhinge wendet sich Johanna den Kommunisten zu, verrit deren
Sache aber, weil sie vor Gewalt zuriickschreckt. Noch gehort sie nicht zu den
vollig Erniedrigten; noch weifs sie, daf8 man auf sie mit einer Suppe wartet. Erst
als sie nichts mehr zu hoffen hat, als sich das grofle Schneetreiben wie ein
Leichentuch um sie legt, aus welchem ihr Stimmen ihr Versagen ins Gewissen
rufen, sieht sie, da8 nur vollige Selbstverleugnung zur Anderung der Dinge
fiithren kann. Den neuen Vertrag zwischen dem Koénig der Schlachthéfe und
dem Gott der Heilsarmee kann sie nicht mehr verhindern. Sie war Anstifte-
rin und wird Opfer dieses Biindnisses, das den Miihseligen und Beladenen
den Topf weiter mit gerade soviel Suppe fiillt, daB8 sie ihr Handwerkszeug

22 DIE DREI PACKHERREN (zu Johanna): » ...Da sollen Sie doch EinfluB haben.
Es heiflt, der friit Ihnen aus der Hand« (II, 721) und JoHANNA (zu Mauler): »Ja,
und darum dachte ich, ich gehe einmal zu dem Herrn Mauler.« Sie beginnt gierig
zu essen (II, 729).




Herbert Knust 239

nicht zerschlagen und ihren Brotkorb nicht zertrampeln (II, 772). Dieses
Komplott ist nétig, begriinden die Schwarzen Strohhiite, denn es bleibe
»alle / Miihe Stiickwerk, unbeseelt / Wenn der Stoff dem Geiste fehlt«; und die
Schlachter stimmen zu: »Herrlich ist’s in jedem Falle / Wenn sich der Geist
dem Geschiifte vermihlt!« (II, 779). Das heift nichts anderes, als da8 in der
religiésen Praxis das Fressen die Seele der Moral, fiir die Geschiftspraxis die
Moral die Seele des Fressens ist, und fiir beide erst das Fressen, dann die Mo-
ral kommt. Diesen zwei Seelen in des Menschen Brust, die sich so briiderlich
vertragen, setzt die sterbende Johanna in einer letzten groSen Geste eine
neue Moral vor dem Fressen entgegen: unter dem Hosianna-Gesang aller
Versammelten versucht man, ihr ein Gnadensiippchen einzufléBen. Zweimal
weist sie den Teller zuriick; das dritte Mal ergreift sie ihn, hélt ihn hoch wie
eine Monstranz und schiittet ihn aus. Kein anderes Bild kénnte pointierter die
christliche Erlésungsmoral in marxistische umsetzen: dort die Hostie, der
Leib des Herrn, als Sinnbild géttlichen Opfers zum Wohle der Menschheit —
hier die verschiittete Suppe als Sinnbild menschlichen Opfers zum Wohle der
Menschheit. In dieser Verwandlung liegt beileibe nichts Blasphemisches,
wenn man die humane Gesinnung hinter beiden Motiven bedenkt.

Aber bei aller radikalen Konsequenz im Dienst einer neuen Humanitit,
die gar nicht so neu ist, haftet diesem Bild doch auch die ganze Problematik
der marxistischen Utopie an. Erst angesichts des Todes bekennt sich Johanna
zur kommunistischen Lehre, die zur Lebensfreude aller fithren soll. Im Ver-
hor des Lukullus sind es die durch Sinne nicht mehr bestechlichen Stimmen
der Toten, die fiir die »gern lebende Nachwelt« sprechen. In anderen Lehr-
stiicken forderte Brecht immer wieder die Todesbereitschaft des einzelnen zur
gliickbringenden Verinderung der Welt. Glaubte er wirklich, den gesunden
Appetit des Publikums auf das diesseitige Leben dadurch stirken zu kénnen,
daB er die individuelle Negierung dieses Appetits zur Voraussetzung machte,
also eine Tugend verlangte, die in ihrer Selbstlosigkeit simtliche christlichen
Tugenden iibertreffen mufite? Gab es nicht eine Moral fiir das Leben, die sich
mehr am Leben selbst als am Tod orientierte und den Appetit des einzelnen
etwas schmackhafter mit dem Appetit der Gesamtheit verband?

Wie sehr Brecht dieses Problein beschiftigte, zeigt seine wechselvolle Ar-
beit am Schauspiel Leben des Galilei, in welchem er Sensualismus und Lehre,
Individualismus und soziales Bewuf3tsein einmal aufs engste verflocht, dann
wieder bewuf3st trennte. Galileis Sinnlichkeit ist kein reiner Kulinarismus,
sondern gekoppelt mit Vernunft: er denkt aus Sinnlichkeit; Wissen ist fiir
ihn gleichbedeutend mit Leidenschaft, Forschung mit Wollust; er iflt die Oli-
ven nicht geistesabwesend (III, 2309); bei gutem Essen fillt ihm am meisten
ein (III, 1253); er liebt die Fleischtdpfe und sammelt dabei Beweise (III,
1259). Es entsteht der Eindruck, dafl Ef- und Lehrmoral Hand in Hand ge-
hen, auch in sozialem Sinn, denn Galileo zihlt darauf, da8 die wissenschaft-




240 Brecht Heute - Brecht Today

lichen Entdeckungen eine Verinderung der Gesellschaft herbeifiihren, dafd
ein grofles Zeitalter angebrochen ist, in dem zu leben fiir alle eine Lust ist.

Erst angesichts der Todesfolter wird die Einheit seiner sinnlichen und gei-
stigen Lust in zwei widerspriichliche feindliche Pole zerspalten. Unter dem
Druck der Inquisition widerruft Galileo seine Lehre, schmuggelt aber eine
heimlich verfertigte Kopie der Discorsi aus dem Land. Sein spéterer Ver-
nunftstandpunkt, der Widerruf aus Sorge um sein leibliches Wohl sei ein
verdammungswiirdiger Verrat an der Menschheit und der Standpunkt seines
Schiilers Andrea, der Widerruf als Tiuschungsmandver verrate eine neue
Ethik im Dienste der Menschheit, schlieen sich nicht gegenseitig aus. Zu-
schauer, die aus dem einen oder dem anderen Argument praktische Lehre
z6gen — und da beginnt nach Brecht erst die wirkliche Moral — wiirden sich,
jeweils auf besondere Art dem sozialen Wohl verpflichtet, in die Hénde arbei-
ten, wie Brecht ja auch selbst in der letzten (fiinfzehnten) Szene des Stiicks
eine Synthese aus Galileis und Andreas Ethik bildet.

Der Todesmut des einzelnen ist also keine absolute Voraussetzung fiir die
Verinderung der Welt. Der Hypothese: Wenn Galileo den Tod nicht fiirch-
tete, wiirde die Welt schneller verindert, kann aufgrund der noch vor der
Inquisition liegenden Widerspriiche eine andere Hypothese entgegenge-
halten werden: Wenn Galileo sich in bestimmten Situationen anders ver-
halten hitte — ohne deshalb sich und seine Lehre aufzugeben — wire es
nicht zur Inquisition gekommen. Denn Galileos Schuld liegt nicht in erster
Linie in seinem Widerruf, sondern darin, dafl er, der seiner Zeit weit voraus
war, allzu optimistisch die spontane Sinnen- und Vernunfteinheit auch von
der Menschheit erwartete. Dieser Glaube, der sich bei einem, der das Zwei-
feln lehrt, seltsam paradox ausnimmt, wird nirgends schlagender widerlegt
als in dem revolutioniren Chaos der Fastnachtszene und der Reaktion der
Kirche. Galilei tauscht sich, wenn er beim Volk die Einstellung voraussetzt,
mit der Vernunft komme auch das Essen, ohne die Tatsache einzuriumen,
da mit dem Essen auch die Vernunft komme. Diese Gegensitze deuten sich
in einer Reihe von nebensichlich scheinenden Argumenten an, so z. B. in Ga-
lileis Bemerkung: »Und du weift, ich verachte Leute, deren Gehirn nicht
fihig ist, ihren Magen zu fiillen« (IlI, 1259) und Frau Sartis Kommentar:
»Ich wuflte, was ich sagte, als ich ihm riet, den Herrn zuerst ein gutes Abend-
essen vorzusetzen, ein ordentliches Stiick Lammfleisch, bevor sie iiber sein
Rohr gehen. Aber nein! Sie ahmt Galilei nach: >Ich habe etwas anderes fiir
sie<« (I11, 1262). Solche Widerspriiche werden erst dann iiberbriickt, wenn das
Interesse fiir die MilchstrafSe und andere Gestirne des Himmels Hand in Hand
geht mit dem Interesse fiir die tigliche Milch und den notwendigen Lebens-
bedarf. Galilei selbst sieht das ein (III, 1340), aber Andrea zeigt den prakti-
schen Weg in der letzten Szene, der Brecht — wie auch anderen seiner Schluf3-
szenen — besonderes Gewicht gab.



Herbert Knust 241

Und zwar demonstriert er diesen Weg anhand der zwei Leitmotive, die
schon im ersten Satz des Galilei als zentrale Begriffsbilder fiir Nahrung und
Belehrung auftauchen: Milchkrug und Buch. Andreas Grenziiberschreitung
versinnbildlicht den Ubergang zu einer neuen Zeit durch die Synthese zwi-
schen Wissenschaft und Sorge fiir das Volkswohl: mit den Augen verschlingt
er Galileis Discorsi, zugleich verfolgt er aber mit den Ohren das Gesprich der
Jungen, welche glauben, die alte Marina komme nur als Hexe zu einem Topf
Milch. Andreas letzte Handlung, mit der das Stiick schlieSt, besteht darin,
daB er Wissen fiir die Jungen und einen Krug voll Milch fiir die alte Marina
verteilt, Belehrung fiir die abergldubische, doch wissensdurstige neue Gene-
ration mit Hilfsbereitschaft fiir die Hungrigen der alten Generation verbin-
det. Dies ist nicht Brechts einziges Beispiel einer Gestik, die eine Existenz-
erleichterung eher von einer umsichtigen, allmahlichen Erziehung durch Wis-
sen und Giite als von einer revolutioniren, leidvollen Umkehrung der Dinge
abhingig macht.

Die im Leben des Galilei angestrebte Synthese von Sensualismus und Ver-
nunft, Lebenshunger und Wissensdurst im individuellen wie im sozialen Be-
reich zerfillt in Mutter Courage und ihre Kinder wieder in eine scheinbar
hoffnungslose Antithetik. Wie im Galilei begegnet uns auch hier gleich am
Anfang Brechts zentrales Doppelmotiv in einer verfremdenden Wendung
des Feldwebels: »Wo soll da Moral herkommen . . . Jeder friflt, was er will«
(IV, 1349). Sind im Galilei die belehrten Kinder die Hoffnung der neuen Ge-
neration, so sind sie in Mutter Courage die Opfer der alten. Aber Brecht will
den Todesmut der stummen Kattrin, die eine Stadt vor dem Feind warnt,
keineswegs glorifizieren. Vielmehr fordert er ein moralisches Bewuftsein,
das die sich bedingenden Paradoxe im Fluf des Lebens zu einem Ausgleich
bringen soll und nicht erst in eine absurde Polaritit auseinanderspalten l4ft,
wo in uniiberbriickbarem Gegensatz der Stein zu reden beginnen muf3, weil
der Mensch, zum Raubtier geworden, schweigt. Die bestialische Fremeta-
phorik als Ausdruck fiir die im Krieg vertierte Menschheit reicht bis zum
Kannibalismus??. Im Gesprich mit Feldkoch und Feldprediger, die selber die
vom Krieg lebende und dem Krieg dienende Aufspaltung von Fressen und
Moral verkdrpern, ist die Courage nahe an der Erkenntnis, daf8 das Fressen
und die »Ethik« des Todesopfers sich gegenseitig bedingen (IV, 1365). Trotz-
dem frifit sie als Hy#ne der Schlachtfelder das Brot, mit dem der Krieg seinen
Mann ernihrt (IV, 1355, 1409, 1414), beiit den Gulden, den ihr der Krieg
bringt (IV, 1359), wofiir ihre Familie im kleinen — wie die Menschlichkeit im
groBen — vom Krieg gefressen wird. Was der Courage als belehrendes Prin-
zip nicht aufgeht, wird den Zuschauern an zahlreichen sinnfélligen Gleich-

23 Vgl. Walter Boeddinghaus, »Bestie Mensch in Brechts Mutter Courage«, Acta
Germanica, 2 (1968), 81-88.




242 Brecht Heute - Brecht Today

nissen verdeutlicht, in denen immer wieder die Verinderbarkeit der Dinge
am Wechselverhaltnis von Lust (in der Metaphorik des Fressens) und Ratio
(in moralischen Argumenten) zutage tritt. Dieses Prinzip reicht bis in klein-
ste Sprachgefiige, derart, daf8 ein Wort »das mit Fl angeht«, nicht nur die
Lust auf Fleisch, sondern auch den Appetit auf FluB (d.h. Verinderung)
anregen soll (IV, 1364). Die groBartigste Verquickung von kulinarischen
und belehrenden Effekten zeigt Brecht aber an Mutter Courages Kapaun, der
als Objekt verschiedener Interessen in wechselnden Situationen zum Mittel-
punkt der vertracktesten Dialektik vom Fressen und von der Moral wird (IV,
1360-1365). An diesem fetten Vieh und jimmerlichen Vogel haftet am
Ende der Geruch von Nahrhaftigkeit und Erpressung, von Saus und Braus
und Hungertuch, Ratten, gekochten Lederriemen und stinkendem Ochsen-
fleisch, von Ehrenmahl und Bauernschinden, von fiinfhundert gezauberten
Broten und menschlichem Hackfleisch, von Semmeln und Wein und schimm-
ligem Brot — Grund genug, sich um eine weniger gepfefferte Speise zu bemii-
hen, die den Sinnen und der Vernunft gleichermaflen bekémmlich ist.

Die verlorene, doch wiederzufindende Einheit von Leibes- und Geistes-
wohl hat Brecht mit grofler Vorliebe an »Gerichten« dargestellt, und zwar in
doppelter Bedeutung des Wortes. Im Idealfall halten sich Gericht als Speise
und Gericht als Recht ein harmonisches Gleichgewicht, ja, die Begriffe kom-
men auf bildhafter Ebene gewissermaflen zur Deckung, so etwa im Vorspiel
zum Kaukasischen Kreidekreis, wo die Bewohner zweier Kolchosdorfer bei
mifligem Genufl von Wein und Kise sich friedlich ein Recht finden, das der
besseren Volksernihrung dient, und dann fréhlich zum gemeinsamen Essen
gehen. Diese Szene steht im Zusammenhang mit solchen, wo die beiden
Inhalte des Wortes auseinanderklaffen, wo sich ein Speisen ohne Rechtlich-
keit und ein Rechtsanspruch ohne Speisung konfrontieren, wie z. B. in dem
Gegeniiber des dicken essenden Bauernpaars und der vor Entbehrung zu-
sammenbrechenden Grusche, oder auch in jener kunstvollen Simultanszene,
in der die beiden ungleichen, inkompletten Hilften: Jussufs Sterbekammer
und der Schmaus der Hochzeitsgiste, verbunden durch das gestische Spiel der
hin- und herwandernden Kuchenbleche, einen symbolischen Kommentar
zum widerspruchsvollen Wechselverhiltnis zwischen Recht und Magenge-
richt abgeben.

Mit der Zweiteiligkeit des Gericht-Konzepts spielte Brecht in Wort und
Bild. Im »Lied von den Gerichten« in Die Ausnahme und die Regel heifit
es, dal die Gerichtshofe, die den Erschlagenen auch noch das Recht erschla-
gen, den Aasgeiern Nahrung geben (II, 812-813). Gegen Ende von Die Rund-
kopfe und die Spitzképfe erklart der verbrecherische Vizekdnig in Vorberei-
tung jener groflen Bankett- und Galgenszene, bei der sich die Pachtherren
aus dem Unrecht ein Gericht bereiten:




Herbert Knust 243

Doch nun zum Essen, Freunde, nun zum Essen!
Ich denk, wir nehmen diesen Richtertisch
An dem wir vieles richteten, zum EBtisch.
(111, 1036)

Der Feldherr Lukullus steht »Zu der abendlichen Zeit, da Rom sich iiber den
Gribern zum Essen setzt / Vor dem hdchsten Gericht des Schattenreichs« (IV,
1458). Im Sprachlich-Syntaktischen spiegelt sich diese Gericht-Dualitiit in einer
unerhérten Fiille von Variationen des zweiteilig strukturierten Satzes »Erst
kommt das Fressen, dann kommt die Moral«, die zumeist auf das Unrecht
sittlicher Forderungen ohne Riicksicht auf den Magen hinauslaufen. Selbst
einzelnen Metaphern eignet dieser Doppelgestus, so dem von Brecht mehr-
mals benutzten Bibelspruch, man solle dem Ochsen, der da drischt, das Maul
nicht verbinden. In der Figurengestaltung begegnen uns immer wieder es-
sende Richter und richtende Esser. Unter den Biithnenbildern hiufen sich ei-
nerseits Mahl- und Kiichenszenen, in denen sich Unrecht enthiillt oder von
Recht die Rede ist (da besteht wenig Unterschied), andrerseits Gerichtssze-
nen, in denen namentlich das Essen als ganz konkreter Belang oder als meta-
phorischer Inbegriff simtlicher existenznotwendiger Belange des Menschen
zur Sprache kommt.

Auf den parodistisch-satirischen Enthiillungs- und Abrechnungscharakter
der Efszenen in Brechts frithen Werken wurde schon hingewiesen, ebenso
auf das komplementire Verhaltnis getrennter Tafel- und Gerichtsszenen, wie
in der Dreigroschenoper, wo beide Szenen als Perversion christlicher Moral
dargestellt sind, oder im Verhdr des Lukullus, wo dem rein sinnlichen
Schlemmergericht das rein rationale Schattengericht dialektisch gegeniiber-
steht. Fast gleichzeitig mit dem Horspiel Das Verhér des Lukullus entstand
das Parabelstiick Der gute Mensch von Sezuan mit Brechts wohl berithmte-
ster Gerichtsszene. Hier sitzen die Gotter, welche den Menschen nicht ernih-
ren konnen (IV, 1539), aber selber wohlgenihrt sind (IV, 1490), iiber Shen
Te / Shui Ta, die zugleich Reis verschenkt und Unrecht tut, zu Gericht und
werden dabei selbst gerichtet. Die in dieser Szene kulminierende Gericht-
Dialektik durchzieht als komplexes Strukturelement das ganze Stiick. Die
Austauschbarkeit von Richtern, denen von fetten Ginsen schlecht wird (IV,
1597), und fetten Gottern, die schlecht richten, ist bezeichnend, aber auch pro-
vozierend. Man erkennt recht wohl: die Widerspriiche verschwinden erst,
wenn Gott, Esser, Richter und Gerichteter in eins zusammenfielen. Oder
bringen wir dies utopische Menschenbild in andere Worte: »Gerichte« wiren
iiberfliissig, wenn sich die Menschen nicht mehr um »Gerichte« rissen. Diese
positive, tatbereite Erkenntnis soll durch das negative Beispiel aktiviert wer-
den, so auch in kleineren Dialogpointen, z. B.:




244 Brecht Heute - Brecht Today

Die Frau: . .. Wirf ein Stiick Fleisch in eine Kehrichttonne, und alle Schlachterhunde
des Viertels beiflen sich in deinem Hof. Wozu gibt’s die Gerichte?
SHEN TE: Die Gerichte werden ihn nicht erndhren, wenn seine Arbeit es nicht tut.

(IV, 1504)

Aber dhnlich wie Mutter Courage versteht Shen Te die Wahrheit in ihren ei-
genen Worten nur im determiniert-begrenzten, nicht im dialektisch-verin-
derbaren Sinn. Sonst wiirde sie sich nicht so vorbehaltlos jener liebenswiir-
digen und doch auch fragwiirdigen, gefiithlshaften Giite verschreiben, mit der
sie Nahrung verschenkt, die sie durch die rationale Hirte des Shui Ta schaf-
fen muf. Sie miifite dann nicht den Semmeldiebstahl des Jungen unbarmher-
zig durch Polizei und Gericht ahnden lassen (IV, 1515), brauchte nicht Opfer
einer schmarotzenden Hochzeitsgesellschaft zu werden (IV, 1554-1563), si-
he sich nicht gezwungen, ihrem noch ungeborenen Kind zugleich den Kir-
schendiebstahl und die Furcht vor dem strafenden Gesetz zu lehren (IV,
1568), wiirde nicht angesichts eines hungrigen Kindes, das aus einer Keh--
richttonne if8t, zum Tiger fiir ihr eigenes (IV, 1572-73); kurz: sie wiirde nicht
aus purem Mitleid in »wélfischen Zorn« verfallen, der ihr sdie Lippe zur
Lefze« verwandelt (IV, 1604)% und sie in einen extremen Widerstreit von
Gefiihl und Vernunft zerspaltet, anstatt bei jedem Schritt ein gewisses Maf3
von beiden walten zu lassen, um so erst einmal den Zusammenhalt der Klei-
nen unter sich zu stirken. '

In Herr Puntila und sein Knecht Matti spielt sich diese Gericht-Dialektik
im Rahmen von realen und illusioniren Tischgemeinschaften ab. Das Stiick
beginnt damit, dal der Richter bei einem Zechgelage mit dem Gutsbesitzer
Puntila betrunken vom Stuhl fillt, also gewissermaflen ausscheidet. Das wi-
re an sich kein schlechtes Zeichen. Tatséchlich scheint es, als ob in dieser Sze-
ne der gegenseitigen »Menschenfindung« Herr und Knecht unter sich auch
das Rechte finden: Puntila schenkt Matti Rindsriicken, schimpft auf die »Grof3-
bauern«, die dem Gesinde »das Essen vom Maul abzwacken«, und »mocht
am liebsten (s)einen Leuten nur Braten geben« (IV, 1615-1616)%5. Auch
Matti nimmt kein Blatt vor den Mund und erzihlt, wie er seinem vormaligen
Herrn, Pappmann, der seinen Leuten nur Mehlpapp zu essen gab, rebelli-
sche Geister (d. h. rebellischen Geist) auf den Hof zauberte, die erst beim Ge-
ruch von Fleisch wieder Ruhe gaben (IV, 1617). — Aber der Richter ist bei die-
sem Dialog ja nicht verschwunden, wie der Richter Azdak im Tanz der Paare
verschwindet, der die friedliche Einheit aus gegensitzlicher Zweiheit versinn-
bildlicht. Vielmehr ist er nur betrunken, wie ja auch Puntilas »Gerechtigkeit«

24 Schon fiir das Bestiarium Leben Eduards des Zweiten von England benutzte Brecht
dieses Bild der Vertierung: » ... menschlicher Lippen Verwandlung / In Tigerlef-
zen« (I, 214).

25 Ironischerweise heifit Puntila »Johannes« (IV, 1678), d.h. »der Herr gibt es«,
»Gott ist gnidig.«




Herbert Knust 245

nur in der Trunkenheit zutage tritt. Niichtern sieht er die Dinge anders: »Ei-
nen Dienstboten, dem die Augen herausquellen vor Gier, wenn er zum Bei-
spiel sieht, was die Herrschaft iflt, kann kein Brotgeber leiden. Einen Be-
scheidenen behilt man im Dienst, warum nicht? Wenn man sieht, daf3 er sich
abrackert, driickt man ein Auge zu. Aber wenn er nur immer Feierabend ha-
ben will und Braten so grof8 wie Abortdeckel, ekelt er einen einfach an und
raus mit ihm!« (IV, 1634). Was Wunder also, wenn Matti sich fiir Puntilas
hungrige Briute mehr verspricht, wenn er dem Herrn Aquavit bringt, statt
den Sklavinnen Milch. Und doch liegt in dieser Umkehrung, mit der Matti
Puntilas Doppelspiel begegnet, auch eine falsche Methode fiir eine richtige
Absicht, d. h. ein Dienst an Puntila; denn Aquavit (d. h. Wasser des Lebens,
oder Lebensquell) entspringt fiir den Herrn ja gerade aus der Tatsache, da8
die Unteren unabhingig von ihm keine Milch bekommen. Demnach hat der
Vergleich zwischen dem biblischen und dem weltlichen Herrn, von denen der
eine auf Wasser, der andere auf Aquavit wandeln kann (IV, 1613), seinen
gemeinsamen Nenner im Glauben des Volkes, das sich aus solchen Wundern
Geistes- bzw. Magenstirkung erhofft. Puntilas Briute verlieren ihren Glau-
ben, als man ein Butterschaff, ein geschlachtetes Schwein und zwei Bierfasser
ins Gutshaus rollt und sie sich nur mit dem Geruch davon begniigen miissen
und mit Mattis groflen Reden vom ersehnten Mittagsgericht, bei dem sie Seit
an Seit mit dem Richter vom Hohen Gericht sitzen wiirden, der ihnen doch
Recht geben miisse, wenn man ihnen die Gerichte verweigere. Nachdem sie
die Verlobung mit Puntila, die keine Gemeinschaft brachte, aufgeldst haben,
beschiftigt sie die Gericht-Dialektik auf eine neue Art in Form von zwei kon-
triren Beispielen. Im einen Fall verzichtet eine Magd aus Liebe auf Recht-
spruch und damit auf Alimente von einem Bauernsohn. Im anderen Fall ver-
zichtet Athi, ein »Roter«, der im Gefingnis vor Hunger schon Gras fressen
muf3, aus Recht auf ein Fisch- und Buttergericht, das ihm seine arme Mutter
als Geschenk von ihrer »guten« Gutsherrin mitbringt. Das Verhalten der
Magd erscheint den Frauen dumm, das des Athi klug, weil es bei vielen, die
davon héren, einen »Eindruck« macht — und doch bleiben »Recht« aus Liebe
und »Recht« aus Opposition gleichermaflen brotlos und verdndern nichts.
Erst eine wohldosierte Mischung beider Lehren wiirde, in die Tat umgesetzt,
weiterfithren. Ist es das, was die Frauen beschiftigt, als sie aufstehen und
schweigend weitergehen? Und dann folgt jene zweideutige Gerichtszene im
Hause Puntilas, wo sich bei einem riesigen Biifett auch die Vertreter der
weltlichen und gottlichen Gesetze (Richter, Advokat, Probst) wieder einge-
stellt haben, wie schon damals beim Hochzeitsbankett der Dreigroschenoper.
Aber verglichen mit dem zynisch-klobigen Spaf jener Stallszene spriiht hier
bei der Verlobung in Puntilas Efizimmer das dialektische Wechselspiel der
kulinarisch-moralischen Argumente wie ein Feuerwerk. Es gipfelt in der poin-
tierten Inkongruenz der von Puntila gewihrten Tafelgemeinschaft und der




246 Brecht Heute - Brecht Today

von Matti demonstrierten uniiberbriickbaren sozialen Unterschiede, die eine
Verlobung zwischen »oben« und sunten« illusorisch machen. Mattis gesal-
zene Heringsrede, mit der er den Oberen »Saures« gibt (IV, 1960), wider-
spricht nicht nur Puntilas Appetit auf Sandwich und der Probstin Genuf8 an
gebutterten Pilzgerichten, sondern enthilt zugleich eine bittere Lektion iiber
Sozialrecht, ‘sprich: soziales Unrecht. Er nimmt einen Hering und fafit ihn
am Schwanz: »Willkommen, Hering, du Belag des armen Volkes! Du Sittiger
zu allen Tageszeiten und salziger Schmerz in den Gedirmen! Aus dem Meer
bist du gekommen und in die Erde wirst du gehn. Mit deiner Kraft werden
die Fichtenwilder gefillt und die Acker angesit, und mit deiner Kraft gehen
die Maschinen, Gesinde genannt, die noch keine perpetua mobile sind. O He-
ring, du Hund, wenn du nicht wirst, mochten wir anfangen, vom Gut
Schweinefleisch verlangen, und was wiird da aus Finnland?« Er legt ihn zu-
riick, zerschneidet ihn und gibt allen ein Stiickchen( IV, 1687). Binziger nennt
diese Episode eine formale Analogie zum Abendmahl, und damit hat er nicht
ganz unrecht. Aber genauer noch handelt es sich hier um eine Parallele zur
biblischen Speisung der Viertausend bzw. Fiinftausend?$, die Brecht in meh-
reren Stiicken beschiftigte. In Bezug auf Puntila / Matti ist zu bemerken, daf3
auf die neutestamentliche Wundertat der Speisung der Fiinftausend durch
Teilung von Brot und Fisch sogleich noch eine andere folgt, nimlich des Herrn
Jesu Wandel auf dem Meer??, Vorbild fiir Herrn Puntilas Wandel auf dem
Aquavit (IV, 1613). Diesen auch in Brechts Volksstiick so eng verbundenen
zwei Anspielungen ist eines gemeinsam, eben das Wunder, doch mit einer
neuen, bereits angedeuteten Pointe: in der Bibel speist der Herr auf wunder-
bare Weise das Volk, bei Brecht speist das Volk auf wunderbare Weise den
Herrn — kein Wunder also, dafl dem Herrn Puntila der salzige Hering, der
das arme Volk davon abhilt, sich am Schweinernen des Gutsbesitzers zu ver-
greifen, »wie eine DelikateS« schmeckt (IV, 1687). Daher fillt es schwer,
Binziger zuzustimmen, der in Mattis Heringsansprache u. a. auch eine siku-
larisierte »Weihung des Brotes« sieht?®; vielmehr spielt Mattis Hering hier
eine dhnliche Rolle wie vormals Johannas Suppe: beide Speisungen sind Ab-
speisungen, denn sie vermitteln, in schlimmer Umkehrung der himmlischen
Gemeinschaft zwischen dem Herrn und seinem Volk, die weltliche, ausbeute-
rische >Gemeinschaft« zwischen Fabrikherr und seinen Arbeitern, Gutsherr
und dessen Knechten. Ahnlich wie Johanna, nur mit weniger deutlichem Aus-
blick, kiindigt auch Matti die Gemeinschaft mit den Oberen:

26 Vgl. Matthius 14, 13-21 (15, 32-39); Markus 6, 31—44 (8, 14-21); Lukas 9, 10-17;
Johannes 6, 1-13.

27 Vgl. Matthdus 14, 22-36; Markus 6, 45-56; Johannes 6, 15-21.

28 Op. cit;, S. 501.




Herbert Knust 247

’s wird Zeit, dal deine Knechte dir den Riicken kehren.
Den guten Herrn, den finden‘sie geschwind
Wenn sie erst ihre eignen Herren sind.
Er geht schnell weg
1V, 1709)

Aber um eigener Herr zu sein, muf8 man erst einmal eigener Herr werden —
und das nicht einfach nur im 6konomischen Sinn. Hatte Brecht in Mutter
Courage und in Der gute Mensch von Sezuan die scheinbare Ausweglosigkeit
des erniedrigten Menschen als offenes Problem belassen, im Puntila den
Knecht einfach fortgehen lassen, als ob dadurch der Gutsbesitzer erledigt
wiirde, wie der Prolog vermuten 148t, so verweist er im Kaukasischen Kreide-
kreis und in Schweyk im zweiten Weltkrieg — beide Stiicke sind etwa zur
gleichen Zeit entstanden — auf eine progressive Selbstverwirklichung des klei-
nen Mannes und greift damit wieder die positive, richtungsweisende Tendenz
aus der Schlulszene des Galilei auf. Gemif seiner Uberzeugung, dafl eine
Weltverbesserung Sache der Kleinen sei, richtet Brecht in diesen Stiicken das
Augenmerk in erster Linie auf entscheidende, typische Prozesse unter den
Kleinen selbst, die jeweils in der SchluBszene ihren grofartigen Hohepunkt
erreichen: einmal in der Begegnung zwischen Grusche und Azdak, und dann
in der letzten Konfrontation zwischen Schweyk und Baloun. Nahrungs-Meta-
phorik, Gericht- und Mahlszenen als poetische Einkleidung des Problems von
Essen und Moral sind auch hier von zentraler Bedeutung.

Grusche und Azdak, die beiden Hauptfiguren des Kaukasischen Kreide-
kreises, verkorpern zwei verschiedene und in sich widerspruchsvolle Verhal-
tensweisen des kleinen Mannes, die — beide fiir sich genommen — in einer
ungerechten Welt zum Scheitern verurteilt sind. Dieselbe Grusche, die dem
Gouverneur, einem Lebensgeniefler und Menschenschinder, die fetten Ginse
aussucht (was sie selbst zur dummen Gans stempelt), nimmt sich, noch unter
dem Eindruck des Liebesversprechens zwischen ihr und Simon Chachava, aus
reiner Giite des Gouverneurskindes an, das von dessen Rabenmutter auf der
Flucht im Palast zuriickgelassen wurde. Im Dienst der Groflen, ausgenutzt
von dicken Bauern, verfolgt von fetten Fiirsten, die alle das Fressen vor die
Moral setzen, besteht Grusches Moral darin, sich fiir den kleinen Michel auf-
zuopfern. Und gerade diese christliche Liebesmoral fiihrt unter den gegebenen
Umstinden zu nichts. Die Nahrungssymbolik bei jenem denkwiirdigen Hoch-
zeitsessen und Todesschmaus versinnbildlicht vielleicht am deutlichsten, daf8
Grusche, indem sie anderen zur Zehrung gereicht, sich selbst verzehrt: von
den Kuchen bekommt jeder sein Stiick, Michel, die schmarotzenden Géaste und
auch der totgeglaubte Jussuf; doch Grusche entfillt das Kuchenblech, als sie
hért, die Soldaten kommen zuriick, und anstatt die Kuchen aufzusammeln,
nimmt sie das von Simon Chachava erhaltene symbolische Liebeszeichen, »das
silberne Kreuz an der Kette aus ihrer Bluse, kiiflt es und fingt an zu beten«




248 Brecht Heute - Brecht Today

(V, 2056). Und doch werden alle Friichte ihrer selbstlosen Liebestaten zunichte:
Simon kehrt ihr den Riicken, die Panzerreiter des fetten Fiirsten holen das
Kind, der Ehekontrakt, der ein Liebeskontrakt fiir andere war, wird zum Straf-
kontrakt fiir sie selbst. Auf diese Weise hat Grusche keinen Teil am siilen
Kuchen des Lebens, auch Simon nicht, auch Michel nicht.

Die Verhaltensweise des Azdak entspringt nicht einer selbstlosen christ-
lichen Néchstenliebe, sondern einem durchaus egozentrischen Vernunftsprozef3.
Doch ist seine kalkulierende Dialektik ebenso verhingnisvoll fiir ihn und seine
sozialen Interessen: das Volk, wie die Herzensgiite fiir Grusche und ihre fami-
lifren Interessen: Simon und das Kind. Wenn Azdak dem gierig essenden
Fliichtling, der schmatzt »wie ein Grofifiirst oder eine Sau« (was er beides ist),
die E8manieren eines armen Mannes beibringen will, so liegt in dieser »Um-
kehrungs«- oder »Verkehrungs«-Figuration schon ein symbolischer Wink, daf3
Azdak ein »Hasenfresser« und Hasenfuf3 bleiben und kein »Menschenfresser«
(sprich: Fiirstenfresser) und Held sein wird (V, 2066-2068). Damit ist aber
auch schon angedeutet, daf} in dieser Art von dialektischem Umkehrungspro-
zef3, mit dem Azdak in nutznielender Berechnung allem gleich zuvorkommen
will, kein wirklicher Fortschritt liegt. Das bewahrheitet sich in Azdaks fort-
laufender Auf-und-ab-Gefihrdung zwischen Galgen und Richterstuhl, in der
im Lied vom Chaos wiederholt veranschaulichten Austauschbarkeit zwischen
dem Tafeln der Oberen und dem Fressen der Unteren, in der Umkehrung von
Richter als Lump und Lump als Richter, welch letzterer am »zuviel Essen, be-
sonders von Siiflem« (V, 2083) in anderen ein Verbrechen entdeckt, dessen
er selbst schuldig wird, denn bei ihm geht »alles in Essen und Trinken«
(V, 2100). Bei dieser Auge fiir Auge-, Zahn fiir Zahn-Dialektik, der zufolge
Verwechselbarkeit ein Synonym fiir Recht ist, kénnen die Zeilen »Und so
brach er die Gesetze wie ein Brot, daf} es sie letze« (V, 2086) nur einen zutiefst
widerspriichlichen, labilen und prekiren Ubergangszustand in einem Kreislauf
des Ubels bezeichnen.

Dies ist in der Symbolik der Kreidekreisszene versinnbildlicht, in der offen-
bar wird, da8 erst aus Widerstreit und Synthese von Grusches »Moral vor
dem Essen« und Azdaks »Essen vor der Moral«, aus selbstloser Herzensgiite
und selbstbezogener Geistesmechanik zusammen der iible Kreislauf der unge-
rechten Welt durchbrochen werden kann. Denn es ist das Wechselspiel beider
Krifte, das den kleinen Michel aus diesem Kreis in einen neuen Lebensbereich
zieht und eine neue Zeit versprechen lift. Und so ist Michel nicht mehr nur
ein »Kind der Liebe«, wie Grusche zu Simon sagt (V, 2105), sondern nun auch
ein Kind der Liebe und der Vernunft. Azdak selbst nimmt die geistige Vater-
rolle der neuen Generation, der neuen Zeit an, wenn er verfiigt, daf§ der »Gar-
ten fiir die Kinder« nach ihm »Der Garten des Azdak« heiflen soll. Wie im
Galilei setzt Brecht seine Hoffnung auf das Kind: das Kind als Produkt eines
Erziehungsprozesses, der in klassischem Sinn gleichermaflen auf korperliches




Herbert Knust 249

und seelisches Wohl bedacht ist, und das Kind als sikularisierter Heilbrin-
ger?? fiir die Zukunft: Evolution und Revolution relativieren sich.

Einen dhnlichen Ausblick bietet die letzte (achte) Szene von Schweyk im
Zweiten Weltkrieg in Verbindung mit dem hoffnungsvollen Moldaulied, das
einen Wechsel der Zeiten verspricht: »Das GrofSe bleibt gro nicht und klein
nicht das Kleine / Die Nacht hat zwolf Stunden, dann kommt schon der
Tag« (V, 1994). Der »kleine« Schweyk befindet sich zwischen zwei »Groflen«:
er steht nicht nur im Gegensatz zu seinem Feind Hitler, sondern auch im Ge-
gensatz zu seinem Freund Baloun. Hitlers lénder- und volkerverschlingender
Machthunger und Balouns FreBsucht — »Essen is bei ihm ein Laster« (V, 1919)
— sind in ihrer Gefihrlichkeit fiir den kleinen Mann vergleichbar. Auf diese
Parallele weist Schweyk schon im ersten Akt in seinem Exkurs iiber die
»Grofen« hin: »Einem grofen Mann is das gewShnliche Volk eine Kugel am
Bein, das is, wie wenn Sie dem Baloun mit sein Appetit zum Abendessen ein
Debrecziner Wiirstel vorsetzen, das is fiir nix« (V, 1927). Dieser Zusam-
menhang zwischen politischer und ziviler Ebene wird am Ende des Stiickes
verstirkt, denn dort kommt es nicht nur zu jener bizarren Konfrontation zwi-
schen Hitler und Schweyk, sondern auch zu einer subtilen Gegeniiberstellung
von Baloun und Schweyk. Als Verkdrperung des kleinen Mannes gelingt
es Schweyk, durch sein opponierendes Mitldufertum die Pline der Groflen zu
unterminieren und den Krieg — immer mit einem Auge auf die »Feldkiichn«
(V, 1983) — zu iiberleben. Aber mit dem Uberleben allein ist nicht viel ge-
wonnen, wenn das die Moglichkeit eines Riickfalls in >kleine Verhaltnisse< mit
einschlieBt. Auch hier liegt die Chance ganz auf Seiten des kleinen Mannes.
Im synoptischen Gegeniiber der einander bedingenden Szenen: Opfertod und
Lebensfest, hier ein verlorener Schweyk in eisiger russischer Steppe — dort ein
fressender Nimmersatt Baloun im warmen heimischen »Kelch«, deutet Brecht

29 Das Kind heift Michel (Michael = Wer ist wie Gott?) und wird von den Fiirsten
verfolgt wie Christus von Herodes. Analog zur Auferstehung Christi (Hoffnung
auf himmlisches Heil) wird Michel »an jenem Ostersonntag des grofen Auf-
stands« (V, 2065) zum Symbol der Hoffnung auf weltliches Heil. Vgl. die Szene
»Das hohe Kind« in der das geknechtete Volk den Gouverneurserben wohl mit ge-
mischten Gefithlen zu sehen begehrt (V, 2009), und spiter dann Grusches Lied:

Dein Vater ist ein Riuber

Deine Mutter ist eine Hur

Und vor dir wird sich verbeugen
Der ehrlichste Mann.

Der Sohn des Tigers

Wird die kleinen Pferde fiittern
Das Kind der Schlange

Bringt Milch zu den Miittern.

(V, 2044)




250 Brecht Heute - Brecht Today

erneut auf die Notwendigkeit einer Synthese der Verhaltensweisen. Wegen
seines unverwiistlichen Einsatzes fiir seine Mitmenschen und #rotz seiner dia-
lektischen Gewitztheit ist Schweyk am Ende ausgepumpt und dem Tod nahe.
In dem Moment, wo der selbstsiichtige Vielfrafl Baloun, der fiir Schweyks
. Dilemma mitverantwortlich ist, mit dem Essen einhilt und anhand einer
Schweyk-dhnlichen, dialektischen Moral zur Einsicht des MaBhaltens kommt,
erstarkt der gefidhrdete Schweyk und richtet sich wieder auf (V, 1988). Diese
symbolische Gestik ist erneut ein feiner Hinweis darauf, da die Kleinen erst
dann aufhéren werden, klein zu sein, wenn sich in ihrem Verhaltnis zueinander
Eigennutz in rechtem Mafl mit Altruismus mischt, wenn die Sorge um den
eigenen Magen und die Sorge um den anderen sich in der Tat die Waage hal-
ten. Nur durch die Entwicklung einer solchen sozialbewuften Solidaritit kann
verhindert werden, daf8 die Grofen sich aufs neue stark machen.

Wenn in vorliegender Untersuchung besonderer Wert darauf gelegt wurde,
zahlreiche bildhafte Beispiele aus dem gesamten Theaterwerk Brechts anzu-
fithren, so geschah dies einmal in der Absicht, Kontinuitit und Verzweigung
als auch Wandelbarkeit und Entwicklung bestimmter Grundkonzepte in
Brechts dramatischem Schaffen zu verfolgen; zum anderen in der Uberzeu-
gung, daf gerade in der von Brecht so meisterlich gehandhabten Bildersprache,
die von seinen Kritikern noch viel zuwenig im einzelnen erforscht worden ist,
wertvolle, oft entscheidende Anhaltspunkte fiir die ErschlieBung seiner Dicht-
kunst und Lebensansichten zu finden sind. Es wiirde sich lohnen, der Struktur
und dem Gehalt hdufig wiederkehrender Bildsymbolik oder szenischer
Embleme nachzugehen, etwa Bildern wie Rad, Kreis, Flu}, Netz, Waage, Kind,
usw. Gewif8 ergiben sich in jedem Fall zahlreiche Nuancen und auch Wider-
spriiche, doch lieBen sich gerade durch die >Zusammenschau« solcher Mannig-
faltigkeiten wesentliche Anliegen des Dichters deutlicher erfassen, als dies in
gewissen Auflerungen einzelner Figuren in bestimmten Situationen zutage-
tritt, oder auch in vereinzelten Auferungen des Dichters selbst. Wenn wir im
Riickblick noch einmal bedenken, welchen Einblick uns die so augenfallige
Frequenz der (Fr)EB-Metaphorik im Wechselspiel mit den damit verbundenen
moralischen Anschauungen in das Verhiltnis von Existentialismus/Nihilismus,
Materialismus/Idealismus, Sensualismus/Rationalismus, Individualismus/So-
zialismus, Egoismus/Altruismus, Kapitalismus/Kommunismus, Kulinaris-
mus/Intellektualismus, Animalismus/Humanismus, Marxismus/Christentum,
Revolution/Evolution, Optimismus/Pessimismus bei Brecht gestattet, so miis-
sen wir feststellen, daf3 er keinen Grund zum Seufzen hatte, als er sagte: »Ich
werde in die Literatur eingehen als ein Mann, der den Vers geschrieben hat:
>Erst kommt das Fressen, dann kommt die Moral«.




BUCHBESPRECHUNGEN

Bertolt-Brecht-Archiv. Bestandsverzeichnis des literarischen Nachlasses, Band 3,
Prosa, Filmtexte, Schriften. Bearbeitet von Herta Ramthun. Herausgegeben von
der Deutschen Akademie der Kiinste zu Berlin. Berlin und Weimar: Aufbau Verlag
(1972). XII + 726 Seiten.

Nach den ersten Banden (Stiicke, 1969; Gedichte, 1970) ist nun der dritte und vor-
letzte Band des fiir die Brecht-Forschung so iiberaus wichtigen Bestandsverzeichnis-
ses erschienen. Das Manuskript dieses dritten Teils lag schon etwa zwei Jahre vor;
und Reinhold Grimm hat seinen Inhalt bereits kurz avisiert (Bertolt Brecht [Stutt-
gart 1971], S. 192). Mit yo35 Eintragungen (Nr. 11207-18242) ist dies der bisher
umfangreichste Band, was nicht weiter iiberrascht, besteht doch rund die Hilfte von
Brechts inzwischen veroffentlichten Werken aus >Prosa< im weiteren Sinn des Wortes
(vgl. XI-XX sowie die beiden Supplementbinde der zweiundzwanzigbindigen
werkausgabe edition suhrkamp).

Die allgemeinen Voraussetzungen fiir die Bestandsaufzeichnung sowie Herta Ram-
thuns erliuternde Verzeichnismethodik hat Gisela Bahr bereits im letzten Brecht-Jahr-
buch (in ihrer Rezension des ersten Bandes) prizise dargelegt. Dem lalt sich —
auch fiir den dritten Band — wenig hinzufiigen, denn die Planung erstreckte sich ja
auf das Projekt als Ganzes. Die in den Vorbemerkungen zum Band III begriindete
Gruppierung des Materials umfaBt, in laufender Anordnung: D. Prosa [a) Romane
und Romanfragmente, b) Dialoge, ¢) Kleine Prosa (1. Sammlungen, 2. Erzéhlungen,
Kurzgeschichten u. &., 3. Geschichten vom Herrn Keuner, 4. Me-ti — Buch der Wen-
dungen, 5. Lai-Tu-Geschichten), d) Prosaprojekte, -entwiirfe, -fragmente, €) Mit-
arbeit an Prosastiicken] ; E. Filme [a) Filmerzahlungen, b) Filmprojekte und -entwiirfe,
¢) Drehbiicher]; F. Theoretische Schriften [a) Schriften zum Theater (x. Sammlungen,
2. Aufsitze u. 4., 3. Notizen, Entwiirfe, Fragmente, 4. Anmerkungen zu Stiicken und
Regienotate), b) Schriften zur Literatur (1. Aufsétze u. 4., 2. Notizen, Entwiirfe, Frag-
mente), ¢) Schriften zum Film, d) zur Musik, €) zur bildenden Kunst, f) zur Kunst
(allgemein), g) zur Philosophie und Wissenschaft, h) zur Politik, Kulturpolitik und
Gesellschaft, i) Verschiedene Schriften]; G. Tagebiicher und Notizbiicher [a) Tagebii-
cher, b) Notizbiicher, c¢) Tagebuchartige Aufzeichnungen]; H. Noten wvon Brecht;
1. Zeidinungen von Brecht; K. Textbruchstiicke und Notizen mit unsicherem Bezug.

Soweit wie moglich hat sich die Herausgeberin um eine chronologische Anordnung
innerhalb der einzelnen Gruppen und Sachgebiete bemitht — aufler bei den zu einem
Werk gehorigen Materialien, »deren Abfolge sich ohne groere Untersuchung zeitlich
nicht bestimmen laBt« (V). Ein Vergleich mit der Anordnung der entsprechenden Texte
in der werkausgabe zeigt betrachtliche Unterschiede, die sich zum Teil aus der Neu-
gruppierung der Genres bzw. Sachgebiete erkliren, vor allem bei den Theoretischen
Schriften. [So stehen z. B. »Mies und Meck« nicht mehr unter »Schriften zur Politik
und Gesellschaft«, sondern unter Dialoge, und der Zeitungsbericht zu »Der gute
Mensch von Sezuan« nicht mehr unter »Schriften zum Theater« (»Anmerkungen zu
Stiicken und Auffithrungenc), sondern unter Kleine Prosa.] Da sich die Titelfolge aber




252 Brecht Heute - Brecht Today

auch in sonst nahezu identischen Gruppenzuordnungen unterscheidet (z. B. bei den
»Erzdhlungen« oder »Keuner-Geschichten), a8t sich vermuten, daf in Fragen der
Chronologie (die in manchen Féllen sehr unbestimmt ist) das Bestandsverzeichnis im-
merhin verlfllicher ist als die werkausgabe. Mangels genauer Datierungen fiir die
ca. 290 Me-ti-Geschichten wihlte die Bearbeiterin in diesem Fall statt der chronolo-
gischen die alphabetische Anordnung. Dies erleichtert natiirlich die Auffindung von
Titeln ganz erheblich, wogegen man bei den »Erzihlungen«, »Keunergeschichten« und
besonders bei den Theoretischen Schriften recht umstindlich und langwierig suchen
muB, zumal viele Titel, die in der werkausgabe nicht von Brecht, sondern von den
Herausgebern stammen, nicht mit ins Bestandsverzeichnis iibernommen wurden, so
dafl man sich an die Textanfinge halten muf. Dieser Mangel an Koordinationsmog-
lichkeit zwischen den veréffentlichten Werken Bredits und dem dritten Band des Be-
standsverzeichnisses, welcher im Gegensatz zu den zwei ersten Banden kein ausfiihr-
liches Inhaltsverzeichnis enthilt, mindert den Gebrauchswert dieses dritten Teils be-
trachtlich, aber nur voriibergehend; denn mit dem Erscheinen des vierten Bandes, der
u. a. ein alphabetisches Gesamtregister aller Titel bzw. Textanfinge bringen soll, wird
insbesondere der Wert des reichhaltigen dritten Bandes erst recht zur Geltung kom-
men.

Diese Reichhaltigkeit erkennt man schon beim bloBen Durchblittern des Buches,
nicht nur in den Materialien zu — bzw. Fassungen von — einzelnen Werken oder in der
Behandlung wiederkehrender Themen in verschiedenen Genres, sondern auch in noch
Unverdffentlichtem. Besonders reizvoll ist — wie schon beim ersten Band (Stiicke) — die
Durdchsicht der »Projekte, Entwiirfe, Fragmente«, die den Themenkreis des bis jetzt be-
kannten Brechtschen Schaffens erweitern und noch der Erforschung harren. Zuweilen
enthalten die Eintragungen Hinweise auf Brechts Lektiire bzw. seine Quellen. Nicht
selten klingen die registrierten Textanfinge wie Apercus (eine Art>Brecht in Stichwor-
tenc), die sogar das Lesen eines Bestandsverzeichnisses zum belehrenden Vergniigen
machen. So lesen wir zum Beispiel: »da wir ein atheistisches Theater haben, sind wir auf
die darstellungen der menschlichen (sic) bezichungen angewiesen« (S. 339); »was dem
drama heute fehlt, sind eine handvoll theorien« (S. 345); »historische bilder; gestik
statt reaktionsmimik« (S. 346); »es gibt nichts gefahrlicheres als die bezeichnung natur
fiir die zustinde und vorginge um uns« (S. 348); »der Hauptfehler des modernen
Menschen ist: dafl er getrennt marschiert« (S. 544); »ich lese aus mangel an schund-
romanen die bekenntnisse des augustinus« (S. 545); »Der Richterstand ist eine staat-
lich organis. Clique wahnsinnig gewordener Schullehrer« (S. 570); »Ein Anarchist ist
ein Mensch, der eingesehen hat, da er unzufrieden ist« (S. 571). Unter den »tagebuch-
artigen Aufzeichnungen« finden sich auch Notizen, die anscheinend biographischer
Art sind, so z. B. aus dem Jahr 1924: »lernen: chauffieren — moderne jamben — stiick-
komponieren ~ fotografieren — skifahren . .. armbanduhr / hose aus chord / hemden
aus khaki + rohseide / aga-kleinauto / schwarzer gummimantel« (S. 638). Das Ver-
zeichnis der Tagebiicher selbst ist nicht aufgeschliisselt, da ihre Benutzung noch nicht
freigegeben war. Doch wenn diese Besprechung gedruckt wird, wird wohl das letzte
Exemplar der mehrbindigen Tagebuchausgabe, die Werner Hecht zu Brechts 75. Ge-
burtstag vorbereitet hat, erschienen sein.

Die verdienstvolle Arbeit Herta Ramthuns sei noch einmal mit allem Nachdruc ge-
wiirdigt. Sie hat das schier uniibersichtliche NachlaBmaterial geordnet und somit der
systematischen Benutzung zugiinglich gemacht und mufite zu diesem Zwedk ja erst ein-
mal unzihlige handschriftliche Texte entziffern. Sie ist eine der wenigen Personen, die
Brechts Handschrift — in ihren séuberlichen und >genialen< Phasen — iiberhaupt lesen
kann. Viele der handgeschriebenen Texte hat sie bereits transkribiert und auch dadurch
die Aufgabe der Brecht-Forschung erleichtert. Da sie neben ihrer miihevollen Detail-




Buchbesprechungen 253

arbeit am Bestandsverzeichnis auch den nicht wenigen Besuchern des Bertolt-Brecht-
Archivs mit Auskiinften stets bereitwillig zur Verfiigung steht, wird man die relativ
schnelle Fertigstellung der ersten drei Béinde — denen gewif8 bald der vierte und letzte
folgen wird — besonders schitzen.

Herbert Knust
University of Illinois, Urbana, I1L.

Hannah Arendt, Benjamin/Brecht, zwei Essays. Miinchen, Piper, 1971. 107
Seiten, DM 6,—

Nobody will deny that Miss Arendt's political and historical insight qualifies her
as a critic of a writer as engagé as Brecht. Surely, the author of The Origins of
Totalitarianism (New York, 1951), The Human Condition (Chicago, 1958), and Eich-
mann in Jerusalem (New York, 1963) has both the scholarly distance from the Marxist
poet and the sympathy for his moral concerns needed to appraise his work fairly.
Yet I am exactly that nobody, for I find Arendt’s verdict in what she calls, with a
moral grandeur typical of her style but unsuited to the unassuming Brecht, »der
Fall des Bert Brecht«, to be inadequate. I think that a poet may be judged for his
social behavior like any other citizen; and Arendt is right to insist that a poet who
speaks directly to the political concerns of his day is especially liable to public
censure. But her argument does not rest on this belief as much as on her thesis that
Brecht was condemned by the loss of poetic substance the last years of his life.

Arendt comes to this conclusion after tracing Brecht’s political attitudes as they
parallel his writing. As in the other essays which accompanied this one in her volume
Men in Dark Times (New York, 1968), the author’s work is made to stand out against
the social horrors of his time. The badkground of »dark times« seems particularly apt
for Brecht, as he used this very phrase to locate his own generation in one of the
Svendborger Gedichte, “An die Nachgeborenen.” In the preface to Men in Dark
Times, Arendt contends that “even in the darkest of times we have the right to
expect some illumination, and that such illumination may well come less from theo-
ries and concepts than from the uncertain, flickering and often weak light that some
men and women, in their lives and their works, will kindle.”

What Arendt herself tries to illuminate is the relation between art and politics, a
matter of moral concern since antiquity. There are two poles, both the verdicts of
poets, between which she locates her evaluation of Brecht. The first is a poem by
W. H. Auden, which serves as an epigraph for the essay:

You hope, yes,
your books will excuse you,
save you from hell:
nevertheless,
without looking sad,
without in any way
seeming to blame
(He doesn’t need to,

knowing well
what a lover of art
like yourself pays heed to),
God may reduce you




254 Brecht Heute - Brecht Today

on Judgment Day

to tears of shame,
reciting by heart ~
the poems you would
have written, had

your life been good.

Since the Auden passage stands at the beginning of the essay, it may be taken to
express the author’s own evaluation of Brecht. And indeed the last few pages of the
piece, which sum up Arendt’s judgment of Brecht in her inversion of the Roman
proverb, “quod licet bovi non licet Jovi,” show that she sides with Auden. Yet she
constantly gives the other side, which is expressed in Goethe’s dictum, “Dichter siind-
gen nicht schwer,” its due. Arendt’s sympathy for this point of view emerges when
she does not condemn what some critics have deplored in Brechts political biography.
She calls it only an error, for instance, that the poet did not break with the Party
after the Moscow trials, when his friends were tried, nor even after the Spanish civil
war, when the Stalinists had clearly misused the revolutionaries for their own pur-
poses. Arendt does not even condemn Brecht for his silence regarding the Hitler-
Stalin pact. :

According to Arendt’s thesis that poets’ sins are punished by the loss of their
gift, Brecht’s wrongs were “nicht schwer” until his poetry turned bad or ceased to
flow entirely. Thus she decries mainly the last seven years of his life, when Brecht
not only said nothing about the oppression surrounding him in East Berlin but also
wrote no new play and no great poetry. Now, although Arendt will not leave the
appraisal of Brecht to literary ciritcs (den Leuten vom Fach), as his case is too serious
for that, she might consider a literary critic’s objection that, in this period, Brecht
“produced several substantive revisions of his earlier plans and a number of brilliant
adaptations” i.e. Kreidekreis (1949) and Galileo (1945), as well as Antigone (1948),
Der Hofmeister (1950) and Coriolanus (1953).

Actually, Arendt finds Brecht in trouble long before 1949. The first work she
considers mendacious is “Begribnis des Hetzers im Zinksarg” of 1936; just as the
stilted prose of Furcht und Elend des Dritten Reiches (1938) is seen by her as proof
of Brecht’s own political hollowness. From this period until the end of his life Arendt
traces the development of Brecht’s “Unannehmlichkeiten,” the problems of a Com-
munist convinced that compassion will not create a better world. Seeing his work in
the light of this revolutionary insight gives it an admirable coherence. Indeed this
part of Arendt’s essay ist the most compelling, for here she touches on essential
matters: the ballad tradition, to which Brecht added so much of his own haunting
compassion, and the moral ambivalence of his great dramatic heroes, such as Galileo
and Mutter Courage.

Finally, Arendt says that Brecht’s problems stemmed from his engagement. She
seems to think that it would have been possible for him to have remained merely a
voice, a Volkssinger, without actual involvement. But to separate Brecht’s poetry
from his politics seems unrealistic at least. And yet: another great solitary poet is
just what the Germans did not need. If one accepts Brecht’s unique contribution
to German literature, why not also accept the man he had to be in order to produce
such riches? It is only Arendt’s hypothesis that he could have been different. One
final swipe she takes at Brecht characterizes the pettiness of this view. Arendt claims
that, in moving to East Berlin because the government guaranteed him a national
theater, Brecht capitulated to that same “art for art’s sake” attitude that he had long
denounced. But, actually, this theater has been one of the very few to provide art



Buchbesprechungen 255

for the people. Without the productions of the Berliner Ensemble, as well as the
development which his theater made possible for Brecht himself, the modern
repertoire would be quite impoverished. Arendt may not like the art in Brecht’s later
world any more than she does its politics; but scolding Brecht for his artistic modus
vivendi in this world is as futile as criticizing his political beliefs. Arendt gives us a
moving political biography, but her judgment of Brecht is based too much on moral
hypotheticals to be convincing. Her verdict seems almost as unreal as Auden’s God,
who recites by heart “. . . the poems you would / have written, had / your life been
good.”

Naomi Ritter
Indiana University

THEORY AND PRACTICE OF THE DIDACTIC PLAY

Rainer Steinweg: Das Lehrstiick. Brechts Theorie einer politisch-isthetischen Er-
ziehung. Stuttgart, Metzler, 1972.
Die Mafinahme. Kritische Ausgabe mit einer Spielanleitung. edi-
tion suhrkamp, 415. Frankfurt 1972.
»Das Lehrstiick — Ein Modell des sozialistischen Theaters«, in
alternative. Heft 78/79, (Berlin, 1971), pp. 102-116.
»Die Lehrstiicke als Versuchsreihe«. Ebd., pp. 121-124.
Brechts »Die Mafinahme« — Ubungstext, nicht Tragodie. Ebd.,

PP- 133-143.

Many people have criticized the Suhrkamp-Verlag for producing another incomplete
collected works of Brecht in 1967, instead of pressing for a more genuinely
comprehensive edition. They will do well to study Steinweg’s publications. The
complete critical edition, if it ever materializes, is obviously many years away. To
" say as much is not to detract from Steinweg’s achievement, which is truly impressive,
but merely to recognize the magnitude of the problem. Perhaps unfortunately,
Brecht seldom threw away a scrap of paper. Anybody who has ever worked in the
Archives must at times have wished that he had been more negligent. Sixteen years
after Brechts’ death, the process of cataloguing this vast material has yet to be com-
pleted. To catalogue means to categorize, and here the problems begin. Collecting
and relating variant readings of the poems and of the later plays is a comparatively
easy task, doing the same with the early plays a mind-stopping problem. Further-
more, the unrestricted study of all of Brecht’s papers is not yet possible. Paraphrase
and pre-selection, no matter how conscientiously executed, are simply no substitute.
Steinweg, who has set himself the task of ordering and interpreting the material
related to the Lehrstiicke, also regrets these restrictions.

The “critical” edition of Die Mafnahme now published by Suhrkamp is an
interesting collection of material related to this play. It is still not a complete critical
edition, however. Steinweg could have prepared one, but the publisher apparently
looked the other way. This is regrettable, and those who are interested will have to
turn to Inter-Library Loan or to the Archives where Steinweg has deposited a copy
of his Vollstindiger Kritischer Apparat zur “Mafinahme” (1970).

The frustrations and delays of publication must have been partly responsible for
the alternative articles. Yet Steinweg refers to the first of these in his Metzler book




256 Brecht Heute - Brecht Today

as the most suitable reading for somebody primarily interested in the practical
application of Brecht’s theory. The other arguments offered in alternative are a
foreshortening of the fuller presentation and are inevitably cruder. Neither are they
greatly enhanced by the futurology in Hildegard Brenner’s editorial introduction to
this important issue: “Die Lehrstiike... sind ... ein Modell, das die Trennung
Zuschauer/Schauspieler, damit Theater als gesellschaftlichen Sonderbereich, aufhebt
und erst in einer sozialistischen Gesellschaft moglich sein wird.” (p. z01) In Utopia all
things are possible. It would be more helpful and critical to enquire why the Lehr-
stiicke have been neglected in those states which are endeavouring to realize socia-
lism, rather than once more postponing the apotheosis.

Steinweg himself is not immune to the heady prediction and the grandiose and
irrefutable claim, although his scholarship and his philology are impeccable. I
disagree with many of his opinions and notice many contradictions, not all of
which stem from the attempt to impose theoretical order on unordered and developing
ideas. Faced with predictions like the following, one wonders if the anarchistic work
methods of what Steinweg calls the bourgeois “Literaturverwalter” were so
reprehensible after all: “Das Lehrstiick reflektiert . . ., wenn es entsprechend der Theo-
rie ‘aufgefithrt’ wird, sowohl die Verfahrensweise der modernen Wissenschaft als
auch die durch ihre Anwendung zur Technisierung der Produktion bedingten Hal-
tungen und Verhaltensweisen” (alternative p. 113). Such potentially productive,
heuristic blandishments seem irresistible.

Although Steinweg is obviously hoping for the practical application of the clarified
ideas, his concern in the publications under review is almost exclusively with the
theory. Here lies the strength and the weakness of his work. Because he is
reconstituting the theory, he does not have to ask himself these simple questions:
Why were there such discrepancies between the theory and the practice? Did the
practice refute the theory? Was, in fact, the theory practicable? These may seem to
him irrelevant or, at most, excessively disingenuous questions. I entertain the wholly
anarchistic and reprehensible feeling that he considers them to have been already
answered (by the theory); perhaps also by the authority of Brecht's last (theoretical)
words on the subject — that Die Mafnahme, in short, is. the form of the theatre of
the future.

The theory, as Steinweg presents it, might be summarized as follows: The Lehr-
stiicke are not illustrations of a particular phase in Brecht’s production, whilst he
was adjusting to the exigencies of the new Marxist discipline. This has merely been
the opinion of the bourgeois, and, for that matter, of the social-imperialist Literatur-
verwalter. On the contrary, they represent an entirely new form of participatory
“theatre”, which Brecht was unable to realize properly in his lifetime due to irksome
historical circumstances, but which he considered, in 1956, to represent the hope for
the<ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>