LIBRARIES

UNIVERSITY OF WISCONSIN-MADISON

Deutsches utopisches Denken im 20.
Jahrhundert. 5th Wisconsin Workshop 1974

Wisconsin Workshop (5th : 1973 : Madison, Wis.)
Stuttgart, Germany: W. Kohlhammer, 1974

https://digital.library.wisc.edu/1711.dl/OHFOUXZK2NVGX8E

http://rightsstatements.org/vocab/InC/1.0/

The libraries provide public access to a wide range of material, including online exhibits, digitized
collections, archival finding aids, our catalog, online articles, and a growing range of materials in many
media.

When possible, we provide rights information in catalog records, finding aids, and other metadata that
accompanies collections or items. However, it is always the user's obligation to evaluate copyright and
rights issues in light of their own use.

728 State Street | Madison, Wisconsin 53706 | library.wisc.edu




Reihe 80

Urban-Taschenbiicher Kohlhammer

Reinhold Grimm
Jost Hermand
Hrsg.

Deutsches
utopisches Denken
im 20.Jahrhundert




60
177
188 °
161°
166
190
130
141°
143°
136
157"
167
135

155
94°

147
194°
111°

Urban'-Taschenbiicher

Normalband DM 6,50, GroBband (') DM 8,—,
Doppelband (*) DM 10,—, Dreifachband (* ) DM 12,—
Vierfachband (:*) DM 14 —

Preise z.Z. der Drucklegung, Anderungen vorbehalten.
Gesamtverzeithnis steht auf Anforderung zur Verfiigung

Soziologie/Psychologie/Padagogik

Fortsetzung auf der 3. Umschlagseite

Behrendt: Der Mensch im Lichte der Soziologie
Grieswelle: Allgemeine Soziologie

Im Hof: Geschichte der Schweiz

Mayer: Einfiihrung in die Bevélkerungswissenschaft
Silbermann/Kriiger: Soziologie der Massenkommunikation
Thurn: Soziologie der Kunst

Arnold: Angewandte Psychologie

Bergius: Psychologie des Lernens

Behrendt: Einfihrung in die Parapsychologie
Elhardt: Tiefenpsychologie

Hajos: Wahrnehmungspsychologie

Halder: Verhaltenstherapie

Hartmann: Psychologische Diagnostik

Hoyos: Arbeitspsychologie

Koella: Physiologie des Schlafes

Levitt: Die Psychologie der Angst

Roth: Persdnlichkeitspsychologie

* Roth: Intelligenz

List: Psycholinguistik

Schraml: AbriB der klinischen Psychologie

Selg: Einflihrung in die experimentelle Psychologie
Selg/Bauer: Forschungsmethoden der Psychologie
Uslar: Psychologie und Welt

* Aschersleben: Einflihrung in die Unterrlchtsmethod|k

Bollnow: Existenzphilosophie und Padagogik
Bollnow: Sprache und Erziehung
Buchkremer: Ehrgeiz

* Frank: Kybernetische Grundlagen der Padagogik

Frank/Meyer: Rechnerkunde

" Dietrich/Klein/Zimmermann: Computerlinguistik

Hesse/Manz: Einfithrung in die Curriculumforschung
Hdger: Einflihrung in die padagogische Psychologie
Keilhacker: Erziehung und Bildung in der Industrie-
gesellschaft

Knoll: Erwachsenenbildung

Leont’ev: Psycholinguistik und Sprachunterricht
Rohrs: Forschungsmethoden in der Erziehungswissenschaft |



Kohlhammer
Urban-
‘ Taschenbiicher
W HEN| Reihe 80

Band 864






Deutsches
utopisches Denken
im 20. Jahrhundert

Herausgegeben von
Reinhold Grimm und Jost Hermand

Mit Beitragen von

Jost Hermand, Evelyn Torton Beck,

George L. Mosse, Reginald R. Isaacs,

Hans Mayer, Paul Breines, David Bathrick,
Studentenkollektiv der Universitiat Wisconsin

Verlag W. Kohlhammer
Stuttgart Berlin KéIin Mainz



Alle Rechte vorbehalten

© 1974 Verlag W. Kohlhammer GmbH
Stuttgart Berlin Kéln Mainz

Verlagsort: Stuttgart

Umschlag: hace

Gesamtherstellung: W. Kohlhammer GmbH
Grafischer Groflbetrieb Stuttgart

Printed in Germany

ISBN 3-17-002034-X




Inhalt

Y] 723 O PPt

Jost Hermand
Von der Notwendigkeit utopischen Denkens ............

Evelyn Torton Beck
Frauen, Neger und Proleten. Die Stiefkinder der Utopie .

George L. Mosse
Tod, Zeit und Geschichte. Die volkische Utopie der
Uberwindung .......coiiiriiiiiiiiiii e, .

Reginald R. Isaacs
Das Bauhaus. Eine Utopie? ..............covviiio...

Hans Mayer
Ernst Bloch, Utopie, Literatur ........................

Paul Breines
Utopie und Partei. Anmerkungen zum jungen Lukdcs . ...

David Bathrick
Die isthetisch-utopistische Dimension der » Weigerung«
im Denken Herbert Marcuses ............coouvuvuennn.

Lawrence Baron, Gad Ben-Ami, Katherine Goodman,

Asta Heller, Otto Koester und Anthony Niesz

Der »anarchische« Utopismus der westdeutschen
Studentenbewegung ............ i,

Anmerkungen ...... ... i e

Beitriger und Herausgeber ..........................






Vorwort

Im Kampf der Ideologien, wo es um den gesellschaftspolitischen
Nutzen bestimmter Interessengruppen geht, hilt man sich
selten mit genaueren Definitionen auf. In einer solchen Arena
ist den meisten jedes Mittel gerade recht. Und so ist auch der
einst so zukunfistrichtige Begriff »Utopie« lingst zu einem bil-
ligen Schlagwort verkommen, das in der Hitze des Gefechts
fiir oder gegen die unterschiedlichsten Weltanschauungen ins
Feld gefiithrt wird. Der Begriff »Utopie« teilt damit dasselbe
Schicksal wie die Worte »Freiheit«, » Aufklirung« oder »Ideo-
logie«, die man auch nicht mehr undefiniert verwenden kann.
Alle diese Termini sind heutzutage zu Uberredungsbegriffen,
zu ideologischen Operativkriften, zu Mitteln der politischen
Strategie geworden, die jede Partei skrupellos fiir sich auszu-
beuten versucht. Kein Wunder also, dafl auf akademischen
Purismus bedachte Pedanten den »unsauberen«, das heiflt ge-
sellschaftspolitisch relevanten Aspekten des Begriffs »Utopie«
peinlichst aus dem Wege gehen und sich als ideologische Weif3-
macher lieber auf kleine, aber reine Unterproblemchen dieses
h&chst vielschichtigen Phinomens beschrinken.

Doch wem wire damit geniitzt? Gerade das utopische Denken
sollte nicht dem Miflbrauch der alles korrumpierenden Massen-
medien oder Propagandamaschinerien ausgeliefert werden. Je-
dermann weifl, auf welch perfide Weise. man dort das iltere
Aufklirungsvokabular journalistisch verschleifit und damit
unschidlich macht. Es sind daher nach wie vor die vielge-
schmihten emanzipatorischen Impulse, die es auch heutzutage
wachzuhalten gilt. Ansonsten liuft man Gefahr, dafl selbst
Konzepte wie »Utopie« ihre innere Spannweite verlieren und
nur noch in deformierten Schwundstufen oder Zerrformen
weiterexistieren, ja schliefflich vollig in der Eindimensionalitdt
untergehen. So zeichnet sich im Osten momentan die Gefahr
ab, daf man dort den gegenwirtigen Status quo als die er-
filllte Utopie des Sozialismus auszugeben versucht und jede.
weitere Entwicklung in eine freiere, rotere Zukunft als uto-
pistisch und damit phantastisch ablehnt. Im Westen wird da-
gegen der Begriff »Utopie« entweder von den Massenmedien
des Status quo ins Licherliche herabgezogen oder von den
Vertretern der sogenannten »Gegenkultur« ins Romantisch-
Verschwirmte hochgespielt. Demgegeniiber sollte man in Zu-

7




kunft an einem Utopie-Konzept festhalten, das einen realen
Alternativvorschlag zu den gegebenen Verhiltnissen anzubieten
hat. Gesellschaftlich unrealisierbare Phantasiegebilde oder blofe
Hippie-Ideologien sind nicht utopisch, sondern lediglich unreif.
Was im 20. Jahrhundert den Ehrentitel »Utopie« verdient,
muf} immer etwas Konkretes beinhalten.

Und in diesem Punkte hat gerade das deutsche Denken — neben
den allbekannten Riickfillen ins Mythologische, V&lkisch-Reli-
gidse und ungeschminkt Faschistische — in den letzten siebzig
Jahren einige beachtenswerte Konzepte entwickelt, die inzwi-
schen weltweite Dimensionen angenommen haben und eine
produktive Kritik herausfordern. Die Expressionisten, das
Bauhaus, gewisse utopische Romane, Ernst Bloch, Herbert
Marcuse und die westdeutsche Studentenbewegung sind einige
solcher Phinomene. Thre utopischen Vorschlige stehen daher
im Mittelpunkt dieses Bandes.

Selbstverstindlich ist uns bewufit, dafl mit den folgenden acht
Essays, welche im Oktober 1973 auf dem fiinften Wisconsin
Workshop in Madison vorgetragen und zum Teil heftig dis-
kutiert wurden, die Vielfalt der Themen und die enorme Trag-
weite der hier aufgeworfenen Probleme in keiner Weise er-
schopft ist. Doch »Erschopfendes« lif8t sich wohl zu einem
solchen Thema ohnehin nicht sagen. Vielleicht war es gerade
der Trugschlufl, ja Fehler friiherer Utopien, daf ihnen noch die
Illusion vorschwebte, das Zukiinftige in erschépfender Klein-
malerei bis ins letzte Detail darstellen zu kdnnen. Im Gegen-
satz dazu ist der vorliegende Band ebensowenig abgeschlossen
wie die utopischen Konzepte, mit denen er sich beschiftigt.
Moderne Utopien sind nun einmal prozessuale und nicht mehr
statisch-finale Utopien. Das notwendig Unvollstindige, stin-
dig Abbrechende und doch immer wieder Neuansetzende
unseres Bandes liegt durchaus im Wesen der Sache begriindet.
Es driickt sich in ithm ein Teil jenes neuen Utopie-Verstind-
nisses aus, das den Hegelschen Idealismus auch auf diesem Ge-
biet endlich auf die Fiifle zu stellen versucht. .
Die besten Utopien des 20. Jahrhunderts sind daher fast alle
eher im Sinne einer regulativen Idee als einer endgiiltig fixie-
renden Norm gemeint. Es sind reale Utopien, die weder in die
Kunst noch in die dsthetische Erziehung ausweichen oder gar
wie die amerikanische Hippie-Bewegung ins Exotistische fliich-
ten. Thre Schopfer sind sich bewuflt, dafl fast alle Kulturen der
Menschheit einen Paradiesestraum vom Goldenen Zeitalter,
vom Garten Eden oder zumindest von gliickseligen Inseln

8




besessen haben — aber sie versuchen, diesen Traum zu politi-
sieren, zu rationalisieren, zu konkretisieren. Ihr geistiger und
sozialer Rang besteht darin, daf sie sich nicht mit jenen futuro-
logischen Planungsstrategien begniigen, die lediglich eine bes-
sere Integration der verschiedenen Gesellschaftsschichten im
Hinblick auf mittelfristige Ziele ins Auge fassen. Sie entwickeln
auch keine Alternativvorstellungen, die rein auf die Probleme
der Dritten Welt beschrinkt bleiben. Was sie interessiert, sind
Leitkonzeptionen, die iiber den Forderungen des Hier und
Jetzt nicht den Blick fiir das Globale und Universale verlieren.
Utopisches Denken — im eigentlichen Sinne des Wortes — ist
daher nicht nur progressives, sondern zugleich dialektisches
Denken, das unsere eigene Welt und Gegenwart sowohl prag-
matisch analysiert als auch im Lichte der Zukunft betrachtet.

Madison, im Februar 1974 Die Herausgeber



Jost Hermand

Von der Notwendigkeit utopischen Denkens

»Wer noch lebt, sage nicht niemals!«
Bertolt Brecht

Angesichts der 777 Interpretationen des »Utopischen«, welche
die Wissenschaft fiir uns bereithilt, eine neue Definition oder
gar Wesensbestimmung dieses vielfiltig schillernden Phino-
mens aufzustellen, wirkt geradezu vermessen. Nicht nur die
Philosophen, auch die Historiker, Soziologen und Literatur-
wissenschaftler der jiingsten Vergangenheit haben sich immer
wieder an diese Aufgabe herangewagt. Doch im Vergleich zum
19. Jahrhundert, als die Utopie noch eine wirksame Lebens-
macht war, herrscht in den neueren Begriffsbestimmungen
meist eine seltsame Mattigkeit, Ambivalenz, ja kaltherzige
Distanz. Das rechte Feuer ist jedenfalls dahin. Woran liegt das?
Die zwei Weltkriege, ja selbst Auschwitz, Hiroshima und Viet-
nam reichen dafiir als Erklirungsgriinde nicht aus. Weltge-
schichtliche Katastrophen haben frither eher das Gegenteil be-
wirkt und zu neuen utopischen Entwiirfen einer verbesserten
Weltsituation Anlafl gegeben. Die heutige Mattherzigkeit in
dieser Hinsicht muf} also andere Ursachen haben. Genau be-
trachtet, spiegelt sich in ihr — paradoxerweise — weniger eine
allgemeine Niedergeschlagenheit als eine allgemeine Zufrieden-
heit mit den herrschenden Verhiltnissen wider. Manche Men-
schen wiirden es zwar nicht ungern sehen, wenn man die Welt
noch etwas verbesserte, jedoch weitgehend im Rahmen oder als
Fortsetzung jener Machtsysteme, in denen sie nun einmal leben.
Es gibt daher — im Osten wie im Westen — zwar noch eine
Reihe revisionistischer oder reformistischer Stromungen, aber
kaum noch radikale Alternativvorstellungen, so dringend wir
solche angesichts der drohenden Atomtodgefahr, der Ausbeu-
tung der Dritten Welt, der riicksichtslosen Pliinderung aller
Rohstoffvorrite usw. eigentlich brauchten.

Und so hat das Interesse am Utopischen — von wenigen rithm-
lichen oder verworrenen Ausnahmen einmal abgesehen — in
den letzten Jahrzehnten einen seltsam antiquarischen Charak-
ter angenommen.! Obgleich kaum noch echte »universal« orien-
tierte Utopien geschrieben werden, gibt es immer noch Wissen-

10




schaftszweige, die sich mit positivistischem Sammeleifer und
reaktionirer Freude am Historisch-Vergangenen mit dem
Phinomen des »Utopischen als solchem« beschiftigen: es kata-
logisieren, den verschiedensten typologischen und strukturali-
stischen Schemata unterwerfen oder es zu einem rein »litera-
rischen« Genre neutralisieren. Wenn man sich dabei zu Defini-
tionen gezwungen sieht, weicht man meist ins ideologisch
Unverbindliche aus oder stellt das Utopische als eine Mischung
aus Ideal und Illusion, aus Sinnvollem und Sinnlosem hin, das
keinerlei praktischen Nutzwert mehr hat und somit ein idealer
Gegenstand strikter Wissenschaftlichkeit geworden ist. Die
gleiche Tendenz ins Historisierende oder gar Ironische herrscht
in manchen Lexika oder Worterbiichern. So gibt etwa das
Oxford English Dictionary unter dem Stichwort »utopiac
nicht eine, sondern gleich zwei, sich wechselseitig in Frage stel-
lende Definitionen: a) »a state ideally perfect in respect of
politics, laws, customs, and conditions« und b) »an impossibly
ideal scheme, especially for social improvement«.2

Um aus dieser Ambivalenz herauszukommen, bedarf es weni-
ger neuer semantischer Spitzfindigkeiten als einer klareren
ideologischen Vorentscheidung. Wenn man Utopie weiterhin
als das »Schone Land Nirgendwo« definiert, das zwar ideal,
aber unerreichbar ist, arbeitet man lediglich jenen in die Hand,
die auf dem Status quo insistieren und jedem Verinderungs-
willen von vornherein feindlich gegeniiberstehen. Angesichts
dieser Situation wire es zu empfehlen, den Begriff »Utopie«
viel stirker als bisher im Konkreten zu verankern — und so an
die besten, wenn auch vielleicht nicht farbigsten, skurrilsten,
iiberspanntesten Traditionen des utopischen Denkens anzu-
kniipfen. Eine echte Utopie wire demnach nur das, was eine
soziale Ordnung anvisiert, die nicht rein traumhaft-phantastisch
ist, sondern eine realistische Moglichkeit der Verwirklichung
enthilt und auf eine Gesellschaftsform hinzielt, in der Freiheit
und Bindung, Staat und Individuum, einzelpersonliches Gliick
und Forderung des Gemeinwohls in einem sich wechselseitig
verstirkenden Verhiltnis zueinander stehen. Das bedeutet, das
Utopische schirfer als bisher sowohl von allen Formen der
Eutopie, also jenen des rein sensualistischen Schlaraffenlandes,
in dem lediglich gespeist und koitiert wird, als auch von allen
Formen eines chiliastischen Wunschdenkens, das in ekstatischer
Heilserwartung von tausendjihrigen Reichen, Gottesstaaten
und Heilanden der Endzeit kulminiert, abzugrenzen.

Utopie als die edelste Manifestation einer gerechteren Gesell-

11




schaftsordnung sollte daher in Zukunft weder rein phantastisch
noch rein auflerweltlich verstanden werden. Was sie auszeich-
net, ist nicht irgendein wishful thinking, sondern ein Ande-
rungswille, der durchaus im Bereich der politischen, sozialen
und Skonomischen Mdglichkeiten bleibt. Utopie will keine
andere, sondern eine bessere Welt. Sie ist nicht jenseitig, son-
dern stets diesseitig orientiert. Sie hofft nicht auf einen aufler-
weltlichen Eingriff, sondern glaubt an eine vom Menschen
durchfithrbare Umwilzung der bestehenden Verhiltnisse. Sie
will weder eine sinnlose Anarchie noch einen vom heiligen
Geist gelenkten Kirchenstaat, sondern ein Gemeinwesen, das
auf einer sozialen Ordnung beruht, bei der das Gliick des ein-
zelnen nicht mit dem Gliick aller kollidiert.

Soweit ihr riumlicher Aspekt, der rein diesseitig ist. Ahnlich
steht es mit ihrem Verhiltnis zur Zeit, zur Geschichte, Utopie °
deutet stets in die Zukunft, liegt stets an der Front, und zwar
im Sinne einer rein innerweltlichen Progressivitit. Sie zielt
nicht auf Geschichtsiiberwindung, sondern auf Geschichts-
wende. In diesem Punkte hebt sie sich radikal von allen ro-
mantischen, konservativen oder nackt reaktioniren Anderungs-
vorschligen ab, in denen die Riickkehr zum heiligen Mittel-
alter, zum Ordo, zum goldenen Zeitalter, zum rassereinen
Ariertum usw. als Ideal hingestellt wird, die also das »Blei-
bende« im ewigen Strom der Geschichte fixieren wollen und
deshalb jeglichen Fortschritt als Abfall vom Ursinn des gott-
lichen Weltenplans verteufeln. Konzepte dieser Art sind keine
Utopien, sondern Mythen — ja nicht einmal das. Da wahrhaft
mythisches Denken stets eine archaische, prihistorische Menta-
litit voraussetzt, sollte man in diesem Bereich lieber von mani-
pulierten Un-Mythen sprechen, wie sie etwa Alfred Rosenberg
in seinem Mythos des 20. Jabrbunderts propagiert.3

Damit wire erst einmal ein vorliufiger Rahmen abgesteckt.
Um diese theoretischen Spekulationen nicht véllig willkiirlich
erscheinen zu lassen, soll nun ein kurzer Riickblick auf die
Geschichte des utopischen Denkens folgen. Denn schlieflich
gibt es keine Kategorien oder Genres a priori, sondern immer
nur deren historische Manifestationen, die selbst dann, wenn
sie wie die Utopie ins scheinbar Ahistorische, in den noch un-
erfahrenen Raum der Zukunft vorausgreifen wollen, doch Aus-
druck ihrer eigenen Zeit bleiben. Aus diesem Grunde ist in den
Utopien der letzten Jahrhunderte in den guten Welten der
Zukunft stets zugleich die schlechte Welt der Gegenwart ent-
halten, was sie alle historisch datierbar macht. Ein wahrhaft

12




historisches Denken sollte daher gerade diese Historizitit her-
ausarbeiten, um in der Aufeinanderfolge der verschiedenen
Utopien eine Entwicklungslinie zu erkennen, die in unsere
eigene Gegenwart miindet und somit eine Beschiftigung mit
diesem Phinomen iiberhaupt erst sinnvoll macht. Betrachten
wir also die einzelnen Etappen des utopischen Denkens als
einen Geschichtsprozef}, der sich nicht sterilisiert, indem er sich
auflerhalb des historischen Ablaufs stellt, sondern der diese
Vorstofle ins Utopische — um der Zukunft willen — dialektisch
in sich aufzuheben versucht.

Unter einer solchen Perspektive gesehen ist es kein Wunder,
daf der Begriff »Utopie« weder bei Plato, Augustinus noch bei
Joachim di Fiore, sondern erst in der 1516 erschienenen Schrift
De optimo rei publicae statu deque nova insula Utopia des
Thomas Morus auftaucht. Selbstverstindlich hatte es auch vor-
her schon naturrechtliche oder religiose Konzepte gegeben, die
sich mit »dem umgebenden Sein nicht in Deckung befinden«,
wie Karl Mannheim einmal das Wesen der Utopie definiert.*
Doch dort hatte meist das Statisch-Abstrakte oder Chiliastische
iberwogen. Der Gedanke einer progressiven Sozialordnung
nimmt dagegen erst mit dem historischen Umbruchsdenken
und der Tendenz zur radikalen Verdiesseitigung innerhalb der
Renaissance wirklich konkrete Formen an.® Erst durch die Auf-
lehnung der Biirger und Bauern gegen den mittelalterlichen
Feudalismus entsteht das, was man ein soziales Gewissen fort-
schrittlicher Art nennen konnte. Und zwar lassen sich dabei
zwei Richtungen unterscheiden: eine humanistisch-insulare wie
bei Thomas Morus, die trotz aller Universalitit und Radikali-
tit doch einen akademischen Sinn fiir das Schickliche behilt,
und eine aktivistisch-politische wie bei Thomas Miinzer, die
ihren revolutioniren Elan jedoch mit ilteren Gottesstaats- und
Wiedertiufervorstellungen vermischt. Angefacht durch poli-
tische, soziale und religitse Unruhen aller Art, die sich aus
dieser Kritik am Feudalismus ergaben, schossen daher in der
Folgezeit die Sozialutopien fast wie die Pilze aus dem Boden.
Uberall huldigten die revolutioniren Krifte plotzlich dem Ideal
der »Altruria«, wie es sich in folgenden Titeln manifestiert:
De Orbis Terrarium Concordia, La citta felice, The Enchanted
Island, Nova Atlantis und The Commonwealth of Oceana. Es
fehlt zwar diesen Utopien noch weitgehend das spitere Ent-
wicklungsdenken, aber eins haben sie doch als progressives
Element gemeinsam: die absolute Diesseitigkeit. Entgegen aller
feudalistischen Willkiirherrschaft treten sie — zum Teil unter

13



Berufung auf die sich allmihlich herausbildende National-
staatsidee — fiir einen Staat mit ausgesprochen republikanischen
Organisationsformen ein. Obwohl manche dieser Utopien noch
eine Reihe von Archaismen enthalten, ja selbst die Leibeigen-
schaft nicht ganz verdammen, zeichnen sich doch in den mei-
sten folgende Zielsetzungen ab: a) eine wesentlich bessere Or-
ganisation des staatlichen Gefiiges, b) eine Steigerung der
Produktion durch Gemeineigentum und damit verbunden
c) eine Einschrinkung der tiglichen Arbeitszeit auf 6 bis 8
Stunden. Allen diesen Vorschligen liegt die Erkenntnis zu-
grunde, dafl nur eine sinnvoll gesteigerte Produktion zu ver-
mehrter Freiheit filhren kdnne, dafl jedoch mit dieser Skono-
mischen Eskalation die Gefahr einer Profitsteigerung verbun-
den sei, der man durch eine konsequente Sozialisierung der
Produktionsmittel entgegentreten miisse. Die Forderung der
Eigentumslosigkeit wird dabei im Sinne urkommunistischer
Vorstellungen meist noch als »Naturzustand« des Menschen
hingestellt, was oft zu Utopien fiihrt, deren Gesellschaftsstruk-
turen geradezu wie biologische Organismen funktionieren.
Doch auch im Sinne der sich gerade erst entwickelnden Natur-
wissenschaften bleibt hier nichts der privaten Willkiir iiberlas-
sen. Um der Steigerung der Produktion und damit der Auf-
hebung des materiellen Mangels willen wird in diesen Utopien
fast jede menschliche Handlung quasi more geometrico dem
sozialen Zweck unterstellt und damit ins Altruistische er-
hoben.

Im 17. Jahrhundert, im Zeitalter des Absolutismus und der
Gegenreformation, treten die Utopien — vom puritanischen
England und seiner Entwitklung einmal abgesehen — wieder
etwas in den Hintergrund oder nehmen wie in Campanellas
Civitas solis (1623) einen theokratisch-totalitiren Charakter
an. Ja, die groflen Staatsromane dieses Jahrhunderts verdrin-
gen das Utopische fast ganz und dienen weitgehend der Affir-
mation der bestehenden Verhiltnisse. Dagegen setzt zu Beginn
des 18. Jahrhunderts jene zweite Wende zum modernen Ent-
wicklungsdenken ein, die man gern mit dem harmlos klingen-
den Wort »Aufklirung« bezeichnet. Von jetzt ab werden nicht
mehr Utopien geschrieben, die im »Irgendwo« oder »Nirgend-
wo« liegen, sondern die man als Leitbilder der eigenen Ent-
wicklung in die Zukunft, in das Morgenlicht der erwarteten
Geschichtswende hineinprojiziert. Und damit bricht das grofle
Zeitalter der »konkreten« Utopien erst recht eigentlich an.
Nach der Reaktion des Absolutismus und der Gegenreforma-

14




tion im Zeitalter des Barock riistet sich jetzt das Biirgertum
zum entscheidenden Endkampf gegen den Feudalismus, er-
neuert die alten Forderungen nach weniger Arbeit, Gemein-
eigentum und besserer staatlicher Organisation und fiigt — im
Zuge des aufkommenden Liberalismus — diesen Postulaten noch
das unveriuflerliche Recht des einzelnen auf personliche Frei-
heit und Selbstverantwortlichkeit hinzu. Alles steht plotzlich
im Zeichen des progrés, ein Wort, das bereits 1750 in »Fort-
schritt« eingedeutscht wird.

Und zwar lassen sich dabei zwei Hauptrichtungen unterschei-
den: eine mehr hedonistische und eine mehr tugendhafte. Die
hedonistische treibt ihre Kritik am ancien régime meist in exo-
tischer Verkleidung, das heifit in der Form des Abenteuer-
romans oder der Reisebeschreibung. Sie verfihrt dabei so
aufreizend, dafl wie in Diderots Supplément au voyage de
Bougainville (1775) in der erotischen Befreiung zugleich die
gesamtgesellschaftliche Befreiung durchschimmert. Die mehr
tugendsame Richtung geht dagegen von pietistisch-religidsen
Vorstellungen aus und will den frivolen Adel gerade mit ihrer
moralischen Uberlegenheit als politische Fiihrungsmacht dis-
qualifizieren, ohne zu merken, daff sie sich damit in ihrer
eigenen Schlinge fingt und bei einer entwiirdigenden Frustrie-
rung landet. Daf daneben auch iltere utopische Hoffnungen
weiterbestehen, versteht sich von selbst.

Die Franzosische Revolution, als der schirfste Ausdruck dieser
biirgerlichen Auflehnung gegen den Feudalismus, wird daher
von den widerspriichlichsten utopischen Vorstellungen und Er-
wartungen beherrscht: rein hedonistischen (de Sade), extrem
rationalistisch-moralisierenden (Robespierre), naturrechtlichen
(Mercier, Morelly), egalitir-kommunistischen (Babeuf) usw.,
die jedoch alle mit dem universalen Anspruch einer Gesamt-
umwilzung auftreten, alle mit dem Jahre Null, einer neuen
Phase in der Menschheitsgeschichte beginnen wollen. Trotz
ihres Scheiterns blieben diese Ideen das ganze 19. Jahrhundert
lebendig. Ja, in diesem Jahrhundert wurden mehr Utopien
geschrieben als je zuvor. Man denke an die imponierende
Reihe sozialutopischer Entwiirfe aus der Zeit der Julirevolu-
tion von 1830 (Saint Simon, Enfantin, Cabet, Fourier) bis zu
den Utopien aus der Zeit des Naturalismus der spiteren acht-
ziger und neunziger Jahre (Bellamy, Hertzka, Laflwitz, Morris,
Wells). In enger Fithlungnahme mit den naturwissenschaftli-
chen Entdeckungen und sozialistischen Gesellschaftslehren wer-
den von diesen Autoren immer konkretere Utopien entwor-

15

S



fen, die alle nur denkbaren sozialistischen, sozialdemokratischen
und kommunistischen Idealstaaten reprisentieren. Die Idee des
Gemeineigentums als des sichersten Abwehrmechanismus gegen
Ausbeutung, einzelpersdnliche Machtausiibung und Korrum-
pierung des menschlichen Charakters im Sinne von Neid, Hab-
gier und Besitz bleibt dabei stets erhalten, ja wird sogar noch
verstirkt.

Doch das Biirgertum als Klasse, das inzwischen den Schritt
vom Citoyen zum Bourgeois vollzogen hatte, entwickelte eine
immer stirkere Aversion gegen die Utopie schlechthin. Es trat
zwar ebenfalls fiir bessere staatliche Organisationsformen ein,
soweit diese eine profitsteigernde Funktion hatten, setzte je-
doch allen Tendenzen ins Hedonistische und Sozialistische
eine strikte Verteidigung des Privateigentums und eine for-
cierte Arbeitsethik entgegen. Die Achtundvierziger Revolution,
die von der Bourgeoisie ausging, hat daher — im Vergleich zur
Franzosischen Revolution von 1789 — kaum noch utopische
Ziige. Wer also im Rahmen des Biirgertums eine neue Gesell-
schaftsordnung ersehnte, wurde immer stirker ins Sektiereri-
sche abgedringt — was zu utopischen Gemeindebildungen wie
Oneida oder New Harmony fiihrte, die in der Isolierung not-
wendig verkiimmerten.

Was das Biirgertum noch allenfalls als »utopisch« duldete,
waren lediglich phantastisch-unterhaltsame Romane 4 la Jules
Verne, die keinerlei revolutionire Elemente enthielten. Ja,
gegen Ende des Jahrhunderts raffte es sich schon dazu auf, den
gefihrlichsten sozialdemokratischen Utopien mit Gegenuto-
pien, sogenannten »Dystopien« entgegenzutreten, in denen
jedes Abweichen vom Status quo als ein Verstofl gegen die
»natiirliche Ordnung« der Dinge hingestellt wird. Ein bezeich-
nendes Beispiel dafiir ist der Roman Der Himmel auf Erden
(1892) von Emil Gregorovius, in dem das Schreckbild einer
Machtiibernahme durch die Sozialdemokraten entworfen wird,
die selbstverstindlich zu einem geradezu teuflischen Horror-
regime fithrt. Nach Gregorovius ist der Hauptantrieb des Men-
schen ein brutaler Egoismus, der nur durch Kirche, Kapital und
Militir in Schach gehalten werden kann.® Diesem Trieb in
einem sozialistisch-altruistischen Staat freie Ziigel zu lassen,
erscheint ihm als ein geradezu selbstmorderisches Unterfan-
gen.

Doch seltsamerweise schworen auch die hier verteufelten So-
zialdemokraten im spiten 19. Jahrhundert ihren ilteren uto-
pischen Hoffnungen allmihlich ab und schlossen sich in diesem

16




Punkte enger an die »Klassiker« des Marxismus an. Marx und
Engels hatten zwar die Forderungen nach Verstaatlichung der
Produktionsmittel und Verkiirzung der Arbeitszeit von den
Utopisten iibernommen, jedoch diese Postulate nicht mehr als
utopisch, sondern als realgeschichtlich oder materialistisch be-
zeichnet. Das geht bereits aus ihrer Polemik gegen die »wahren
Sozialisten« im Kommunistischen Manifest (1848) hervor, die
1882 von Engels in seiner programmatischen Schrift Die Ent-
wicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft kon-
sequent weitergefithrt wird. Auch Marx, dessen Denken in
seinen Anfingen noch durchaus utopische Ziige aufweist, hat
in spiteren Jahren das Konzept der klassenlosen Gesellschaft
meist so niichtern wie nur méglich dargestellt. Statt utopische
Staaten »aus dem Kopf zu erfindenc, erschien es ihm viel wich-
tiger, mittels dieses Kopfes die Méglichkeiten einer zukiinftigen
Gesellschaft in den Entwicklungstendenzen der kapitalistischen
Wirtschaft selbst zu entdecken.” Es geniigte ihm nicht, wenn
sich allein der Gedanke zur Verwirklichung dringt. Solche
Bemiihungen fand er nur dann sinnvoll, wenn sich auch die
Wirklichkeit zum Gedanken dringt. Unter »Utopisten« ver-
stand er daher diejenigen, welche die politischen Formen von
ihren gesellschaftlichen Unterlagen trennen und sie als allge-
meine, abstrakte Dogmen hinstellen. Daf eine solche Einstel-
lung in der Praxis der spiteren Planungsbiirokraten hiufig in
einem gegenutopischen Sinne ausgelegt wurde, lifit sich leider
nicht leugnen.

Und so ist seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts ein Zustand
entstanden, in dem die in die Zukunft hineinprojizierte Sozial-
utopie immer stirker verkiimmern mufite. Mit dem Aufstieg
der Sowjetunion und der USA zu den fithrenden Grofmichten
der Erde haben sich zwei Gesellschaftssysteme etabliert, die
beide hartnickig auf dem Status quo beharren und jede neue
Utopiebildung als unsinnig verwerfen. Das eine Land versteht
sich in seiner offiziellen Ideologie als die Erfiillung des Ame-
rican Dream, als God’s own Country — das andere als die unzer-
storbare Bastion eines reglementierten Staatsmarxismus, dem
vor allem an der Konsolidierung der eigenen Machtposition
gelegen ist. Beide Michte sehen in dieser Situation einen gesell-
schaftlichen Endzustand, der sich mit den Mitteln der Planung
und statistisch operierenden Futurologie zwar noch quantita-
tiv perfektionieren, aber nicht mehr qualitativ verindern lifit.
Wo soll da Raum fiir Utopien bleiben?

Besonders im Einfluflbereich der Sowjetunion wird das Wort

17




»Utopie« heute fast vollig gemieden. Hier wirkt immer noch
das Marxsche Diktum nach, daff man seine geistigen Krifte lie-
ber auf die exakte Analyse der realgeschichtlichen Verhiltnisse
konzentrieren solle, statt in die apriorische Fabrizierung idea-
ler Gesellschaften abzuschweifen. Dazu kommt die Verdam-
mung des Utopischen durch Lenin, der utopische Schwirme-
reien entweder als Zustand der Schwiche oder als Ausgeburten
eines unverbindlichen Liberalismus bezeichnete, in denen die
bestehende Gesellschaftsordnung nicht wirklich in Frage gestellt
wird. Utopisches gilt deshalb in diesen Lindern weitgehend
als veraltet, subjektivistisch oder kleinbiirgerlich, dem man
zwar eine ehrwiirdige Vergangenheit zugesteht, das man jedoch
als Wirkungsmadht fiir die Gegenwart oder als Leitbild fiir die
Zukunft grundsitzlich verwirft.® So schreibt etwa Werner
Krauss in seinem Aufsatz »Geist und Widergeist der Utopie,
- der 1962 in Sinn und Form erschien: »Die Utopie kann uns
nicht mehr tiefer zu Herzen gehen. Die Perspektive unent-
wegter Hoffnung wird allein von einer unverinderlichen und
unerfiillbaren Welt angesprochen. Unsere Erwartung einer bes-
seren Zukunft ist in der machtvollen Bewegung unserer eige-
nen Gegenwart hinlinglich gesichert. Das schliefit nicht aus,
daf uns der Abschied von der Utopie mit Wehmut erfiillt, weil
sich mit ihr ein letztes Stiick unserer Kindheit, eine letzte
Reminiszenz an unsere Vorzeit fiir immer verfliichtigt.«? Links-
utopische Marxisten wie Ernst Bloch, die an der historischen
Bedeutsamkeit des Utopie-Begriffs festzuhalten versuchten,
muften daher in der DDR notwendig in die Schufilinie der
Kritik geraten. Ein dhnliches Schicksal ereilte »futuristisch«
eingestellte Schriftsteller wie Peter Hacks und Heiner Miiller.
Denn in jedem neuen Leitbild, das iiber die 6konomisch fest-
gelegten Planziele hinausschieft und sich fiir utopische Kom-
mune-Vorstellungen begeistert, erblickt man in sowjetmarxi-
stischen Staaten sofort eine mogliche Bedrohung der bestehen-
den Machtverhiltnisse. Fiir diese Lander ist die Zukunft — jeden-
falls in ihrer augenblidklichen Ideologiebildung — nicht mehr
ein Produkt aus Sozialismus und Utopie, sondern eher aus
Sozialismus und kybernetischer Planung,

Ahnlich und doch anders liegen die Verhiltnisse im sogenann-
ten »freien Westen«, wo man um des Profits willen zwar noch
Entwicklung, aber keinen Fortschritt mehr duldet. Auch hier
schwort die Mehrheit auf den Status quo und stellt sich die
Zukunft nicht mehr als ein Produkt aus Kapitalismus plus
Utopie, sondern nur noch aus Kapitalismus plus Computer-

18




technik vor. Das westliche Zukunftsdenken ist daher weitgehend
durch eine planstrategisch arbeitende Futurologie ersetzt wor-
den, die mit Hilfe grofler Datenbanken und think factories
mittelfristige Stabilisierungsmodelle fiir die Power Eliten des
modernen Plankapitalismus zu entwerfen versucht. Statt nach
wahren Neuerungen zu streben, wird hier lediglich das fatale
Obsolenzbewufltsein gestirkt. Die Sorge der heutigen Futuro-
logical forecasting« sehen, das nicht iiber eine bloe Look-out-
Produktion eventuelle »Krisen« vermeiden kann.!® Wohl die
bekanntesten Vertreter dieser Richtung sind Herman Kahn
und Anthony J. Wiener, die in ihrem Buch The Year 2000:
A Framework for Speculation on the Next Thirty Years (1967)
voller Stolz auf die herrschende Status-quo-Mentalitit »the
end of all ideology« verkiinden und im Sinne total funktio-
nalisierter Rationalitit ihre Hauptaufgabe in einem »techno-
logical forecasting« sehen, das nicht iiber eine blofe Look-out-
Position hinausgeht.11

Ahnliche Schrumpfungsprozesse lassen sich im Bereich des Lite-
rarischen beobachten. Was daher im Westen, wo scheinbar
alles erlaubt ist, trotz der allgemeinen Abneigung gegen ge-
sellschaftliche Alternativvorstellungen noch immer an utopi-
schen Romanen erscheint, hat meist einen absolut verharm-
losten Charakter, das heifft verzichtet auf jeden sozialutopi-
schen Anspruch und offeriert sich als unterhaltsame Weg-
schmeiflware einer sorgfiltig spezialisierten Verbrauchsgiiter-
industrie. Dafiir sprechen fast alle Produkte der sogenannten
Science Fiction, in der sich die gingigen biirgerlichen »Seifen-
opern« im Milieu einer technologischen Phantasiewelt abspie-
len,!2 oder die neuesten Produkte der pornotopischen Literatur,
die auf dem triigerischen Slogan »Lust macht frei« (Maurice
Girodias) beruhen.t3 All das sind blof noch kiimmerliche
Schwundstufen einer ehemals so reichen technotopischen oder
hedonistischen Literatur, in der noch die Gesamtheit der
menschlichen Verhiltnisse verindert werden sollte. Wirkliche
Sozialutopien erscheinen daher im Westen nur noch in nega-
tiver Form, als Schreckensvisionen oder Dystopien. Das Iro-
nische dieser Werke besteht meist darin, daf} sie den Kapitalis-
mus gegen den Kommunismus verteidigen wollen, indem sie
wie in Orwells Roman 1984 den Kommunismus als die gefihr-
lichste aller Utopien hinstellen, obwohl sich auch dieser lingst
von allen utopischen Konzepten abgewandt hat. Obendrein
sollte man nicht immer wieder gegen das Ideal der klassen-
losen Gesellschaft zu Felde ziehen, wenn man sich selbst zum

19




Verfechter der »Demokratie« aufwirft, die letztlich das gleiche
will.

Ideologiekritisch gesehen liegen dieser kapitalistisch-westlichen
Aversion gegen Utopisches etwa vier verschiedene Haltungen
zugrunde. Da wire erst einmal die kleinbiirgerliche, pragma-
tisch-platte oder anti-intellektuelle, die alles, was nicht mit
dem Status quo iibereinstimmt, als fremdartig, als unniitz, als
dummes Zeug empfindet. Fiir diese Schichten, die iiberhaupt
kein Konzept von Geschichtlichkeit oder Fortschritt haben,
sondern nur so dahinvegetieren, sind Utopien etwas schlecht-
hin Pueriles, Licherliches oder Phantastisches. Sie schworen auf
das Reale, Faktische, Theorielose, die absolute Konformitit.
Halb frustriert, halb bosartig lachen sie iiber jeden, der »an-
ders« ist, da sie ihre eigenen Verdringungen lingst als gesell-
schaftlichen Normal-, ja geradezu Idealzustand akzeptiert haben
und jeden Ausbruch aus dieser Zwangsjacke mifigiinstig verur-
teilen. Aufgrund dieser Einstellung sehen sie in allen Utopisten
lediglich Querkopfe, wankelmiitige Nonkonformisten oder
schlecht angepafite Neurotiker. IThre eigene Unsicherheit ver-
suchen sie mit einer Mischung aus Apathie und Zynismus zu
verdecken, indem sie bei einem selbstironischen sense of humor
Zuflucht suchen. Um nur ja nicht als »weich, idealistisch oder
gar enthusiasmierbar zu gelten, was in jeder inhumanen Ge-
sellschaft als inhumane Depravierung angesehen wird, geben
sie sich so hart, so indifferent wie nur moglich und weisen
hohnisch darauf hin, dafl Utopien seit eh und je gescheitert seien
und sich stets die Sorte Mensch durchgesetzt habe, die sie als
ihresgleichen betrachten, nimlich die Pragmatiker oder besser
Philister.

Nicht ganz so platt wirken die sogenannten »konservativen«
Utopiekritiker, die sich 3 la Karl Kerényi oder Paul Tillich
nicht einfach mit dem jeweils herrschenden Status quo identi-
fizieren, sondern den ewigen Status quo, das Immerseiende,
von Urzeiten Bleibende herbeibemiihen, was ideologisch auf
das gleiche hinausliuft, jedoch in ein wesentlich anspruchsvol-
leres Vokabular eingekleidet wird.14 In diesen Bereichen ge-
braucht man gern Worte wie Weltsinn, Mythos, Schicksals-
gebundenheit oder Urbeschwingtheit. Hier verdammt man
alle technischen Errungenschaften als fortschreitende Enthuma-
nisierung, obwohl man an diesen technischen Errungenschaften
fleiffig partizipiert und die noch vorindustriellen Staaten als
»unterentwidselt« bezeichnet. Das Wort »Utopie« gilt daher
auf konservativer Seite als ebenso korrumpierend wie der Be-

20




griff »Ideologie«. Solche Termini empfindet man wie alles
Fortschrittsgerede als geradezu degoutant oder »links«, um es
noch himischer auszudriicken. Denn ein echter Konservativer
betrachtet sich selbst stets als unpolitisch oder »rechts«, um ihm
mit seinen eigenen Mitteln entgegenzutreten, das heiflt, er
sieht im Reaktioniren die einzige menschenwiirdige Haltung,
die bis zum Beginn der Welt, bis zu Gott zuriickreicht — wo-
durch er wie die kleinbiirgerlichen Spiefler den ewig einen
Status quo unterstiitzt.

Fast die gleichen ideologischen Winkelziige gegen das Utopische
findet man bei den sogenannten »Liberalen«. Einst selber aus
dem utopischen Lager herkommend und von der ersehnten
biirgerlichen Freiheit triumend, empfinden auch diese Schich-
ten heutzutage jede Utopie als etwas Phantastisches, Nichtzu-
verwirklichendes. Um sich als gute Biirger ihre sozialen Privi-
legien und individuellen Freiziigigkeiten zu bewahren, diffa-
mieren sie alle Utopien entweder als potentielle Diktaturen
oder geben sie als religiose Heilserwartungen der Licherlich-
keit preis. Wie so oft wird dabei das Utopische zu einem frag-
wiirdig schillernden Popanz aufgeblasen, um es dann um so
leichter aufzuspieffen und zum Platzen bringen zu konnen.
Vor allem seit dem Ausbruch des Kalten Krieges und der damit
verbundenen Gleichsetzung von braun und rot ist diese Form
der Utopiekritik besonders populir geworden. »Nur keine
Experimente!«, »Nur keine Utopien!«: heifit es seitdem immer
wieder. Man steckt sich lieber keine Ziele, als irgendwelchen
Zukunftshoffnungen nachzuhingen, fithrt lieber Scheinrefor-
men durch als sich an wirkliche Anderungen heranzuwagen,
preist lieber eine offene, natiirliche, organische Entfaltung der
Gesellschaft als geplante Eingriffe oder Operationen vorzu-
nehmen — und wenn diese noch so heilsam wiren. Vor allem
Karl R. Popper hat sich auf diesem Gebiet manch unrithm-
lichen Lorbeer erworben, indem er Utopien von vornherein
als Weg zur Gewaltherrschaft, zur Tyrannei verdichtigte.15
Man sieht, im Hinblick auf das Utopische sind die Unter-
schiede zwischen spiefibiirgerlichem, konservativem und libe-
ralem Denken recht minimal geworden, wie ja auch das iibliche
Zwei- oder Dreiparteiensystem vieler westlichen Demokratien
lingst jede innere Gegensitzlichkeit verloren hat. Ob nun kon-
servativ oder liberal: beide Richtungen wehren sich gegen das
Bild einer anderen, besseren Welt und verteidigen den Status
quo, das Juste milieu. Statt endlich an die Aufhebung der
Grundwiderspriiche der kapitalistischen Gesellschaftsform her-

21

-



anzugehen, verschanzen sich diese Kreise immer wieder hinter
einer pseudokritischen Attitiide, die sich auf nichts festlegen
will und daher im Unverbindlichen versandet. Allenthalben
predigt man eine »pluralistische« Ordnung, die jedoch in Wirk-
lichkeit durch den Einsatz geschidkt manipulierter Massen-
medien auf eine eindimensionale Gesellschaftsordnung hinaus-
lduft, die nur noch gedankenlose Verbraucher kennt und auf
alle Alternativvorstellungen verzichtet hat. Wihrend man in
frithbiirgerlichen Zeiten noch wahrhaft liberal dachte, versackt
man jetzt mehr und mehr im Reaktioniren, indem man den
lieben Untertanen pausenlos die Mir vom nachideologischen
Zeitalter vorerzihlt oder ihnen die Ohren mit pseudoutopi-
schen Slogans wie New Frontier oder Great Society zustopft.
Nun gut, aber gibt es neben dieser konservativ-liberalen Ein-
heitspartei nicht auch noch die sogenannten »Linksliberalen«,
die sich energisch gegen diese Eindimensionalitit zu wehren
versuchen? Es gibt sie — doch wie sieht ihr Konzept des Uto-
pischen aus? Genau betrachtet desavouieren auch sie — trotz
verzweifelter Hoffnung auf eine bessere Zukunft — jedes Enga-
gement fiir eine bestimmte Utopie als wirklichkeitsfremd und
verkiinden unverfroren das »Ende der Ideologien«. Wie auf
seiten der Rechtsliberalen wird auch von diesen Schichten, wie
etwa bei Adorno und Horkheimer, jedes klar gezeichnete
Gegenbild entweder abgelehnt oder als »heile Welt« denun-
ziert. Thre utopische Hoffnung besteht allein in der totalen
Negierung alles Bestehenden, die nach Meinung Adornos ihren
radikalsten Ausdruck im absolut negativen Kunstwerk erfihrt.
Nur in der Nachfolge eines Kafka oder Beckett sieht er noch
eine Chance auf Verinderung, das heifit in einem absurd er-
hofften Umschlag aus der totalen Negativitit in die Positivitit.
Ja, selbst der etwas radikalere Marcuse beschrinkt sich bei sei-
nen Zukunflsspekulationen weitgehend auf die Geste der
»Groflen Weigerung«, die im Hinblick auf die gesellschaftliche
Realitdt etwas rein Subjektivistisch-Idealistisches behilt.1® Eine
solche Dialektik jenseits aller Ideologie und Politik ist letztlich
nicht wahrhaft »utopisch«, da sie jede Moglichkeit der Reali-
sierung eo ipso ausschlieft. Wenn die Kunst oder das hoff-
nungslos vereinzelte Individuum - als die einzigen Reservate
des Utopischen — die Statthalterschaft fiir die kommende Ge-
sellschaft iibernehmen miissen, dann bekommt alles realpoli-
tische Geschehen einen weitgehend marginalen Charakter, was
zur steigenden Hochschitzung Adornos bei den heutigen Kon-
servativen gefiithrt hat.

22




Denn eine so verstandene »Liberalitit« ist letzten Endes sehr
bequem. Sie mafit sich die Wiirde des Kritischen an, ohne sich
auf ein bestimmtes Programm festzulegen. Sie tut links, ohne
aufgehort zu haben, rechts zu sein. Sie spricht im Namen der
Zukunft und tritt doch stindig auf der Stelle. Sie ist stolz auf
ihre utopische Intention, ohne wirklich utopisch zu sein. Denn
in Begriffen wie utopisches Programm, Leitbild oder Fort-
schritt sehen Adorno und Horkheimer lediglich Erstarrungen
oder Fetischisierungen, die durch die ideologischen Depravie-
rungen der letzten Jahrzehnte jeglichen Sinncharakter verloren
hitten. Nach Hitler noch von Fortschritt zu reden, erscheint
ihnen geradezu absurd. Nach Hitler nicht von Fortschritt zu
reden, erscheint mir viel absurder. Uberhaupt sind viele der
sogenannten »Linksliberalen« sehr allergisch gegen alles Posi-
tive und beschwdren gern einen tiefsinnigen Fatalismus, um
sich als bedeutend oder hintergriindig auszuweisen. Aus dem
gleichen Grunde sprechen sie nie von Utopie, sondern immer
nur von gewissen utopischen Intentionen — und selbst diese
beziehen sie weniger auf die Politik als auf die Kultur. Bei
einer solchen Haltung wirkt man zwar modernistisch, kritisch,
ja fast dialektisch, aber nie wirklich engagiert. Wer auf einer
so unverbindlichen Basis steht, kann immer planen, immer
entwerfen, braucht jedoch nirgends anzukommen, mit nichts
fertig zu werden. Ja, manche dieser Leute leugnen einfach, daf}
sich Utopien je erfiillen lieBen. Dabei wird man heute von
erfiillten Utopien — ob nun technologischer oder ideologischer
Art — geradezu iiberschwemmt. Selbst die Position der Freiheit,
von der aus diese Leute sprechen, wie auch die Kommunika-
tionsmittel, deren sie sich bedienen, waren alles einmal Uto-
pien — ganz zu schweigen von ihrem persdnlichen Komfort,
ihrer lingeren Lebenserwartung, ihren Flugreisen, ihrem Stimm-
recht und anderen modernen Errungenschaften. Ohne die Uto-
pie der kapitalistischen Produktionssteigerung und ohne die
Utopie des demokratischen Reprisentationssystems wiren alle
diese »guten Biirger« noch Heloten oder zumindest Leibeigene.
Doch leider sind es oft gerade die Privilegierten, fiir deren
Freiheit und privates Wohlbehagen Generationen von Uto-
pisten ihr Blut gelassen haben, die sich iiber diese Utopisten
am meisten mokieren und sich damit als die iibelsten Vertre-
ter des Status quo entlarven. Dabei miifiten sie es — aufgrund
ihrer Bildung — eigentlich besser wissen, wihrend man von
Spiefibiirgern und Konservativen von vornherein keine andere
Reaktion erwartet.

23

o



Wer also eine bessere Zukunft erhofft, und diese Spezies ist
trotz aller Gegenpropaganda zum Gliick noch nicht ganz aus-
gestorben und scheint momentan wieder leicht anzuwachsen,
wird sich — wohl oder iibel — um ein neues utopisches Konzept
bemiihen miissen. Es gibt nun mal keine bessere Zukunft, ohne
dafl wir uns ein neues Programm, ein neues Bild davon ent-
werfen. Eine utopielose Welt reproduziert nur noch sich selber,
wie schon Karl Mannheim stindig betonte, und erstarrt schlief3-
lich im Eindimensionalen, in totaler Entfremdung, im Terror
des Status quo. Es geniigt daher nicht, blof§ eine noble Intention
zu haben oder vage Richtungshinweise zu geben, wenn man
an wirklichen Verinderungen interessiert ist. Wer opponiert
oder kritisiert, sollte dem Status quo nicht nur mit der Nega-
tion des Negativen entgegentreten, sondern auch eine echte
Alternative anzubieten haben. Kritik ohne Programm, das heiflt
ohne positive Zielsetzung, ist stets sinnlose Kritik. Ja, sie hat
nicht einmal einen Sinn, wenn sie nur den vielzitierten » Traum
vom besseren Leben« besitzt. Man muf} sich schon ein klares
Bild des Erwiinschten zu machen versuchen, wenn man als
Utopist ernst genommen werden will. Und zwar sollte diese
ins Bild gefafte Ideologie so universal und doch so konkret
wie moglich sein, den Elan der ilteren Utopien in sich aufheben
und doch auf eigenen Erfahrungen fuflen, ein gewisses Maf} an
Phantasie besitzen und doch die sorgfiltige Analyse der eigenen
Zeit in sich einschlieflen. Denn nur so stofit man zu einem
wahrhaft dialektischen Utopiekonzept vor, das aus dem sub-
jektiven Bewufltsein ins Objektive der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit hiniiberreicht und damit eine konkrete geschichtliche
Realisierungsmdoglichkeit enthilt. Wo solche Utopien ausblei-
ben, wo es kein Wechselspiel von frei planendem Bewufitsein
und determinierendem Sein mehr gibt, bleibt auch der dialek-
tisch erhoffte Fortschritt aus. Kurzum: ohne Utopie keine
grundsitzliche Verinderung, keine qualitative Steigerung
mehr. :

Nur wer sich ein solches Geschichtskonzept zu eigen madht,
wird gegen folgende drei Gefahren gefeit sein, die sich jeder
fortschrittsbewufliten Gesinnung in den Weg zu stellen ver-
suchen. Dazu gehort erstens jener abstumpfende, lihmende
und schliefflich tétende Pessimismus, der sich auf die verlogene
Phrase von der »Unverbesserlichkeit der menschlichen Ver-
hiltnisse« beruft und somit jede Hoffnung auf Verinderung
von vornherein zu liquidieren versucht. Ein solcher Fatalismus
spielt lediglich den Michtigen des Status quo in die Hinde und

24




hat jenes »ungliickliche Bewufitsein« im Gefolge, auf das man
vor allem unter Existentialisten und Strukturalisten so beson-
ders stolz ist. Wer jedoch zum Stand der Intellektuellen gehorrt,
sollte nicht die Schamanenarbeit mieser Fatalismuspropheten
betreiben, die uns stindig lange Predigten von der Undurch-
schaubarkeit der Welt, der Absurditit alles Menschlichen, von
Schicksalshaftigkeit und Realititszerfall zu halten versuchen.
Dies sind Phrasen, die — genau betrachtet — nur dem jeweils
herrschenden Establishment zugute kommen, indem sie die
ewige Unverbesserlichkeit aller Dinge propagieren.

Nicht minder gefihrlich ist zweitens jener billige Zwedkopti-
mismus, der in denselben Status-quo-Systemen herrscht und
eigentlich nur die ideologische Kehrseite zu dem eben beschrie-
benen Fatalismus bildet. Denn auch er ist letztlich geschichts-
los, da er die Bewegung in die Zukunft nicht um des Fort-
schritts, sondern um der Bewegung willen preist. Was unter
den Liberalen der letzten zweihundert Jahre noch Ausdruck
utopischer Hoffnungen war, ist im Rahmen dieses oberflich-
lichen Utilitarismus zu einem technischen Innovationsdenken
verkommen, das nur noch die industrielle Zuwachsrate, den
Profit im Auge hat, wihrend es gesellschaftspolitisch iiberhaupt
keine positiven Zielsetzungen mehr kennt, ja in seiner Beja-
hung der sinnlosen Beschleunigung immer brutalere Ziige
annimmt. In diesen Bereichen sollte man nicht mehr von Fort-
schritt, sondern nur noch von kapitalistischen Trends und Fads
sprechen.

Und da wiren drittens all jene gedankenarmen Scheinutopien,
die entweder auf chiliastischen Heilserwartungen, einer ins
Mythische tendierenden Sehnsucht ins Vorgeschichtlich-Vege-
tative oder auf bizarren Anarchiekonzepten beruhen, das heifit
auf Vorstellungen, welche sich ebenfalls jenseits aller Geschicht-
lichkeit anzusiedeln versuchen. Ihre totale Absurditit, beson-
ders in den Gefilden der jiingsten Hippie-Bewegung, 1ifit sich
zum Teil nur als blinde Reaktion auf den immer absurder
werdenden Leerlauf der hektisch angekurbelten Wegschmeif3-
wunderkultur von heute verstehen. Doch verstehen bedeutet
noch nicht entschuldigen — nicht einmal dann, wenn es sich um
jugendliche Idealisten handelt.

All dem sollte man in Zukunft ein Utopie-Konzept entgegen-
halten, das die inneren Widerspriiche der eigenen Zeit auf eine
wahrhaft »synthetische« Weise zu l3sen versucht und so den
Charakter eines echten Leitbildes bekommt. Utopie wire dem-
nach ein Modell fiir progressives Denken, das sich in einem

25

O



qualitativen Sinne sowohl von statistisch operierenden Futu-
rologie-Vorstellungen als auch von romantischen Fluchtreak-
tionen unterscheidet, indem es eine wohlausgewogene Balance
zwischen schopferischer Phantasie und konkreter Gegebenheit
zu halten versucht. In diesem Punkte sind selbst so unter-
schiedliche Befiirworter utopischen Denkens wie Ernst Bloch,
Fred L. Polak, David Riesman, Georges Duveau, Martin
Schwonke, Arnhelm Neusiiss und Rudolf Lautentaler weit-
gehend einer Meinung. So gesehen wire das utopische »Prinzip
Hoffnung« keine causa finalis, die nicht iiber ihr eigenes Ziel
hinausschieflen kann, sondern eher eine causa efficiens, die auf
jeder Stufe der Entwicklung neuen Appetit anregt und damit
Vorlust auf Besseres erweckt. Utopisten sollten daher nicht der
Ilusion verfallen, ihrer Zeit voraus zu sein (was immer eine
Unmoglichkeit ist), sondern stets von den Problemen der
eigenen Ara ausgehen und zugleich jene Gegenkrifte zum Sta-
tus quo ins Auge fassen, in denen ein echtes Potential der Ver-
inderung steckt. Nur so wiirde die Utopie nicht zu einem
literarisch interessanten Ersatz fiir wissenschaftliche Analyse,
in dem sich lediglich mangelnde Einsicht in politische und
gesellschaftliche Bedingtheiten manifestiert, wie das fiir manche
der ilteren Utopien charakteristisch ist. An die Stelle der naiven
Ausmalung idealer Zustinde miifite heute eine wesentlich kon-
kretere Zielsetzung treten, die von den gesellschaftlich unter-
driickten Schichten als sinnvolles Leitbild der Befreiung auf-
gefaflt werden konnte. Nur unter solchen Voraussetzungen
wiren es nicht mehr die Utopisten, auf die der Vorwurf des
»falschen Bewufitseins« zutrife, sondern die Konformisten des
Status quo, die allen wirklich dringlichen Fragen mit einer
»Ja, aber«-Antwort auszuweichen versuchen.

In diesem Sinne betrachtet konnte selbst die vielgeschmihte
Utopie, die bis vor kurzem nur noch in kiimmerlichen
Schwundstufen und Zerrformen weiterexistierte, wieder zu
einer wahrhaft progressiven, das heifit linken Form des Den-
kens werden. Unter »links« werden in diesem Zusammenhang
alle jene Gruppen verstanden, die sich nach Leszek Kola-
kowskil? auf dem linken Fliigel jeder Partei, jeder Gesell-
schaftsschicht, jeder Organisation befinden: also jene Gruppen,
die zu einer kritisch-dialektischen Denkmethode neigen, alles
Menschliche von vornherein als »historisch« konditioniert be-
trachten und auf eine emanzipatorische Umgestaltung der
gesellschaftlichen Verhiltnisse hinarbeiten. Denn nur dies sind
die Schichten, die das Gegenwirtige nicht bloff um seiner selbst

26




willen, sondern zugleich im Hinblick auf die Folgezeit sehen.
Links ohne Utopie wire demnach immer rechts. Zu einer wahr-
haft linken Haltung gehdrt deshalb stets ein genau durchdach-
tes Programm, das ein bestimmtes Ziel im Auge hat und zu
einer gewissen Solidaritit verpflichtet. Rein subjektive, idea-
listische oder moralische Proteste sollte man dagegen in Zu-
kunft nicht mehr als links bezeichnen. Sie sind meist ineffektiv
und miinden nur allzu oft in einen ideologischen Katzenjam-
mer.
»Rechts« wire im Rahmen dieser Gegeniiberstellung eine abso-
lut utopielose Gesinnung oder besser Gesinnungslosigkeit, das
heifdt eine rein opportunistische Haltung den bestehenden Ge-
walten gegeniiber, die von der Unverbesserlichkeit aller
menschlichen Institutionen iiberzeugt ist und in Utopien blofle
Hirngespinste sicht. Daher hat nur die Linke eine wirkliche
Weltanschauung; die Rechte verfiigt lediglich iiber Taktiken.
Aus diesem Grunde ist die Linke so hiufig zersplittert, wih-
rend die Leute von rechts meist eine solide Einheitsfront bil-
den. Denn wer die Welt verindern will, mufl notwendig
Ideen haben — und diese sind nicht immer die gleichen. Wer
dagegen die Welt so lassen will, wie sie ist, und sich nicht
schimt, die Ungerechtigkeiten und Verbrechen der jeweils
herrschenden Systeme durch seine konformistische Schweig-
samkeit indirekt zu unterstiitzen, kann auf Ideen, Programme
oder Utopien getrost verzichten. Thm geniigen gewisse ideolo-
gische Manover und die Verfiigung iiber die Apparate der
Macht.
Wer hingegen Anderungen durchsetzen will, um sich an dieser
Korruption nicht mitschuldig zu machen und schliefflich vom
Terror des Status quo unterjocht zu werden, braucht neben
punktueller Kritik auch utopisch-iibergreifende Konzepte, um
seinem einzelpersonlichen Handeln ein gesamtgesellschaftliches
Ziel zu setzen. Es ist nicht genug, wenn man als Linker nur
praktisch, nur aktionsbezogen denkt und dariiber die Zukunft
vergifit. Man muf} sich schon an beiden Fronten engagieren.
Denn nicht nur das utopische Triumen, auch die Weigerung,
{iber die reale Situation hinauszusehen, »kann zum Warten auf
den Sankt-Nimmerleins-Tag fiihren«, wie Enzensberger einmal
schreibt.1® Schliefllich gibt es auch Leute, die ihre Phantasie-
| losigkeit als Unbedingtheit zu tarnen versuchen und damit die
Gefahr einer neuen Orthodoxie heraufbeschworen. Allen die-
sen Tendenzen sollte man im Sinne Blochs mit dem Postulat
einer »realen« oder »prozefhaft-konkreten« Utopie entgegen-

27




treten,!® die weder zum Extrem einer autoritiren Zwangs-
begliickung noch zum Extrem eines antiautoritiren Anarchis-
mus neigen, sondern auf einem wohlarrangierten Gleichgewicht
von Freiheit und Bindung, einzelpersonlichem Gliick und ge-
samtgesellschaftlichem Fortschritt beruhen. Damit sind Uto-
pien gemeint, die in erster Linie auf eine qualitative Verbes-
serung der staatlichen Organisationsformen hinarbeiten, ohne
die ein besseres oder freiheitlicheres Dasein iiberhaupt nicht
moglich ist. Man sollte daher neben Einzelaspekten wie Oko-
logie, Abriistung, Wahlrechtsreform, Minorititenfragen, Frau-
enemanzipation und vielen anderen mehr, deren Ldsung von
Tag zu Tag immer dringlicher wird, auch jene iibergreifenden
Aspekte gesamtgesellschaftlicher Art nicht aus dem Auge ver-
lieren, die nun einmal zum Wesen jeder echten Utopie gehéren
und durch die das einzelne erst in sinnvolle Zusammenhinge
riickt. Denn groflere Freiheit, groflere Sicherheit, gréfleres
Glick lassen sich nie partiell, nie singulir, sondern nur im
Rahmen einer allgemeinen Reorientierung verwirklichen.

Das bedeutet nicht, daf} die sogenannten »Einzelaspekte« nur
von untergeordneter Wichtigkeit wiren. Im Gegenteil. Wer
sich konkret an der Verbesserung der gesellschaftlichen Zu-
stinde beteiligen will, kann aufgrund seines beschrinkten Wir-
kungsradius meist nur auf einem und zudem recht begrenzten
Teilgebiet titig werden. Das ergibt sich zwangsliufig aus der
zunehmenden Arbeitsteilung und damit Differenzierung aller
menschlichen Verhiltnisse. Solche Teilaktivititen sind daher
durchaus nétig, sinnvoll und von den Gegebenheiten her gebo-
ten. Man sollte jedoch dabei nicht der Versuchung nachgeben,
irgendwelche Einzelaspekte zu verabsolutieren und zu uni-
versalen Utopien aufblasen, das heiflt plotzlich alles Heil von
der Okologie, der Losung der Minorititenfragen oder der
Frauenemanzipation zu erwarten. Man muf sich schon einen
Blick fiir das »Ganze«, fiir die gesamtgesellschaftliche Ver-
flechtung all dieser Probleme bewahren.

Und dies ist genau der Punkt, wo die vielgeschmihten utopi-
schen Konzepte noch eine wichtige Funktion haben. Sie sollten
uns Bilder eines Daseins entwerfen, in dem nicht mehr die
hektische Expansionsrate, nicht mehr der Fortschritt um des
Fortschritts willen alles menschliche Leben bestimmt, sondern
sich die menschliche Aktivitit mehr und mehr auf die Ver-
besserung der gesellschaftlichen Organisationsformen richtet.
Sie miiflten sich mit der Frage auseinandersetzen, wie dem sinn-
losen Verschleiff aller natiirlichen Rohstoffe vorzubeugen wire,

28




wie man unniitzen Komfort oder sinnentfremdete Leerpro-
duktion vermeiden kénnte, wie eine neue Sinngebung der
Arbeit zu erfolgen hitte, wie der Fetisch »Ware« durch das
Ideal echter Befriedigung ersetzt werden konnte und wie sich
trotz all dieser Mafinahmen eine relativ hohe Produktion er-
moglichen liefle, um einem Riickfall in Verarmung und damit
Unfreiheit vorzubeugen. Die Fiille der Fragen, die hiermit
aufgeworfen wird, ist kaum abzusehen. Wenn die Utopie etwas
zu ihrer Losung beitragen kdnnte, sollte sie ihre Antworten
nicht nur in die Form idealistischer Postulate einkleiden, son-
dern zugleich die Moglichkeiten zu ihrer Verwirklichung mit-
entwerfen. Erst das wire wahrhaft utopisches Denken.

29



Evelyn Torton Beck

Frauen, Neger und Proleten
Die Stietkinder der Utopie

London, 1893, Savoy-Theater. Der Kassenschlager heiflt Uto-
pia Limited von Gilbert und Sullivan, eine Operette, die auf
einer Siidseeinsel spielt, welche von Kénig Paramount 1. von
Utopia beherrscht wird. Beim Aufziehen des Vorhangs singen
die Untertanen:

In lazy languor motionless,
We lie and dream of nothingness;
For visions come
From Poppydom
Direct at our command;
Or, delicate alternative,
In open idleness we live
With lyre and lute
And silver flute,
The life of Lazyland!

Selbstverstindlich wissen Gilbert und Sullivan, daf8 solch ein
Paradies ohne Arbeit keine echte Utopie ist. Gegen Endedes
Stiicks hat sich der Inselstaat so verindert, dafl er nun unver-
kennbar »jenem glorreichen Konigreich, genannt England«
dhnelt. Jedoch im Unterschied zu England fehlen Armut, Ver-
brechen und Krankheit. Und wie reagiert die Bevolkerung auf
diese Lebensbedingungen? Mit einer Revolution natiirlich!
»Nieder mit der Bliite des Fortschritts«, singen die Insulaner.
»Vom Wohlstand angeekelt und gelangweilt«, sehnen sich alle
nach dem »urspriinglichen Zustand« zuriick. Denn so kann es
nicht weitergehen: »Die Rechtsanwilte nagen am Hungertudch,
und die Gefingnisse werden der Arbeiterklasse als Luxuswoh-
nungen zugewiesen!«! Doch gliicklicherweise bietet sich eine
Losung dieser unhaltbaren Zustinde an. Man entsinnt sich
wieder der parlamentarischen Demokratie. Sobald diese restau-
riert ist, wird alles wieder ins rechte Gleis kommen: »Dann
werden alle Krankheiten zuriickkommen, die Rechtsanwilte
werden wieder iiberbeschiftigt sein, die Gefingnisse sich erneut
tillen, kurz: allgemeiner und beispielloser Wohlstand herr-
schen.«

Obwohl Gilberts und Sullivans unterhaltender Klamauk poli-

30




tisch ziemlich harmlos ist, werden doch einige Tendenzen der
Epoche klar erkennbar. Man fiihlt sich in einer Ara, in der das
Interesse fiir Utopien einen gewissen Hohepunkt erreichte.
Gleichzeitig aber wird deutlich, wie sehr der Fortschrittsopti-
mismus, der urspriinglich das utopische Denken befliigelt hatte,
bereits im Schwinden war. Zudem macht uns diese Operette
auf den entscheidenden Unterschied zwischen der Wunschvor-
stellung eines Goldenen Zeitalters und einer echten Utopie
aufmerksam. In beiden artikuliert sich zwar die »Sehnsucht
nach einem besseren Leben«, wie R. C. Elliott in seiner Essay-
sammlung The Shape of Utopia schreibt. Was sie jedoch trennt,
ist der grundsitzliche Unterschied im Hinblick auf die ge-
schichtliche Realisierbarkeit. Das Paradies der Gliickseligen
Insel ist stets ein Mythos, der auflerhalb von Zeit und Ge-
schichte angesiedelt ist. Unter Utopie versteht man dagegen
eine Gesellschaftsordnung, die zugleich die Moglichkeit ihrer
Verwirklichung in sich einschlief3t.2

Aber Utopia Limited macht noch auf ein weiteres Problem auf-
merksam, das die Schriftsteller schon seit langem der Utopie
gegeniiber mifitrauisch stimmte. So verlifit etwa Voltaires Can-
dide das gliickverheiflende Eldorado darum, weil er fiirchtet,
sich in der perfekten Gesellschaft zu langweilen. Das fiihrt uns
zu einer Frage, die man nicht iibersehen darf: Bleibt die ideale
Gesellschaft dynamisch, oder wird sie mit ihrer Verwirklichung
stagnieren? Bei Brecht lesen wir iiber Herrn Keuner, dafl er
erbleichte, als man ihm das schmeichelhafte Kompliment
machte: »Sie haben sich gar nicht verindert.« Aber welcher
utopische Schriftsteller beriicksichtigt schon diesen Faktor der
Verinderung? Nach Brechts Ansicht ist eine »statische Utopie«
ein Widerspruch in sich. Doch auch Reaktionire hegen heute
ein tiefes Mifitrauen gegeniiber sogenannten »perfekten Gesell-
schaftssystemen«, die man vorschnell mit totalitiren Regimen
gleichsetzt. Daher kommen viele westlichen Schriftsteller zu
dem Ergebnis, dafl keine noch so grofle soziale Verinderung
uns der Utopie niherbringt. Der Mensch sei von Natur aus
schlecht, sagen sie, und werde es immer bleiben, gleichviel, wie
sehr sich die materiellen Lebensbedingungen auch indern mo-
gen. Und so kam es, dafl Utopien seit Ende des ersten Welt-
kriegs weitgehend in Verruf gerieten. Was heute dominiert,
sind die negativen Utopien oder Dystopien, von einigen por-
nographischen Utopien oder Pornotopien einmal abgesehen.
Fiir diese Werke ist eine unverbindliche sexuelle Freiziigigkeit
charakteristisch, die sich zum Teil mit sadistischer Brutalitit

31



verbindet.? Indem die Utopien immer unsozialer und privater
werden, streifen sie auch ihren Fortschrittsglauben mehr und
mehr ab. Aber damit wiren wir schon fast bei den Schlufi-
folgerungen; kehren wir also an den Anfang zuriick und fragen
wir nach den Merkmalen des Utopischen schlechthin.

Es versteht sich von selbst, daff man unméglich iiber Utopien
und gar utopische Romane reden kann, ohne diesen Konzepten
eine bestimmte Definition zugrunde zu legen. Die Schwierig-
keit ist nur, wie universal oder partikular man dabei vorgehen
soll. Einige betrachten die Utopie als eine Denkform oder
Methode und trennen scharf zwischen theoretischen Utopien
(Traktaten) und konkreten Utopien (Romanen). Andere sehen
in ihr lediglich ein ideologisches Telos. Der Leidtragende dieser
Definitionsversuche ist meist der utopische Roman. Die Ge-
sellschaftstheoretiker iibergehen ihn als zu literarisch, und den
Literaturkritikern erscheint er als nicht literarisch genug. Es
ist schon fast ein Gemeinplatz der Forschung, bei dem utopi-
schen Roman den vermittelten Inhalt wichtiger zu nehmen als
die kiinstlerische Verwirklichung.

Da es nicht meine Absicht ist, den vorhandenen Definitionen
noch meine eigene hinzuzufiigen, werde ich lediglich auf solche
Definitionen hinweisen, die ich am brauchbarsten fand. In einer
einfiihrenden Studie, die unter dem Titel The Quest for Utopia
(1952) erschien, untersuchen Negley und Patrick — wenn auch
mit schlechtem Gewissen — die Utopie erstmals als literarische
Gattung. Auf diese Arbeit sowie auf die Studien von Krys-
manski, Herbriiggen, Ruyer, Cioranescu und Northrop Frye
stiitzt sich Darko Suvin, der folgende Definition anbietet:
»Eine Utopie ist die verbale Konstruktion einer Gemeinde,
deren gesellschaftspolitische Investitionen, Normen und indi-
viduelle Beziehungen vollkommener organisiert sind als in des
Autors eigener Gesellschaft. Dieses Modell beruht auf einer
Entfremdung, die sich aus einer alternativen Hypothese zu
den bestehenden Verhiltnissen ergibt.«* Die Kernbegriffe die-
ser Definition sind: Verbale Konstruktion (im Gegensatz zum
platonischen Ideal), vollkommener statt absolut vollkommen
und Organisation als die Grundlage aller Utopien. Am wich-
tigsten diirfte die Auffassung sein, daf} die utopische Welt als
Gegenentwurf zu den negativen Lebensbedingungen in des
Autors eigener Gesellschaft zu deuten ist.

Und wie steht es um die Dystopien, die — wie schon angedeu-
tet — das vorherrschende utopische Genre des zwanzigsten
Jahrhunderts bilden? Auch hier erweisen sich Suvins Konzepte

32




als brauchbar. Sind Utopien definiert als vollkommenere Ge-
sellschaftsentwiirfe im Gegensatz zu den bestehenden Mifistin-
den, so werden negative Utopien aus den schlimmstmdglichen
Prinzipien jener Gesellschaft abgeleitet, aus welcher der Autor
selber stammt. Thr Hauptcharakteristikum ist der absolute
Mangel an Alternativentwiirfen. Wihrend Utopien auf mdg-
liche Entwicklungstendenzen hinweisen, bedeuten Anti-Uto-
pien Warnungen. Eins sollte man dabei nachdriicklich festhal-
ten: die Utopie ist eine »verfremdende« Gattung. Wenn Suvin
davon spricht, dafl die der utopischen Welt eigentiimliche Ver-
fremdung eine schockierende und distanzierende Spiegelung
unserer allzu vertrauten Wirklichkeit sei, so folgt er darin
offensichtlich Brecht. Andererseits schlieft er sich auch Frye
an, wenn er die Utopie und ihre Negation aus dem Bereich des
Romans 18st und die in die Tradition der Menippischen Satire
stellt, der es »weniger um den Menschen als um geistige Hal-
tungen« geht und die »uns eine Vision der Welt im Sinne einer
einzelnen Geisteshaltung gibt«.? Die Utopie, so sagt man, ist
daher mehr allegorisch als psychologisch, wie sich schon an
der Utopia des Thomas Morus ablesen lifit, deren Titel sich
auf den Staat und nicht auf den Konig Utopis bezieht.

Doch was, kdnnte man fragen, ist der Sinn all dieses Theore-
tisierens? Mir scheint, daf} man die Utopien aus dem Gattungs-
konzept des Romans herausldsen muf, um sie in ihrer Eigen-
tiimlichkeit zu erkennen. Mit formalisthetischen Kriterien allein
kann man diesen Werken nicht beikommen. Es wird sicher nicht
leicht sein, ihre Besonderheiten im einzelnen zu ermitteln. Doch
eines diirfte sich fast von selbst verstehen, dafl sich nimlich alle
verbalen Konstruktionen nach Thema, Stil, Bildlichkeit, Sprache,
Ton und Uberzeugungskraft analysieren und kritisieren lassen.
Die Utopie hat ihre eigene Herkunft und ihre eigene Macharrt,
die sich von der des Romans unterscheidet, obwohl sie selbst-
verstindlich auch einige Berihrungspunkte mit ihm hat. Auf-
grund solcher Definitionen konnen wir vielleicht iiberfliissige
Verallgemeinerungen vermeiden, die uns einreden wollen, daf}
utopische Romane »nichts vorweisen kdnnen, was nicht weit-
aus besser in der Form eines politischen Manifests ausgedriickt
werden konnte«. »Utopien sind vulgarisierte Simplifikatio-
nenc, lesen wir an anderer Stelle, »die ausschlie8lich auf brei-
teste Publikumswirkung bedacht sind.«® Und tatsichlich waren
viele Utopien, selbst heute vollig vergessene, zu ihrer Zeit ein-
mal Bestseller. Wie dem auch sei, es wird im folgenden nicht
um utopische Romane, sondern um utopische Werke gehen.

33



Es diirfte als selbstverstindlich vorausgesetzt werden, daf} sich
die deutschen Utopien unméglich aus der westlichen Tradition
utopischen Denkens herausldsen lassen. Doch damit erdffnen
sich so uniibersehbar weite Felder, daff man bestenfalls ver-
suchen kann, auf die wichtigsten Utopien hinzuweisen und sie
historisch einzuordnen. Allein in Deutschland gibt es im zwan-
zigsten Jahrhundert Hunderte von Werken, die in irgendeiner
Weise eine utopische oder dystopische Tendenz enthalten, Dar-
aus habe ich etwa ein Dutzend Werke ausgewihlt, die mir fiir
die wichtigsten Entwicklungslinien in der deutschen Literatur
von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart paradigmatisch
erschienen. Kehren wir zu dem Axiom zuriick, dafl Utopien
stets als Korrektiv zu den spezifischen Lebensumstinden in den
Gesellschaften der jeweiligen Autoren entworfen werden. So
wurde beispielsweise Theodor Herzl durch den Antisemitismus
zu seiner zionistischen Utopie angeregt; der im provinziellen
Abseits lebende Deutschamerikaner Emil F. Ruedebusch attak-
kierte in seiner Utopie des Kommunelebens die Borniertheit
und Priiderie des Kleinstadtlebens. Eine Anekdote mag diesen
Gesichtspunkt zusitzlich verdeutlichen. Ein Arzt, der in seiner
Utopie ein Krankenhaus beschreibt, wurde darauf aufmerksam
gemacht, daf es in einer Utopie eigentlich keine Kranken
geben diirfe. Darauf antwortete er unwillig: »Ist das meine
Utopie oder Thre?« Damit wird vielleicht auch der Titel meines
Vortrags verstindlicher, dessen Absicht es nicht ist, utopisches
Denken zu diskreditieren — von dessen Notwendigkeit ich mit
Jost Hermand voll und ganz iiberzeugt bin. Ich mdochte eher
auf jene Diskrepanz hinweisen, die zwischen dem besteht, was
die Reformer in ihrer Gesellschaft als verinderbar erkennen
und was sie vollig tibersehen oder gar nicht beriicksichtigen.

Betrachten wir Herzls Altneusland (1902), so wird deutlich, daf}
er sowohl die Zwangslage der europiischen Juden als auch die
spezifischen Bedingungen seines eigenen Landes beriicksichtigt.
Er entwirft eine Utopie, in der es keinen Krieg, keine Armee,
keine Armut, keine religiose Intoleranz mehr geben wird. Man
liest von sorgfiltig geplanten Stidten, gepflegter Natur und
wohlerzogenen Minnern und Frauen. Sein utopisches Palistina
ist nicht nur eine Zuflucht fiir Juden, sondern fiir alle Rassen
und Religionen. Trotz dieser fortschrittlichen Einstellung hat
auch Herzl starke Klassenvorurteile und recht konventionelle
Ansichten iiber das Sozialverhalten der Geschlechter, ja, er
unterstiitzt solche Vorurteile sogar noch. So werden etwa die
Landarbeiter, trotz ihrer Erziehung, als geistig minderbemittelt

34




hingestellt. Der schwarze Lakai weif auch bei Herzl, daf} sein
Platz auf dem Hintersitz der Kutsche ist. Die dargestellte Ge-
sellschaftsordnung soll zwar eine Form des Sozialismus sein,
aber Herzl ist weit davon entfernt, das Privateigentum oder
den freien Wettbewerb abzuschaffen, die er als wichtige posi-
tive Reizmittel lobt. In seiner Utopie bekommen Kinder bei-
derlei Geschlechts eine sorgfiltige Erziehung. Aber wihrend
die Knaben eine Weltreise machen, um Erfahrungen zu sam-
meln und ihre Bildung abzurunden, bleiben die Midchen zu
Hause. »Midchen machen solche Reisen nicht«, erklirt ein
Lehrer. »Wir glauben, dafl der Platz der heranwachsenden
Jungfrau bei ihrer Mutter ist [die natiirlich auch zu Hause
bleibt], wenn sie auch etwas Tiichtiges gelernt hat.«7 Natiirlich
haben beide Geschlechter die gleichen Berufschancen, doch
weist man die Frauen in Altneuland darauf hin, daf} sie im
Grunde zu feinfiihlig seien, um sich politisch zu betitigen,
oder wie es bei Herzl so schdn heifit: »Die Frauen sind bei uns
verniinftig genug, sich nicht auf Kosten ihres Privatwohls mit
den allgemeinen Angelegenheiten abzugeben« (60). An sich zwei-
felt Herzl an den Fihigkeiten der Frau gar nicht, ja, er gibt
sogar zu: »Sie haben sich als klug und tiichtig bewihrt. Sie
haben nicht mehr Zeit vertrddelt, kein diimmeres Zeug ge-
schwitzt, als die Minner« (6). Doch trotz dieses Lobs bleibt
in der »Neuen Gesellschaft« alles beim alten: die Minner be-
kleiden die entscheidenden Amter und besitzen alle Macht,
wihrend die Frauen an der Peripherie bleiben. Nun mag Herzl
zwar Recht haben, dafl Macht eine Biirde ist, aber jene, die
keine Macht besitzen, haben bei ihm gar keine andere Wahl.
Seltsamerweise kommt den Machthabern in Altneuland, wie
noch in unserem Neuneuland, nie der Gedanke, wie aufler-
ordentlich befriedigend die Arbeit im 6ffentlichen Leben ist,
wihrend alle Haushiiterfunktionen stets etwas Langweiliges
haben.

Doch auch andere von Herzls Vorurteilen, die sich auf die
Rolle der Frau in der Gesellschaft beziehen, haben geradezu
Modellcharakter und sind bis auf den heutigen Tag lebendig
geblieben. In der »Neuen Gesellschaft« sind alle Frauen, die im
Berufsleben stehen, wobei es sich meist um Lehrerinnen han-
delt, unverheiratet und haben natiirlich keine Kinder. Sie sehen
nicht gerade wie alte Jungfern aus, sind aber auch keine
Vorbilder, denen man gerne folgt. Fiir Herzls Frauen scheint
die Ehe immer noch die hochste Erfiillung des Lebens zu
sein, das Berufsleben spielt dagegen nur eine sekundire

35

O



Rolle. Wie in unserer eigenen Gegenwart sind es die ver-
heirateten Frauen, die sich um die karitativen Aufgaben
kiimmern, freiwillig — versteht sich — und ohne irgendeine
materielle Vergiitung fiir ihre Arbeit. Nebenbei bemerkt wird
diese Arbeit im Grunde iiberhaupt nicht zur Kenntnis genom-
men, da in einer kapitalistischen Gesellschaft der alleinige Mafi-
stab nun einmal das Geld ist. Obgleich Frauen nutzbringend
fiir die »Neue Gesellschaft« arbeiten, bleiben sie im Ganzen
doch abhingig. Ja, es wird sogar in aller Offenheit gesagt, dafl
die Minner eine besondere Vorliebe fiir »gehorsame« Frauen
hitten. Noch problematischer ist, dal in Herzls Altneuland,
das in keiner Weise als Theokratie entworfen wurde und in
dem Gleichheit herrschen sollte, die Minner und Frauen selbst
im Tempel einer strikten Trennung unterworfen werden. Die
Minner sitzen vorn, die Frauen hinten oder auf der Empore.
Dies ist wohl der sichtbarste Ausdruck der eklatanten Ungleich-
heit der Geschlechter in der jiidischen Religion. Darin spiegeln
sich bei Herzl tiefsitzende Vorurteile der jiidischen Tradition,
die erst heute und nur zégernd in Frage gestellt werden.8 Herzls
Altneuland ist vielleicht die niichternste Utopie, welche die
deutsche Literatur um 1900 aufzuweisen hat. Daher ist sie
auch die am wenigsten revolutionire. Ihr Autor gibt sich die
grofte Miihe, die »besten« kulturellen Errungenschaften Euro-
pas und Amerikas zu integrieren. Im Unterschied zu den mei-
sten Utopien, die etwas ausgesprochen Visionires haben, reicht
Herzls Utopie nur 21 Jahre in die Zukunft. Herzl hoffte, diese
Zeit noch selbst erleben zu kdnnen (was ihm nicht vergonnt
war) und glaubte, daf8 sich sein Zukunftsstaat verwirklichen
lasse. Und tatsichlich wurde vieles, was er entworfen hatte,
dann ja auch verwirklicht. Trotz seiner zeitbedingten Vorur-
teile ist Herzls Vision im weitesten Sinne humanistisch.

Selbst in einem so schockierend »progressiven« Werk wie Emil
F. Ruedebuschs Die Eigenen (1903) finden wir die gleichen
sozialen Vorurteile.? In ihm wird eine Gesellschaft entworfen,
welche die Institution der Ehe und die damit verbundene dop-
pelte Moral abschafft; Minnern und Frauen wird, vor allem
im sexuellen Bereich, vollige Freiheit garantiert, und zwar ein-
schlieRlich der Freiheit fiir die Frau, selbst zu entscheiden, ob
und wann sie Kinder haben will. Doch sogar dieses Werk stellt
das herkémmliche Sexualverhalten und die herrschende Klas-
senstruktur nirgends ernsthaft in Frage — im Gegenteil, es
integriert sie in die neue Gesellschaft: Einige Beispiele mdgen
geniigen, um dies zu belegen: Obwohl die Frauen nicht mehr

36




als Besitz der Minner betrachtet werden und von ihnen ge-
trennt wohnen, hilt man daran fest, daf} die Kinder denen
gehdren, »die sie geboren haben«, ihren Miittern also. Dies ist
eine Einstellung, die nicht nur die Freiheit des Kindes beein-
trichtigt, sondern auch dazu fiihrt, die Frau total ans Haus zu
fesseln. Sogar in Ruedebuschs Gemeinschaft, wo es als selbst-
verstindlich gilt, daff Frauen am intellektuellen Gesprich teil-
nehmen, sind es immer noch die Frauen, die bedienen und
erzichen. Besonders entlarvend wirken jene Stellen, wo die
Frauen als das »schwichere« Geschlecht bezeichnet werden und
ihre » Weiberlogik« licherlich gemacht wird. Nach Ruedebusch
besteht ihre Stirke vornehmlich in der »Intuition«, besonders
in Herzensangelegenheiten. All dies unterstreicht nur das alte
Klischee, welches tief in der biirgerlichen Tradition verwurzelt
ist, wonach die Frau zum Irrationalen und Gefiihlsvollen, der
Mann dagegen zu Vernunft und Logik neigt.

Was nun die Klassenvorurteile betrifft, so kritisiert zwar
Ruedebuschs Gemeinschaft der Eigenen das kapitalistische Sy-
stem, aber akzeptiert es doch als Notwendigkeit — besonders
wenn der Besitz »ehrlich« erworben wurde. Es versteht sich
von selbst, dafl in einer Gesellschaft, deren wichtigstes Interesse
die Erfiillung individueller Bediirfnisse ist (und Ruedebusch
beriicksichtigt eigentlich blof Mittelstand und Oberschicht),
eine Revolution nicht gerade erwiinscht ist. Der Held aus der
Hochfinanz weifl sehr wohl, wie man mit streikenden Arbei-
tern umspringt. Doch im Einklang mit vielen biirgerlichen
Denkern seiner Zeit glaubt auch Ruedebusch, dafl die soziale
Frage ein fiir allemal geldst sein werde, wenn man allen Men-
schen ein HochstmaR personlicher Freiheit gebe. Was er nicht
bedenkt, ist das Problem, wie die materiell Abhingigen jemals
wirklich »ihr eigen« werden konnen. Zeitlich gehdren zwar
Herzls und Ruedebuschs Utopien bereits ins zwanzigste Jahr-
hundert, ihre Sozialvorstellungen zeugen jedoch noch vom
Geist des neunzehnten. Was in ihnen noch véllig fehlt, sind
sowohl die dystopischen Elemente als auch die Angst vor der
Zukunft.

Kurd Lasswitz’ Roman Auf zwei Planeten gehort in die Tra-
dition der sogenannten »technologischen« Utopien oder Dysto-
pien, in denen die Entwicklung der Naturwissenschaften — im
Einklang mit dem ideologischen Standpunkt des Autors — ent-
weder positiv oder negativ betrachtet wird. In diesem Sinne ist
Lasswitz ein deutscher Nachfahre von Jules Verne, der allge-
mein als der Vater der modernen Zukunftsromane gilt und

37



viele technischen Erfindungen vorausahnte. Wie Verne glaubt
Lasswitz an den Fortschritt der Naturwissenschaften und hat
Vertrauen zur Menschheit. Im Ganzen kann man seinen Roman
als liebenswiirdig, witzig, »weltminnisch« und idealistisch cha-
rakterisieren. Er ist erstaunlich frei von aggressiven National-
gefiihlen und anderen weltanschaulichen Voreingenommen-
heiten dieser Zeit. Seine Marsmenschen — Numen, wie er sie
nennt — werden als eine Menschengattung dargestellt, die der
Erdbevolkerung in jeder Hinsicht iiberlegen ist — nicht nur
technologisch, sondern auch kulturell, politisch und moralisch.
So wenden die Numen beispielsweise niemals Gewalt an, son-
dern iiberzeugen andere, indem sie ihren grofleren »Willen«
geltend machen. Als gute Kantianer stellen sie die Pflicht stets
iiber das Vergniigen, die Vernunft iiber die Sinnlichkeit. Trotz
dieser offensichtlichen Uberlegenheit wollen die Numen auf
der Erde nichts weiter, als Sonne und Luft genieen. Ungliick-
licherweise mifiverstehen jedoch die Erdbewohner, vor allem
die Briten (hier wird ein nationales Vorurteil splirbar), die
Marsmenschen, und aus verletztem Stolz entwickelt sich éin
erbitterter Krieg zwischen den beiden Planeten. Doch letzten
Endes hat diese traumatische Erfahrung fiir die Erdbewohner
einen positiven Effekt. Sie fiihrt nimlich zur Verwirklichung
einer langersehnten Utopie, zur Vereinigung der Nationen,
wobei Amerika wegen seines unbegrenzten Kapitals und seines
Optimismus die fiihrende Rolle zufillt. Im Unterschied zu
englischen Schriftstellern dieser Ara hat Lasswitz keinerlei
Furcht vor der Technologie. Dies lifit sich vielleicht damit
erkliren, dafl er Mathematik, Physik und Philosophie unter-
richtete und sich zudem als Erfinder betitigte. Sein Roman
war ein Bestseller und wurde in ein Dutzend Sprachen iiber-
setzt (ins Englische allerdings erst 1971). Es war die vielleicht
grofite Auszeichnung, die dem Buch widerfuhr, daf es die
Nazis als »pazifistisch« brandmarkten. Alles in allem zeichnet
Lasswitz jeden Charakter, selbst Schurken, mit Respekt und
Wiirde. Seine Frauengestalten gehdren zu den aktivsten Krif-
ten im Geistesleben des Planeten Mars, stehen an der vorder-
sten Front wissenschaftlicher Entdeckungen und bekleiden ver-
antwortungsvolle und einfluflreiche Positionen. Natiirlich fin-
den sich auch bei Lasswitz einige Klischees, aber sie sind frei
von jeder Verichtlichmachung. Seine Fairness, sein Optimis-
mus und sein Humor sind wirklich bewundernswert.

Zwischen Kurd Lasswitz und Bernhard Kellermann liegt mehr
als blof die Jahrhundertwende, sie lebten in verschiedenen

38




Epochen. Als Kellermanns technologische Utopie Der Tunnel
(1913) erschien, stand der Expressionismus in vollster Bliite
und der erste Weltkrieg wetterleuchtete am Horizont. Wie
schon der Titel andeutet, ist das zentrale Thema dieses Romans
der gigantische transatlantische Tunnel, der »Amerika und
Europa briiderlich vereinigen soll«.1® Sein Initiator ist der
amerikanische Ingenieur Mac Allan, der von diesem Projekt so
besessen ist, daf er dariiber alles andere vergifit. Schlieflich ist
er sogar bereit, dem Tunnel nicht nur sein eigenes Leben, son-
dern auch das seiner Familie und Tausender von Arbeitern zu
opfern. Wie steht es in diesem Zusammenhang mit der Bezie-
hung der Geschlechter zueinander? Maud, Mac Allans Frau, ist
von vertrauter Art: Sie ist rein gefiihlvoll, sie versteht nichts
von Technik und noch weniger von dem allesbeherrschenden
Tunnelprojekt. Je mehr sich der Ingenieur in seine Arbeit ver-
tieft, desto mehr vernachlissigt er Maud. Sie wagt es zwar,
vorsichtig zu protestieren, jedoch immer mit der Vorgabe, im
Grunde véllig gliidklich zu sein. »Sie war klug und stark genug,
Macs Werk ohne viele Worte ihr Teil zu opfern. .. Maud war
stolz, die Frau Mac Allans zu sein! In einer stillen Begeisterung
ging sie umher« (112, 114). Aber sie kann diese Einstellung
nicht lange aufrecht erhalten, denn sein Leben ist erfiillt, ithres
leer. Wie alle gebildeten Frauen des Biirgertums bemiiht sie
sich, ihre Zeit mit Musikstunden, Vortrigen oder Komitee-
sitzungen totzuschlagen. Aber sie kommt schnell zur Einsicht,
daf solche Titigkeiten keine ernsthafte Arbeit bedeuten. Als
sie endlich den Mut findet, mit ihrem Mann iiber ihr nutzloses
Leben zu reden, bittet er sie um Geduld und rit ihr, »ins
Theater oder in Konzerte zu gehen«. Er versteht sie einfach
nicht. Kellermann scheint echtes Mitgefiihl fiir Maud zu emp-
finden, bleibt aber zugleich unschliissig und zuriickhaltend,
wenn er auf ihre Probleme zu sprechen kommt. Nach der
ersten Aussprache ist Maud so beschimt, daf sie schwort, sich
niemals wieder zu beschweren. Als sie schlieflich eine Stelle als
Krankenschwester im Tunnelhospital findet, verschligt es Mac
zuerst die Sprache, dann witzelt er dariiber, da er es unmdglich
findet, sich »seine kleine Maud« in Krankenschwestertracht
vorzustellen. Er kann einfach nicht verstehen, dafl seine Frau
selbstindig, das heiflt wie eine »Erwachsene« handelt. In einem
Augenblick der Krise und seltener Ehrlichkeit gegen sich selbst
notiert sich die ungliickliche Maud in ihr Tagebuch: »Mac ist
ein Mann und ein Egoist wie alle Minner, ich kann ihm diesen
Vorwurf nicht ersparen, obgleich ich ihn von ganzem Herzen

39



liebe« (150). Doch kaum hat sie dies geschrieben, verwirft sie
es schon als »kompletten Nonsens«. Am Ende zeigt Maud ihre
Devotion, indem sie als »Macs kleiner Narr« unterzeichnet.
Kellermann ist offensichtlich diesem Thema nicht gewachsen,
sonst wiirde er Maud nicht schon in der Mitte des Romans
sterben lassen. Man merkt nur allzu deutlich, daf§ ein solcher
Typ nicht in diese Umgebung pafit, da die Welt dieses Romans
eine reine Minnerwelt ist. Darauf deutet schon das Sexualsym-
bol des Tunnels hin, von dem Kellermann zugleich angezogen
und abgestofien wird. Auch die Horden von Fremdarbeitern,
die an diesem Tunnel bauen, betrachtet der Autor mit Bewun-
derung und Mifftauen zugleich. Die meisten von ihnen werden
von den Ingenieuren wie Untermenschen behandelt.

Doch der Erzschurke des Romans ist ein hifilicher, habgieriger,
geiler, fetter, asthmatischer Jude, der sich finanziell iibernimmt
und am Ende als schmieriger Feigling dasteht. Auch die Neger
bekommen ihr Fett. Sie werden mit den damals iiblichen Kli-
schees als vernunftlose, glotzende und wutschnaubende Tiere
dargestellt. Als ebenso wild und hysterisch charakterisiert Kel-
lermann die Arbeiterfrauen, besonders die Italienerinnen. Sie
sind es, die Maud umbringen. Es besteht kein Zweifel, daf} der
Roman mit all seinen Ubertreibungen und Verzerrungen dem
Expressionismus nahesteht; das wird besonders deutlich in der
Beschreibung der Tunnelkatastrophe. Am Ende verbindet der
Tunnel zwar Europa und Amerika, aber im Verlauf der Bau-
arbeiten bleibt die Humanitit auf der Strecke. Was ist hier
Utopie und was ist hier Dystopie? Auf diese Frage gibt uns
Kellermann keine klare Antwort. Daf} dieser Roman dennoch
ein internationaler Sensationserfolg wurde, hingt sicher damit
zusammen, daf} auch Kellermanns Publikum im Hinblick auf
die Technik unschliissig hin- und herschwankte.

Einen vollig anderen Utopietyp vertreten folgende zwei Ro-
mane: Gerhart Hauptmanns Insel der grofien Mutter (1924)
und Arno Schmidts Gelebrtenrepublik (1957).1* Beide stehen
in der Tradition der Inselutopien, und obwohl die tiefe Zisur
des zweiten Weltkriegs zwischen ihnen liegt, wirkt der eine
ebenso unverbindlich wie der andere. Offensichtlich wollten
sich beide Autoren blof§ ein bifichen Luft verschaffen. Norma-
lerweise wiirde man solche Unterhaltungsromane kaum ernst
nehmen. Da jedoch Hauptmann und Schmidt ihre Machwerke
als Utopien einkleideten, wurden diese Romane viel ernster
genommen, als sie es verdienen. Beide sind eigentlich vollig
unpolitisch, ja fast trivial.

40




In Hauptmanns Roman werden hundert schiffbriichige Frauen
und ein zwoélfjihriger Junge auf eine unbewohnte tropische
Insel verschlagen. Unter Einhaltung strenger Vorschriften orga-
nisieren sich die Frauen in verschiedenen Gruppen. Sie iiber-
winden nicht nur Heimweh, Verzweiflung und Langeweile,
sondern errichten nach und nach eine wohldurchdachte und
harmonische Gesellschaft. Doch etwas fehlt, wie ein Mitglied
betriibt bemerkt: »Eine soziale Gemeinschaft, die sich nicht
fortpflanzen kann, ist wie ein Segelschiff, das in einer wind-
losen Zone des Stillen Ozeans unbeweglich festliegt und
so zerfillt« (74) Doch zur Freude und zum Erstaunen aller
geschieht ein Wunder: eine der Frauen wird schwanger und
kommt nach angemessener Zeit nieder. Wer der Vater des
Kindes ist, bleibt ein Mysterium. Das dreizehnjihrige Kniblein
kann »natiirlich« seine Unschuld beweisen, und Sodomie wird
als »vollig undenkbar« ausgeschlossen. Nichtsdestoweniger
wichst von nun ab die Bevdlkerung der Insel. Aus diesem
Wunder entwickelt sich ein Kult, dessen einziges Gebot lautet:
»La recherche de la paternité est interdite.« Der Staat gedeiht
und entwickelt sich mehr und mehr zu einer idealen Gesell-
schaft: es gibt weder Armut noch Krankheit, weder Streit noch
Habgier. Der Friede der Insel wird lediglich durch den masku-
linen Nachwuchs gestort, denn schon als Kinder erweisen sich
die Minner als recht aggressiv. Nach einer langen und heiflen
Debatte werden die Knaben in einer abgelegenen Gegend der
Insel, die von nun an »Minnerland« heifit, ausgesetzt. Der
inzwischen zum Mann herangewachsene Jiingling, der bei der
Schiffskatastrophe zwolf Jahre alt war, wird zum Aufseher
dieser Kolonie ernannt. Man braucht nicht viel Phantasie, um
sich vorzustellen, welche Konflikte sich nach wenigen Jahren
ergeben. Es geht im wesentlichen darum, daff die Jiinglinge an
jenen Tempelritualen teilnehmen wollen, die auf »unerklir-
liche« Weise mit dem Anwachsen der Bevolkerung zusammen-
hingen. Bevor das totale Chaos ausbricht, vergleicht Haupt-
mann kurz die Erfolge der beiden Gruppen. Dabei gebraucht
er alle Klischees, die wir bereits kennen. Obwohl sich die Frauen
mit ihrer ruhigen Hiuslichkeit begniigen und auf ihre Weise
geradezu Wunder vollbringen, steht ihre Arbeit weiter hinter
den vielfiltigen Fihigkeiten der Knaben zuriick, die Vieh ziich-
ten, Violinen bauen und sogar Boote konstruieren, mit denen
sie die Insel verlassen konnen. Das sind Errungenschaften, von
denen die Frauen nicht einmal zu triumen wagten. Der. Ro-
man miindet in eine wilde Orgie, nach der die Midchen willen-

7

41



los mit den Jungen davonlaufen, die inzwischen die Frauen-
kolonie vollig zerstdrt haben. Bei aller Spaflhaftigkeit liegt
dem Ganzen der zynische Slogan zugrunde: »Ohne Minner
geht es nicht.« Obwohl sich gegen Hauptmanns Schlachtruf
— vive la petite différence — kaum etwas einwenden lifit, kann
man doch die Tatsache nicht iibersehen, dafl der Humor dieses
Romans grofitenteils zu Lasten der Frauen geht. Dieser Humor
war bereits 1924 etwa antiquiert, 1974 wirkt er geradezu
archaisch.

Das Pendant zu Hauptmanns Inselrepublik ist Arno Schmidts
Pseudo-Utopie Die Gelebrtenrepublik (1957), die, wenn man
sie liberhaupt ernst nimmt, noch weniger Gewicht hat und in
der Frauen noch unverschimter verunglimpft werden als bei
Hauptmann. Dieses Werk grenzt bereits ans Pornotopische. Es
ist durch und durch trivial, ja wirkt fast wie eine Parodie
seiner selbst. Die sogenannte »Gelehrtenrepublik« ist eine total
isolierte International Republic of Artists and Scholars (IRAS),
die sich im Jahre 2008 auf ein gigantisches Boot gefliichtet hat.
Es hat wieder einmal ein Weltkrieg stattgefunden, und manche
Erdbewohner sehen jetzt wegen radioaktiver Strahlen wie
Tiere, genauer wie Zentauren, aus. Es unterliegt keinem Zwei-
fel, daf diese Gelehrtenrepublik der Phantasie eines Mannes
entsprang: Zweitausend Kiinstler und Wissenschaftler leben
auf dem Schiff, aber nur zwei der » Auserwihlten« sind Frauen.
Dagegen stehen den zweitausend Minnern mehr als dreitau-
send weibliche Bedienstete zur Verfiigung. Unverheiratete ha-
ben, um mit Schmidt zu sprechen, »noch etwas frei, was ich
mit >Sekretirinc umschreiben will. .. Sie wurden automatisch
mit beriihmt; und schrieben zum Schlufl selbst — meist eine
Biografie ihres Chefs« (130). Schmidts Scherze sind unver-
gleichlich grober als jene Hauptmanns; er erniedrigt die Frauen.
Der Erzihler scheint vollig unfihig, in einer Frau, sei sie nun
Bibliothekarin, Bildhauerin oder Zentaurin, etwas anderes als
ein Geschlechtsobjekt zu sehen. Es gibt keine einzige Frau,
iiber deren Brust, Bauch, Schenkel oder Hiifte der Erzihler
keine anziiglichen Witze macht. Was Schmidt einzig und allein
beschiftigt, ist die minnliche Potenz, und der Erzihler ist
immer wieder kindisch stolz auf seine Verwegenheit und seine
Eroberungen.!? Ebenso problematisch wirkt Schmidts morbide
Faszination fiir biologische Experimente. In seiner Welt brau-
chen nimlich Genies nicht zu sterben; ihre Gehirne kénnen in
junge Korper beiderlei Geschlechts, ja sogar in Tiere verpflanzt
werden. Die grotesken Ergebnisse solcher Experimente sollen

42




hier nicht beschrieben werden, obwohl sich Schmidt darin
geradezu suhlt. Doch solche Geschmadklosigkeiten sind nun
einmal fiir sein (Euvre typisch. Seine Gelebrtenrepublik ist ein
Flickwerk, das fast ausschlieflich aus blendenden Einfillen und
erzihltechnischen Kuriosititen besteht: sei es die eigenwillige
Rechtschreibung und Zeichensetzung, die seltsame Anordnung
der Worter auf einer Seite — von zweideutigen Wortspielen
und Anagrammen ganz zu schweigen. All diese Mittel werden
gewihlt, um das Werk »modern« erscheinen zu lassen, doch es
wirkt bestenfalls »modernistisch«.

Es diirfte kaum iiberraschen, daf} die bekanntesten deutschen
Utopien gegen Ende des zweiten Weltkriegs erschienen. Zwei
dieser Werke stammen von im Ausland lebenden Autoren,
von Hermann Hesse und Franz Werfel, das dritte von Ernst
Jiinger, der fiir sich in Anspruch nahm, wihrend des Dritten
Reiches in der »inneren Emigration« gelebt zu haben. Hesses
Glasperlenspiel (1943) und Werfels Stern der Ungeborenen
(1946) lassen sich am besten zusammen besprechen, wihrend
Jingers Heliopolis (1949) und Gliserne Bienen (1957) wohl
besser fiir sich betrachtet werden.!3

Hesses Roman kommt der traditionellen Utopie am nichsten
und enthilt kaum dystopische Elemente. Diese miissen aus dem
erraten werden, was Hesse von seiner »pidagogischen Provinz«
Castalia ausschlielt, die er an das Ende des zwanzigsten Jahr-
hunderts verlegt und zu der nur eine Elite von zehn Prozent
der mainnlichen Bevolkerung eingeladen wird. Solch ein Zu-
fluchtsort 14flt sich als Versuch Hesses interpretieren, nach dem
Chaos der Kriegsjahre wieder eine neue Ordnung zu schaffen.
Die Entscheidung, Castalia ausschlieflich fiir Minner zu reser-
vieren, ist zweifellos Hesses Reaktion auf seine katastrophalen
Erfahrungen mit Frauen. Aber sie trigt zugleich dazu bei, die
allzu vertraute Trennung zwischen minnlichen und weiblichen
Vorstellungen zu verfestigen: Wo die Vernunft iiber allem
steht, bleibt kein Raum fiir Gefiithl. Wir sind daher kaum
iiberrascht, wenn wir horen, daff die Castalianer der Ehelosig-
keit huldigen und ihr Leben der »reinen« Gelehrsamkeit wid-
men, die im Glasperlenspiel ihren hchsten Ausdruck findet.
Doch allen erhabenen Idealen zum Trotz zeigt Castalia doch
einige auffillige Mingel (wobei das Fehlen der Frauen nicht
einmal besonders ins Gewicht fillt). Zum Beispiel kdnnen die
Castalianer nur analysieren, aber nicht produzieren — weder in
der Kunst noch im Leben. In Castalia gibt es keine Leiden-
schaften, keinen Heroismus. Seine Bewohner altern schnell, da

43



es ihnen an Vitalitit gebricht. Obendrein verabscheuen sie jede
Form historischen Denkens und leben im Zustand politischer
Naivitit. Obwohl Joseph Knecht (»der, welcher dient«) zu
hochsten Ehren gelangt und zum »Meister des Glasperlen-
spiels« ernannt wird, betrachtet er Castalia und das Glasper-
lenspiel als hochst relative Phinomene. Er spiirt zugleich die
Anziehungskraft der dufleren Welt und erliegt ihr. Knecht
verlifit Castalia, um Lehrer eines aufsissigen Knaben zu wer-
den. Auf diese Weise hofft er, die Werte Castalias »in der Welt«
zu bewahren. SchlieRlich jedoch ist es Knecht, der durch das
Leben verfithrt wird. In einem seltenen Akt von Spontaneitit,
fiir den er ginzlich unvorbereitet ist, folgt Knecht seinem
Schiiler in einen eisigen Bergsee — und ertrinkt. So siegt das
Leben iiber die Kunst, oder anders herum, die Kunst vertrigt
keine Beimischung von Leben.

Dieser kurze Uberblick kann natiirlich in keiner Weise der
Vielschichtigkeit des Glasperlenspiels und seiner durchdringen-
den Ironie gerecht werden, aber er mag hinreichen, die uto-
pischen Elemente, mit denen Hesse experimentiert, erkennbar
zu isolieren. Castalia ist ein elitirer Minnerstaat — das diirfte
klar sein; Arbeiter werden iiberhaupt nicht erwihnt; im gan-
zen Roman kommt nur eine Frau vor. Und zwar empfindet
man die Abwesenheit von Frauen fast als Wohltat, denn Casta-
lia wire nicht weniger abstoffend, wenn es in diesem heiligen
Bezirk auch Frauen gebe. Nur ein alter Mann, von seinem eige-
nen Leben und den Lebensbedingungen seiner Zeit angeekelt,
konnte sich eine so sterile Welt ausdenken. Doch zu Hesses
Ehre sei daran erinnert, dafl Knecht ja Castalia freiwillig ver-
li8¢t, um sich in die »Unordnung« der wirklichen Welt einzu-
lassen.

Werfels Utopie, der Stern der Ungeborenen, die ungefihr zur
gleichen Zeit wie die Hesses entstand, sieht ganz anders aus.
Trotz ihres Umfangs (ein guter Lektor hitte an diesem Werk
Wunder tun konnen), ist das Ganze eine recht unterhaltende
Utopie, besonders wenn man iiber die triibe Philosophiererei
und endlose Beschreiberei des Lebens im astronomischen Zeit-
alter hinwegliest. Im Jahre 1001945 trifft F. W. (Franz Werfel)
seinen guten B.H. (Willy Haas), der ihm — wie Dantes Vergil —
als Fithrer im Unbekannten dient. Werfels Welt der Zukunft
ist eine weite, flache, eisengraue, grasbedeckte Landschaft ohne
Berge, unter der sich eine riesige unterirdische Stadt befindet.
Im Gegensatz zur Welt des zwanzigsten Jahrhunderts ist die
neue Technologie geriuschlos und unauffillig, das heifit aus

44




dem rein Physischen ins Spirituelle transzendiert. Das gleiche
gilt fiir das Menschliche. Man spricht nicht mehr, sondern liest
die Gedanken seiner Mitmenschen. Man geht auch nirgends
mehr hin, da alles, was man sich wiinscht, sofort zur Stelle ist.
Fortschritt wird nicht mehr im Hinblick auf eine zeit- und
arbeitsparende Technologie beurteilt, sondern nur noch im
Sinne globaler Vervollkommnung. Die Bevilkerung hat sich
vermindert: die oberen Klassen diirfen nur noch ein Kind
haben, die Arbeiterklasse zwei. Von einer klassenlosen Gesell-
schaft ist auch hier keine Spur. Ja, der Marxismus ist fiir Wer-
fel eines der vielen Ubel, gegen die er stindig wettert. Doch
immerhin ist die Menschheit nun vereint; nationale und sprach-
liche Unterschiede gibt es keine mehr, was zur Folge hat, daf§
die Kriege abgeschafft werden konnen. Von allen irdischen
Institutionen sind blof die katholische Kirche und Saul Minio-
man, ein Nachkomme des Ewigen Juden, iibriggeblieben.14
Zu den weniger wichtigen menschlichen Merkmalen, die nicht
mehr existieren, gehoren: Haare (jeder trigt eine Periicke) und
Kleidung (man hiille sich in verschiedene Schattierungen von
Licht). Sogar die Biologie wurde vervollkommnet und korper-
licher Kontakt gilt als Tabu, da er blof zu Argernis und pein-
lichen Verwicklungen fithrt. Essen ist zu einer privaten Ange-
legenheit geworden (»so privat wie sein Gegenteil in unserer
Zeit«), und Speisen bestehen nur noch aus Essenzen, die man
in kleinen Mengen zu sich nimmt. Sie werden von Arbeitern
hergestellt, die im Unterschied zu den oberen Klassen »wirk-
liche« Speisen verzehren und »wirkliche« Milch trinken — mog-
licherweise als Entschidigung fiir ihre schwere Arbeit. Wie
friedlich und genufireich dieses Leben auch sein mag, seine
Ereignislosigkeit langweilt die Vertreter der jiingeren Genera-
tion, die es zu den verborgenen Stellen des Urwalds zieht, wo
die »Wilden« leben, die von der Zivilisation nicht unter Kon-
trolle gebracht wurden. Die Jugendlichen sammeln daher heim-
lich Musterexemplare alter Waffen, wie wir vielleicht alte Bii-
cher sammeln. Schlieflich kommt es zum Krieg und die Jugend
flieht in den Urwald. Bei dieser Gelegenheit hilt Werfel eine
ideologische Standpauke. Konservativ bis in die Knochen ver-
kiindet er, daf sich zwar die materiellen Lebensbedingungen
verbessern lassen, der Mensch jedoch in alle Ewigkeit der gleiche
bleiben werde. Dazu pafit, dal er Frauen mit den nun schon
vertrauten Klischees stets als rein gefiihlsvolle Wesen hinstellt,
die intellektuell ein bifichen »unterentwickelt« sind.

Ein gutes Drittel des Romans beschiftigt sich mit den utopi-

45



schen Aspekten des Sterbens und des Todes. Im Werfelschen
Zeitalter sterben die Menschen nicht mehr, sondern ziehen sich
freiwillig in den »Wintergarten« zuriick, wo sie einen »retroge-
nischen Prozefi« durchmachen. Wenn alles gutgeht, nehmen sie
dort wieder fotale Formen an (iiber die schaurigen Einzelhei-
ten, wenn ein solcher Schrumpfungsprozef einmal schiefgeht,
unterrichte man sich selbst). Dieses bedriickend nekrophile
Element lifit sich wohl durch die Tatsache erkliren, daf} Wer-
fel diesen Roman schrieb, als er wegen eines Herzinfarkts ans
Bett gefesselt war. Und dieses Faktum erklirt zugleich die
briinstige Jenseitshoffnung des Ganzen, die sich immer wieder
in Bekenntnissen wie dem folgenden entlidt: »Wir entfernen
uns nicht nur von Gott durch die Zeit, sondern wir nihern
uns auch Gott durch die Zeit, indem wir uns vom Anfang
aller Dinge weg und dem Ende aller Dinge zubewegen« (656).
Alles in allem ist der Stern der Ungeborenen weder ein gelun-
gener Roman noch ein faszinierendes Zukunftsgemilde. Er
verbindet Elemente des Zukunftsromans mit denen einer tech-
nologischen und sozialen Utopie — doch vielleicht sollte man
das Ganze iiberhaupt nicht als Utopie, sondern nur als chilia-
stische Vision betrachten.

Jiingers Heliopolis (1949) ist eine symbolische Stadt der Zu-
kunft, in der alle technologischen Probleme gel6st worden sind
und in der es keinerlei Bediirfnisse mehr gibt. Der einzige noch
bestehende Konflikt ist der Kampf um die Macht, der exem-
plarisch zwischen zwei Parteien entbrennt: Jenen, welche die
Massen verfiithren, und jenen, die sich an Gesetz, Tradition,
Kultur und Moral gebunden fithlen. Obwohl die Fronten
deutlich erkennbar sind, bleibt die Auseinandersetzung ohne
Ergebnis, und gegen Ende verlifit der Held Heliopolis, um der
hoheren Sphire der Regenten zu dienen. Diese reprisentieren
eine Art von transzendenter Gewalt und verkdrpern daher fiir
Jinger das zentrale utopische Element des Romans. Allen
Unterschieden zum Trotz gelangen Jiinger und Werfel zu
dhnlich reaktioniren Ergebnissen: Die materiellen Lebens-
bedingungen haben keinerlei Bedeutung, und die einzige Hoff-
nung auf Verinderung besteht in irgendeiner Form von Trans-
zendenz. Da Jiinger seine Hoffnung auf ein neues »Goldenes
Zeitalter« beschrinkt, bleibt der utopische Aspekt blof eine
Randerscheinung seines Werkes.

Was die Darstellung der Charaktere betrifft, so gebraucht auch
Jiinger die iiblichen Klischees. »Leben« ist fiir ihn die Synthese
zweier Elemente: der nihrenden weiblichen Komponente, die

46




rein »irdisch« ist, und der »hdheren«, minnlichen Komponente,
die ins »Astrale« reicht. Die Frauen der oberen Klassen sind
darum eine dauernde Bedrohung fiir den Helden. Sie muf er
als Verfiihrerinnen bekimpfen, wihrend die Frauen der nie-
deren Klassen (von Jiinger im allgemeinen recht herablassend
behandelt) als kriftige Erdmiitter dargestellt werden, auf die
sich die Minner verlassen kdnnen. Seine Frauen haben daher
alle etwas rein Typisiertes, wihrend er die Minner stets psy-
chologisch differenziert. Nach Jiingers Meinung scheinen Frauen
iiberhaupt nicht zu denken — und wenn sie es dennoch tun,
spielt es keine Rolle.

In Jingers Glisernen Bienen, einer Dystopie aus dem Jahre
1957, herrschen mehr die dunklen Farben vor. Hier bewegen
wir uns nicht mehr in der Sonnenstadt Heliopolis, sondern in
der Welt des bésen Zapparoni, der Roboter und andere Auto-
maten herstellt, deren Leistungen allgemein bewundert und
gefiirchtet werden. Zu Zapparonis Meisterstiicken gehdren jene
gldsernen Bienen, die dem Roman den Titel geben. Nicht minder
gelungen wirken seine menschlichen Roboter, welche so lebens-
echt sind, daf} sogar Menschen ihrem Charme erliegen. Und zwar
wird dabei die Gegenwart stets mit Erinnerungen aus der Ver-
gangenheit des Erzihlers iiberlagert, die neben autobiographi-
schen auch politische Elemente enthalten. Doch das Zentralmotiv
ist eine schreckliche Priifung, welcher der Erzihler unterworfen
wird. Als er einmal ein in einem Gartenteich schwimmendes Ohr
wahrnimmt, kann er nicht unterscheiden, ob es ein echtes oder
ein kiinstliches ist. Das verwirrt ihn so sehr, dafl er entgegen
aller Vorschrift impulsiv zuschligt und eine der glisernen
Bienen zertriimmert. Das hat zur Folge, dafl er die Priifung
nicht besteht.

Die Frau des Erzihlers wird als schwach und abhingig, jedoch
zugleich als stark und heilig charakterisiert. In diesem Punkte
weifl man gar nicht, woran man sich halten soll. Einerseits
ermuntert der Erzihler seine Frau stindig, ihn anzubeten,
wihrend er im gleichen Atemzug von seiner eigenen Unwiir-
digkeit redet. Und obwohl er selbst stellenlos ist, benimmt er
sich dem »wirklichen« Proletariat gegeniiber wie ein schreck-
licher Snob. Genauso herablassend gibt er sich anderen Frauen
gegeniiber, deren angebliche physische und psychologische
Schwichen er dauernd herausstreicht, um so in pathetischer
Weise sein eigenes schwichliches Ego zu stiitzen. Zweifellos
beabsichtigte Jiinger, dafl wir sein Buch mit Unbehagen, ja
Ekel aus der Hand legen — was wir auch tun.

47

o



Noch unerfreulicher und diisterer wirkt eine kurz danach er-
schienene Dystopie, die nicht einmal Jiingers Ironie und Under-
statement aufweist. Ich meine Jens Rehns Kinder des Saturn
(1959). Hier befinden wir uns in einer Welt, in der eine Atom-
katastrophe stattgefunden hat, die nur drei Menschen iiberleb-
ten: ein ilterer Arzt und ein jungverheiratetes Paar, die wo-
chenlang in einem Bunker zusammenleben, bis sich die Erde
abgekiihlt hat. Der Arzt bemerkt an sich eine seltsame Ver-
inderung: wihrend sein Intellekt allmihlich nachlifit, gewinnt
sein Korper entsprechend an Stirke. Bei dem anderen Mann
vollzieht sich genau die entgegengesetzte Entwicklung. Nur
die Frau, die gewohnt ist, sich stindig neuen Situationen anzu-
passen, und sich mit Kochen, Reinigen und Mébelverriicken
zu beschiftigen weifl, kann ihre seelisch-korperliche Balance
bewahren. Die alten Klischees bestehen also unverindert wei-
ter. Die Frau erwartet sehnsiichtig die Geburt ihres Kindes, und
sie hofft, dafl es ihr sagen wird, wer sie »wirklich« ist (eine
Redewendung, die leitmotivisch auftaucht und der Frau nicht
aus dem Kopf geht). Aber als das Kind zur Welt kommt, ist
es ein einiugiges Weichtiermonster, das sich als lebensunfihig
erweist. Seine Eltern sterben, und nur der geistesgestdrte Dok-
tor bleibt iibrig, der von der Begierde besessen ist, die Erde
wieder zu bevolkern. Angesichts solcher nutzlos grotesken
Werke, die keinerlei Zweck mehr erfiillen und nicht einmal der
Warnung dienen, wire man fast geneigt, sich Arno Schmidt
oder der Pornotopie in die Arme zu werfen. Aber das lifft
sich vielleicht umgehen, indem wir uns statt dessen mit der
Zukunft der Utopie beschiftigen und iiber ihre Realisierungs-
moglichkeiten reflektieren.

Ich weif}, dafl auch ich meine Vorurteile habe. Aber trotz hei-
flen Bemiihens ist es mir nicht gelungen, im Gebiet der deut-
schen Literatur einen utopischen Roman zu finden, der von
einer Frau oder einem Arbeiter geschrieben wurde, obgleich
sich einige Utopien — wie wir gesehen haben — recht intensiv
mit Frauenproblemen auseinandersetzen.! Das Fehlen spezifisch
feministischer Utopien lifit sich vielleicht folgendermaflen er-
kliren: Die Utopie ist eine Antwort auf bestimmte Zustinde
der Gesellschaft, die ein Schriftsteller fiir verinderungswert hilt.
Da nur wenige Minner bereit sind, ihre dominierende Stellung
gegeniiber den Frauen preiszugeben, und da die meisten Frauen
noch immer mit ihrer untergeordneten Rolle zufrieden sind
und nicht daran denken, geschweige denn wagen, den Status
quo in Frage zu stellen — wer sollte da solche Biicher schreiben?

48




Erst wenn die Frauen ihre bisherige Isolierung und Furcht
iberwinden und im Rahmen der Frauenbewegung zu gréfierer
Bewufitheit erwachen, kénnen wir erwarten, daf auch Frauen
Utopien schreiben. Da jedoch unsere Gesellschaft noch starke
sexistische, rassistische und soziale Vorurteile hat und jeder
Verinderung einen hartnickigen Widerstand entgegensetzt,
kann es durchaus geschehen, dafl auf die feministischen Uto-
pien von Minnern geschriebene antifeministische Utopien fol-
gen werden, in denen davor gewarnt wird, was eine gesell-
schaftliche Aufwertung der Frau fiir die Minner bedeuten
wiirde.

In einer »humaneren« Gesellschaft werden sich die Menschen
nicht mehr vor Utopien fiirchten, sondern solche Werke zu-
versichtlich als Vorboten der Verinderung begriifien. Darin
stimme ich véllig mit einem Mann wie Anatole France iiber-
ein, der einmal gesagt hat: »Die Utopie ist das Prinzip allen
Fortschritts und der Essay fiir eine bessere Welt.« Dem mdchte
man fast ein » Amen« hinzufiigen.

(Aus dem Amerikanischen von Klaus L. Berghabn und Jost
Hermand)

49

-



George L. Mosse

Tod, Zeit und Geschichte
Die volkische Utopie der Uberwindung

Und wer da uberwindet / und helt meine
werck / bis ans ende / dem wil ich macht
geben uber die vdlcker / und er sol sie
weiden mit einer eisern Ruten / ... und
ich wil im geben den Morgenstern.

Buch der Offenbarung 2, 26-28

Im Lauf der Jahrhunderte europiischer Geschichte hat die
Sehnsucht nach einem utopischen Idealzustand immer wieder
ein apokalyptisches Geschichtsbild geschaffen, in dem die Ge-
genwart durch Visionen der Zukunft aufgehoben wurde. Dem
Bediirfnis nach einer klarer umrissenen Darbietung der letzten
Dinge war das als die Offenbarung Johannes bekannte Buch
weithin entgegengekommen. Aber auch die apokalyptischen
Biicher der jiidischen Uberlieferung standen in gleich hohem
Ansehen. In all diesen verschiedenen Schriften geht es um eine
Dialektik, die wir am besten als »Dialektik der Utopie« um-
schreiben, nach welcher die Menschheit gewaltige Erdbeben
durchstehen, den Niederfall der Sterne vom Himmel und die
Zerstorung Jerusalems erleben und durch Krieg, Hungersnot
und Tod hindurchgehen muf. Je weiter der Mensch das dunkle
Tal der Trinen durchschreitet, um so mehr nihert er sich dem
Reich Gottes, bis endlich beim siebten Posaunenstofl die Herr-
schaft Gottes beginnt und ein neues, himmlisches Jerusalem an
die Stelle des alten tritt. Dann hilt Gott Gericht iiber alle
Gottlosen und besonders iiber die Feinde des Volkes. Dann
kehrt das Paradies von den Bergen des Nordens wieder, hinter
die es zuriickgewichen war.

In einer solchen Dialektik nimmt das Ideal der Uberwindung
kosmische Dimensionen an. Alle Anfechtungen, die der Herr-
schaft Gottes vorausgehen, miissen iiberstanden werden, um
den Lauf der Zeiten aufzuheben. Die apokalyptische Vorstel-
lung ermoglicht es der Geschichte, sich selbst zu {iberwinden.
Auch der Tod verliert seinen Stachel und ist nur mehr eine
Episode, die sich von selbst ausldscht. Jakob Bohme, der grofle
Mystiker des 17. Jahrhunderts, hat diese Zeitauffassung des

50




Menschen als den »Weg zu Christo« treffend ausgedriickt: »Soll
er betrachten den Lauf dieser Welt, wie alles nur ein Spiel-
werk sei, damit er seine Zeit in Unruhe zubringet.«! Denn die
wahre Wirklichkeit liegt hinter dieser ruhelosen Oberfliche, die
nur ein Spiegelbild des Ringens um Gott und des Strebens
nach den letzten Dingen ist. Solch »deutsche Philosophie« ging
Hand in Hand mit einem Mystizismus, der versuchte, zum
ewigen Wesen von Mensch und Natur vorzudringen, will sagen
zu einem unbegrenzten Dasein, in dem es weder Leben noch
Tod gibt, wie dies Hermann Stehr ausdriickte.2 »In der Uber-
windung ist Freude«, heiflt es im Mysterium magnum BShmes.3
Dies allein kann zum neuen Jerusalem hinfiithren, und nur
durch tiefes Leiden kann man es erreichen.

Bohme war einer der entscheidenden Vermittler apokalypti-
schen Gedankengutes in Deutschland. Daher war es kein Zufall,
daf Martin Buber im Jahre 1901 seine Dissertation iiber ihn
schrieb. Hier lie} sich die fortdauernde Relevanz dieser Tradi-
tion aufzeigen. Buber hebt in seinem Werk die schopferische
Kraft des Kampfes hervor und weist zugleich darauf hin, daf§
sich auf dessen Grunde die ganze materielle Welt, einschlieflich
des Menschen, unaufhaltsam auf eine vollendetere Einheit mit
dem ganzen Weltall hinbewegt. Der Mensch vereinigt in sich
beides, die Notwendigkeit des Kimpfens und die Vorstellung
einer gottlichen Einheit.4

Buber ist ein gutes Beispiel fiir das Fortleben der mystischen
Sehnsucht nach einem utopischen Ideal im 20. Jahrhundert.
Nicht umsonst waren viele andere Schriftsteller von seinen
Geschichten iiber den Chassidismus begeistert, der in enger
Beziehung zum Mystizismus Jakob Bohmes steht. Der junge
Georg Lukdcs triumte sogar davon, daf er vielleicht selbst
von Baalschem, dem mystischen Griinder der Chassidim-Sekte,
abstamme.5 Eine ganze Jugendgeneration war damals von die-
ser mystisch-utopischen Wiedererweckung fasziniert. Gerade
die apokalyptische Tradition lebte im Deutschland des begin-
nenden zwanzigsten Jahrhunderts fort; jedoch rief sie keine
revolutionire Dynamik hervor, wie zuweilen in friiheren
Jahrhunderten, sondern wurde jetzt mit dem deutschen Natio-
nalismus, ja spiter mit dem Nationalsozialismus verbunden.
Zugegeben: Ernst Bloch hat in seinem Buch Thomas Miinzer
als Theologe der Revolution (1921) versucht, die apokalyptische
Tradition wieder fiir revolutionire Ziele in Anspruch zu
nehmen. Sie ging dennoch an gegenrevolutionire Michte ver-
loren.

51

S



Am populirsten war diese apokalyptische Tradition, in ihrer
besonderen Betonung der Aufhebung der Zeit und der Uber-
windung des Todes, nach dem ersten Weltkrieg. Der Tod hatte
Millionen Opfer gefordert und die furchtbare Erinnerung an
sie wurde durch Hunderte von Biichern und Denkmilern un-
ablissig wachgehalten. Aber nun war auch das Vaterland ein-
geschlossen. Bedeutete die Niederlage des Krieges den natio-
nalen Tod? Wie konnte man geltend machen, dafl die im Krieg
Gefallenen das Vaterland gerettet hatten und nicht vergebens
gestorben waren? Diese Fragen waren aufs engste verflochten
mit der immer wihrenden Angst vor der neuen Zeit sowie
der Unruhe und dem Chaos, die ihre Kennzeichen waren.
Natiirlich blieb das Idealbild der Utopie — unter der Ober-
fliche stets gegenwirtig als »innerstes Wesen«, das nur durch
Leiden und Niederlage Erfiillung finde — nach dem Kriege
ebenso aktuell wie die Vorstellung, dal diese wahre Wirklich-
keit der rasch vergehenden Zeit zugrunde liege und unabwend-
bar nach einer Vereinigung mit dem Gottlichen dringe. Die
Anziehungskraft der apokalyptischen Tradition bestand nach
wie vor in ihrer Innerlichkeit — eine Tatsache, die weder Ernst
Bloch mit seiner Berufung auf Thomas Miinzer noch die dufle-
ren Revolutionsereignisse zerstdren konnten.®

Dieselbe Tradition spiegelte sich nach 1918 in verschiedenen
Gattungen der Literatur wider. Am unmittelbarsten geschah
das in der Paracelsus-Legende, fiir die Erwin Guido Kolben-
heyers Trilogie mafigebend wurde. Doch bestimmte diese Tra-
dition auch einen grofien Teil jener Literatur, die das Erlebnis
dieses Krieges verherrlichte. Die gleichzeitige Erneuerung der
Sagen und Mirchen stand ebenfalls in unmittelbarer Beziehung
zur utopischen Tradition; und nicht zuletzt gehoren die Trdume
eines kommenden Dritten Reiches hierher. Alle diese Gattun-
gen eigneten sich besonders zur Beschreibung der Schwichen
der Weimarer Republik und wurden prompt vom National-
sozialismus iibernommen. Die Utopie, mit der wir uns hier
befassen, wurde geradezu die der Nationalsozialisten. Die Dia-
lektik der Notwendigkeit von Leiden, Kampf und Uberwin-
dung, die Auffassung von einem nur scheinbaren Tod als Teil
einer transparenten, negativen Wirklichkeit, dazu die unauf-
horliche Bewegung auf ein Paradies hin — simtliche Vorstel-
lungen verbinden das Nazi-Erlebnis mit einer machtvollen
europiischen Tradition. ~
Kolbenheyers Roman Paracelsus aus dem Jahre 1925 veran-
schaulicht die wichtigste Spielart der Utopie, wie sie von den

52




Nationalsozialisten gepflegt wurde. Denn dieses Werk unter-
scheidet sich deutlich von fritheren Darstellungen des Paracel-
sus als eines Magiers und Hypnotiseurs, der sogar die Sprache
der igyptischen Sphinx entritselte.” Der neue Paracelsus ist
ein ganz anderer: er versucht, Leiden, Elend und Verzweiflung
zu iberwinden. Er kimpft gegen das Elementare, um alle
irdischen Bindungen zugunsten einer Freiheit abzuwerfen, die
ihn befihigt, zum Wesen des Universums vorzudringen, um
die gottliche Einheit der ganzen stofflichen Welt zu erfahren.
Seine »Freude der Uberwindung« ist eng verbunden mit einem
tiefen Verstindnis der Natur als einer unmittelbaren Wider-
spiegelung des Gottlichen, dhnlich der Auffassung Jakob Boh-
mes. Kolbenheyers alchimistischer Paracelsus glaubt, dafl die
stoffliche Welt immer danach strebe, ihre eigenen Grenzen zu
iiberschreiten; und dasselbe gelte fiir den Menschen als Teil
dieser Welt. »Wer aber die Natur sucht, der muf} grofle Wun-
der finden.«8 Paracelsus ist am Ende erlSst; denn er hat, trotz
Leiden, Krankheit und Verzweiflung, in seinem Streben nach
dem Wesen durchgehalten. Dieses Wesen wird jetzt von Kol-
benheyer neu umschrieben: es bedeutet noch die gottliche
Einheit von Mensch und Natur, stellt sich aber in der Idee des
Volkes dar. Kolbenheyer hebt das Fortleben des Germanischen
hervor, das so als Bestandteil der gottlichen Utopie sichtbar
wird.

Damit aber das Wesen Wirklichkeit wird, muf} die Verbindung
mit der verderbten Welt der Moderne geldst werden. Para-
celsus zieht sich deshalb in die Einsamkeit zuriick, abseits vom
Lauf der Zeit. Auf dem Land, in der Abgeschiedenheit der
Natur, »wachsen hellhorige Menschen, anders als die Stidter,
deren Ohr vom Wettlauf iibertiubt wird«.? Die Stadt erscheint
als Symbol der Feindschaft gegeniiber der Natur: fremdes
Korn wird in ihren Miihlen gemahlen, fremdes Leinen kleidet
die Menschen, die in ihr wohnen. Wo Gott, Natur und Ger-
manisches verschmiht werden, geht das innere Wesen, das den
Weg in die Utopie erdffnet, verloren.

Kolbenheyer entkleidet die apokalyptische Tradition ihres
revolutioniren Elements, indem er die subjektivierte Fort-
dauer von Zeit und Natur besonders herausstellt. Die Offen-
barung spricht jedoch vom »neuen Jerusalem«; und diese Tat-
sache veranlafite Ernst Bloch ungefihr zur gleichen Zeit, aber
auf vollig gegensitzliche Weise, die apokalyptische Uberliefe-
rung als eine revolutionire aufzufassen. Auch Thomas Miinzer,
nicht anders als Paracelsus, habe sich nach einem »neuen Mai«

53



gesehnt. In Blochs Miinzerbuch fithrt dieser Glaube zur Revo-
lution: »Dieser Glaubenswelt raucht rein das Morgenrot der
Apokalypse entgegen, und genau an der Apokalypse gewinnt
sie ihr letztes Mafl, ihre absolute Wahrheit, das metapolitische,
ja metareligidse Prinzip aller Revolution: der Anbruch der
Freiheit der Kinder Gottes.<1® Auch Kolbenheyers Paracelsus
gewinnt Freiheit von den Ketten der Unterdriickung: aber
nicht um die Welt zu revolutionieren, sondern um das Paradies
einer ewigen germanischen Vergangenheit wiederherzustellen.
Die Apokalypse war von nun an eine reaktionire Utopie, denn
nicht Bloch, sondern Kolbenheyer wurde das Vorbild fiir den
»deutschen Weg« zur Utopie.

Kolbenheyers Paracelsus wurde ein politisches Leitbuch seiner
Epoche. Die geschlagene und gedemiitigte Nation wollte ihre
innere Substanz unversehrt bewahren; sie tat dies, indem sie
es ablehnte, mit der Welt zu einem Vergleich zu kommen, ehe
nicht die Zeit dazu reif war. Fiir Kolbenheyer erfiillte sich die
Zeit am 30. Januar 1933, als er den Nationalsozialismus aktiv
unterstiitzte; denn in dieser Bewegung sah er das volkische
Wesen offenbar werden. Sie war fiir ihn »die damals einzig
mogliche Form« der nationalen Volksbewegung,!* die auch
Paracelsus iiber die schlimmen Jahre hinweg bewahrt hatte.
Die Nazis iibernahmen die Paracelsus-Trilogie begeistert als ihr
eigenes Gedankengut, wenn auch Kolbenheyer selbst sich nach
und nach dieser politischen Verbindung entzog: zum Teil aus
verletztem Stolz, zum Teil wegen seiner Enttiuschung iiber
den Pragmatismus der Naziorganisation.

Dennoch lebte Paracelsus in der Form weiter, die Kolbenheyer
ihm gegeben hatte. Im Jahre 1943 zum Beispiel sollte der
Jedermann der Salzburger Festspiele durch ein Paracelsus-
drama crsctzt werden. Richard Billinger schrieb es, indem er
Kolbenheyers Helden in die Kriegssituation iibertrug. Diesmal
steht die Frage nach der Uberwindung des Todes im Mittel-
punkt: »Muf alles, was tut leben, / dem Tod Almosen ge-
ben?«!2 Jetzt hat die Natur die besondere Aufgabe, einen
goldenen Wall zu errichten, den der Tod nicht iibersteigen
kann. Wie grofl auch irdische Not und Triibsal sein mogen,
alle Substanz, einschlieflich des Wesens des Menschen, bewegt
sich unaufhaltsam auf das Paradies zu. Paracelsus selbst versagt
nach Billinger: er stirbt friihzeitig; denn er hat sich mit irdi-
schen Liisten eingelassen und dem Druck der Gesellschaft nach-
gegeben. Auch hier ist der volkische Prophet verpflichtet, sich
selbst rein zu bewahren. Billingers Paracelsus ist nicht mehr

54




Kolbenheyers Held; aber die Thematik ist dieselbe, nur ist sie
jetzt eindeutig auf die Uberwindung des Todes konzentriert.

Die Herausstellung des Todes erlangte nicht erst im zweiten
Weltkrieg Bedeutung. Sie beschiftigte bereits die Schriftsteller,
welche die Erinnerung an die Niederlage des ersten Weltkrie-
ges beseitigen und den Gedanken ausmerzen wollten, die
Gefallenen seien umsonst gestorben. Diese Einstellung wird
auf eindringliche Weise in einem Buch sichtbar, das 1927 mit
Bildern von mehr als 700 »Ehrenhainen« herauskam, die in der
Zeit der Republik fiir die Kriegsgefallenen angelegt worden
waren. Die Toten, so sagt uns dieses Buch, sind in Wirklichkeit
gar nicht tot, sie steigen aus ihren Gribern und besuchen uns
nachts in unseren Triumen. Die glorreich Gefallenen kommen
in uns selbst wieder zum Leben. Sie helfen mit, die unver-
inderliche Seele des Menschen, das heifit sein inneres Wesen,
zu formen und so ein deutsches Wunder zu verwirklichen.
Was ist dieses Wunder? Es ist der Glaube, dafl Deutschland
nicht besiegt wurde und daf die Zeit gekommen ist, das Reich
wiederaufzubauen und seine verlorene Ehre wiederherzustel-
len.13

Die Gefallenen bilden einen Teil des »ewigen Deutschen«, wie
Kolbenheyers Paracelsus genannt wurde;!4 sie gehdren zu
denen, die ihre innere Natur vor jeder Befleckung durch den
Lauf der Zeit bewahrt haben und deren germanische Seele
bestindig heranreift trotz Niederlage und Tod. In Franz Schau-
weckers Aufbruch der Nation von 1930 — um ein weiteres Bei-
spiel zu geben — wird behauptet, diejenigen, die sich selbst fiir
die Nation opferten, hitten das Wesen des Germanischen der
Nachkriegsgeneration iiberliefert. Ob Sieg oder Niederlage ist
dabei gleichgiiltig; denn die Gefallenen sind es nach Schau-
wecker, die das germanische Wesen weitertragen und zu neuen
Hohen, jenseits der materialistischen Niederungen der Vor-
kriegszeit, emporheben.

Vorsehung und Schicksal spielen in den apokalyptischen Kriegs-
romanen ebenfalls eine wichtige Rolle. Solche Anschauungen
finden sich nicht nur in der apokalyptischen Tradition von
Kampf und Uberwindung, sondern sind auch wesentliche Be-
standteile vieler anderer Traditionen, wie zum Beispiel des
Protestantismus und der Aufklirung. Jedoch ist in jener apo-
kalyptischen Uberlieferung das Endziel bereits auf der Erde
in seiner umfassenden gottlichen Einheit erreichbar: »Dann uf
Erden fangt das Rich Gottes an und nit im Himmel«, wie es
in Kolbenheyers Paracelsus heiflt.15 Paracelsus und die Kriegs-

55




gefallenen haben alle an einer Vorsehung teil, die durch Leiden
und Tod zu einem glorreichen Ende fiihrt. Sie helfen, das
innere Wesen des germanischen Volkstums durch die Jahr-
hunderte weiterzugeben, unberiihrt vom Wechsel des Zeit-
laufes. Das Volk ist das Gefifl Gottes.

Derlei wurde natiirlich von den Nationalsozialisten begierig
aufgegriffen. Das Mahnwort, das die Hitlerjugend am Helden-
gedenktag im Sprechchor ausrief, sagt es in kiirzester Form:
»Die Besten unseres Volkes sind nicht gestorben, damit die
Lebenden tot seien, sondern die Toten lebendig werden.«16
Die Naziliteratur ist voller Todesbilder, wie auch die Ver-
ehrung der toten Blutzeugen, sei es des Vaterlands oder der
Partei, zu einer der wirkungsvollsten jihrlichen Nazifeiern
wurde. Heinrich Anacker schrieb wihrend des nazistischen
Kampfes um die Macht in seinem Gedicht Golgatha, dafl nie-
mand sich dem Martyrium entziehen kdnne, wie es Christus
erlitten habe: jeder werde ans Kreuz genagelt, jedermann sehe
seinem Golgatha entgegen. Der Sinn jedoch ist freilich, dafl
dem Kreuz die Wiederauferstehung durch den Nationalsozia-
lismus folgt und daff so der Tod seinen Stachel verloren hat.
Mensch sein bedeutet nach Anacker, sich vor dem Schicksal zu
beugen und dennoch die Sterne zu sehen.1? Gerhard Schumann,
vielleicht der berithmteste Nazipoet, schrieb: »Uns liebt der
Tod, weil wir das Leben lieben.«18 Der Tod respektiere die
Nazis, da er fiihle, dafl sie ihn haflten und ihm trotzten. Er
konne iiberwunden werden, wenn man bereit sei, ihn heraus-
zufordern, sagt Schumann. Mit jedem Toten wehe zugleich die
Fahne michtiger.

Alfred Rosenberg fafite diese Anschauungen biindig zusam-
men. Thm zufolge sind Tod und Leben keine Gegensitze, son-
dern miteinander verkettet. Durch das Wohlwollen der gott-
lichen Vorsehung l6sen sie sich in der Ewigkeit auf. Aber diese
Ewigkeit kann auch auf Erden gegenwirtig sein: sobald nim-
lich das ganze Volk die Gesetze des Lebens und der Vorsehung
begreift, die alles leiten. Der Tod bringt neues Leben hervor
und erneuert dadurch, so kdnnen wir hinzufiigen, fortwihrend
das Volk auf seinem Marsch zum Endziel.1?

Dieser Tod als bestindige Aufhebung in héherer Synthese ist
ein wesentlicher Teil der Hingabe an das Volk, das wahre
Gefifl Gottes. In der Vorstellung vom Dritten Reich wieder-
holt sich dieselbe Dialektik. »Wir miissen die Kraft haben, in
Gegensitzen zu leben«,20 lehrte Moeller van den Bruck. Doch
gerade diese Antithesen sind schliefflich aufgehoben im Kampf

56




des Volkes um das ideale Reich. Die Subjektivierung dessen,
was Bloch das »Morgenrot der Apokalypse« nannte, ist offen-
sichtlich: Paracelsus und die gefallenen Helden und Blutzeugen
transzendieren den Lauf der Zeit oder Geschichte und sind
Teil einer Kontinuitit, die jenseits aller Wirklichkeit besteht.
In solcher Trennung vom alltiglichen Leben konnte das Ger-
manentum ohne weiteres seinem Drang zu Gott und Reich
folgen.

Hand in Hand mit dieser Auffassung ging die Durchfiihrung
eines Ausleseprinzips; denn man war iiberzeugt, daf} die Mas-
sen, die bekanntlich nur an der Oberfliche der Dinge leben,
nicht fihig seien, derartige Zusammenhinge richtig zu wiirdi-
gen. Kolbenheyer glaubte steif und fest, ein einsamer Bewahrer
des volkischen Wesens zu sein, und viele andere Schriftsteller
glaubten von sich dasselbe. Diese Anschauung gehort zu einer
langen bis weit ins 19. Jahrhundert zuriickreichenden Tradi-
tion. Offensichtlich machte sich hier der Einflul esoterischer
Ideen und Phantasien bemerkbar. Von den angeseheneren
volkischen Schriftstellern wurden sie zwar zuriickgewiesen.
Jedoch konnte sich das vélkische Gedankengut wegen der not-
wendigen Einsamkeit und Abschliefung von der iiblen Gegen-
wart leicht mit theosophischen Elementen verbinden. Die
Folge war, daf} sich kleine Zirkel von »Eingeweihten« bildeten
oder ein einzelner Prophet auf den Schild gehoben wurde, der
das deutsche Wesen vor allen schidlichen Einfliissen bewahren
sollte.

Der Roman Osning (1914) von Ernst Wachler ist beispielhaft
fiir diese Tendenz. Tief in einer Hohle im deutschen Wald lebt
hier ein Weiser, der als einziger die Geheimnisse des Volkes
hiitet. Dieser Weise griindet einen Kreis von Eingeweihten,
die sein Geheimnis weitertragen sollen, wenn er stirbt. Sie
sind durch Hoffnungslosigkeit und Leiden geldutert: »Endlos
scheint ihr Kampf, und doch ist’s gewif, wem der Sieg zu-
fillt.«2t Auch der Maler Fidus und seine Verehrerin Gertrud
Prellwitz gehoren hierher. Fiir letztere wichst aus dem Tod
neues Leben, jetzt aber in Verbindung mit dem Osterfeuer, das
den Winter vertreibt. Bei solchen Schriftstellern sind germa-
nische Lichtanbetung und christliche Auferstehung eins gewor-
den: Wotan wie Christus haben gekidmpft und gelitten, um das
deutsche Volk zu retten.2?

Nicht vereinzelt, sondern in Schwirmen erschienen diese Pro-
pheten und Weissager gegen Ende des ersten Weltkriegs. Eine
Gruppe von ihnen predigte ihr Evangelium in ganz Deutsch-

57



land und lief sich voriibergehend am Monte Verit4, in der
Nihe von Ascona, nieder. Einige glaubten, sie wiren Christus;
andere suchten ihr Heil im Vegetariertum oder in der Nadst-
kultur oder hofften, bose Einfliisse durch wollene Unterklei-
dung abzuwehren.28 Offensichtlich waren dies voriibergehende
Erscheinungen, nicht anders als die Romane Wachlers und der
Prellwitz. Aber es zeigt sich darin zugleich, wie leicht eine nach
innen gerichtete Utopie in esoterische Ideen und Praktiken
abgleiten kann. Tatsichlich kann man fast bei jedem vélkischen
Schriftsteller einen solchen sektiererischen Einschlag feststellen.
Das ist zugleich der Grund dafiir, warum es den Nazis so schwer
fiel, mit derartigen Tendenzen fertig zu werden.

Was der volkischen Literatur mit den grotesken Utopien ge-
lang, gelang ihr auch mit einem ganz anderen und viel wich-
tigeren Genre: nimlich dem Mirchen. Beides verleibte sie sich
ein. Das Mirchen kénne, so hief§ es, jenem ewigen Wesen des
Volkes Gestalt verleihen, das selbst von Schriftstellern wie
Kolbenheyer nur ungenau ausgedriickt worden sei. Erst das
Mirchen mache die Wurzeln und das Wesen des Volkes greif-
bar. Die bisherige Wissenschaft hatte zwar die Mirchen bereits
als nationale Mythen angesehen. Aber im beginnenden 20. Jahr-
hundert versuchte man, in einer fiir diese Zeit typischen Weise,
sie zusitzlich mit der Tradition volkstiimlicher, prohetischer
und apokalyptischer Literatur zu verbinden. Man glaubte
vielfach, daff das Wesen eines Mirchen am ehesten in dessen
Vision einer anderen Welt zu erfassen sei.2# Hans Friedrich
Blunck, ein unermiidlicher Wiedererzihler von Sagen und
Mirchen in den Jahren zwischen den beiden Weltkriegen,
meinte, die alten Helden stiinden in enger Verbindung zur
jetzigen deutschen Generation und konnten ihr helfen, den
Blick auf die Zukunft des Volkes zu richten.25 Nach Blunck
entstromen den Mirchen »unermeflliche, immer Geheimnis
bleibende Krifte«, die einen iibersinnlichen Glauben konstituie-
ren.?8 Ein anderer Nazischriftsteller erklirte, das Mirchen for-
dere gerade wegen seiner angeblichen Naivitit die Substanz
des Volkes zutage, die unter dem Miill der Moderne verschiit-
tet liege.2” Es sollte, mit einem Wort, das Leben der Volksseele
spiegeln. In dieser Eigenschaft mufite es durch Zuriickweisung
der modernen Welt und ihrer Komplexitit rein bleiben und
zugleich ein utopisches Ziel aufzeigen. Die Nazis vertraten mit
besonderem Nachdruck die Idee, dafl sich in Mirchen, in denen
das Dimonische triumphiere, das Wirken fremder Einfliisse
auf die germanische Welt duflere.

58




Die Nazi-Interpretation des Mirchens von Schneewittchen und
den sieben Zwergen liefert dafiir ein Musterbeispiel. Es wird
zu einer richtiggehenden Erlosungsgeschichte, da nimlich
Schneewittchens Erwachen die Befreiung der Rassenseele sym-
bolisieren soll. Entsprechend sind die sieben Zwerge, deren
Riickkehr dieses Erwachen moglich macht, eigentlich Boten
des volkischen Unterbewufitseins, die wie Wachlers Weiser im
Wald verborgen leben.?8 Derlei ist im Grunde nicht sehr ver-
schieden von der Mirchenauffassung der Gebriider Grimm.
Mit der v8lkischen Anschauung vom Mirchen stehen wir eher
auf dem Hohepunkt als am Anfang einer Tradition.

Mirchen hatten immer ihren Platz im Lehrplan des Schul-
unterrichts, doch erst im Nazideutschland schitzte man sie als
wichtigste Vermittler fiir ein rechtes Verstindnis des Germa-
nischen bei der Jugend. In ihnen, so behauptete die Nazipartei,
lasse sich der fortdauernde Bestand des Volkes, seiner Ideale
und seines Lebenswillens erkennen. Die aus alten Zeiten iiber-
lieferten Mirchen — nicht hingegen die modern erfundenen
und rational gemachten »Kunstmirchen« — wurden so zum
ewig geltenden Vorbild jeglicher Literatur.?® Hitler selbst
scheint eine besondere Vorliebe fiir sie gehabt zu haben. Es
wird erzihlt, daf er noch im Krieg einem Kreis von Verehre-
rinnen Mirchen vorlas, wihrend seine Begleitung drauflen
warten mufite.3® Ohne Zweifel diente das Mirchen den Nazis
als literarischer Ersatz fiir die von ihnen verworfene moderne
Psychologie. Aber andererseits hatte auch Arnold Zweig schon
1924 gerithmt, dafl das Mirchen eine iiberzeugende Wahrheit
verkiinde, wihrend der psychologische Roman durch Mangel
an Seelentiefe gekennzeichnet sei.?!

Ein wirklicher Unterschied zwischen Mirchen und Sage wurde
nicht gemacht. Schriftsteller wie Blunck benutzten beide For-
men vollig unterschiedlos. Zu beachten ist lediglich, dal Sagen
innerhalb eines bestimmten Geschichtsabschnitts galten. In die-
ser Beschrinkung deutete auch die Sage iiber ihren unmittel-
baren Rahmen auf die Zukunft hinaus. Auch sie, so hief} es
damals, habe den Traum vom kommenden Reich durch die
lange Nacht wachgehalten. Jeder konnte sich nun im Licht des
fernen Zieles sonnen.3? Blunck zum Beispiel sah dieses Ziel
durchaus in Reichweite und schlof sich, obwohl kein Anhinger
der Rassentheorie, dennoch der Nazibewegung an. Denn die
Nazis nahmen nicht nur die Gefallenenliteratur sowie Mirchen
und Sage fiir sich in Beschlag, sondern schienen auch fiir die
meisten Autoren in diesen Literaturgattungen einen »neuen

59



Friihling« heraufzufiihren. Allerdings konnte eine literarische
Richtung, die sich selbst als »Revolution des Geistes« empfand,
letzten Endes nur eine utopische Tradition weitertragen, die
mehr nach Verinnerlichung als nach dufleren Zwecken strebte.
Das Mirchen mufite iibrigens nicht unbedingt nationalistisch
sein, nicht einmal unter den Nazis. Es konnte sogar dazu die-
nen, diejenigen Deutschen, die mit dem Naziregime unzufrie-
den waren und im zweiten Weltkrieg viel zu erdulden hatten,
Trost zu spenden.33 Ernst Wiecherts gefiihlvolle Mirchen waren
dazu bestimmt, solche Aufgaben zu erfiillen; das utopische
Element wird hier als das Gute sichtbar, welches das Ubel
iberwindet. Fiir Wiechert eréffnete das Mirchen einen Zugang
zu den letzten Dingen, versinnbildlicht durch den Glanz gol-
dener Hallen und Girten, die ihr Licht in die eisige Nacht
ausstrahlen. Auch bei ihm ist das irdische mit dem iiberirdi-
schen Leben vereint und aller Zwiespalt geschlichtet, Zhnlich
jener Einheit, wie sie am Ende von Kolbenheyers Paracelsus
herrscht.

Das volkstiimlichste aller modernen Mirchen habe ich bis zu-
letze aufgespart. Es ist Agnes Giinthers Buch Die Heilige und
thr Narr, das zwischen 1913, dem Jahr seiner Erstverdffent-
lichung, und 1945 in ungefihr einer Million Exemplaren ver-
kauft wurde (und heute in einer Paperback-Ausgabe wieder
erhiltlich ist).34 Dariiber, daf} es sich bei diesem Werk um ein
Mirchen handelt, kann kaum ein Zweifel bestehen: das Silber-
gewand und die goldenen Pantoffeln der Heldin zeugen davon
genauso wie der wohlvertraute deutsche Wald, der auch hier
den lebendigen Hintergrund und Rahmen der Handlung dar-
stellt. Die Heldin, »Seelchen« genannt, ist nach den Worten
eines frilhen Rezensenten »iiberglinzt von einem Licht, das
durch die Finsternis dringt, umsiumt von Verheiflungen, die
in die Zukunft hinausdeuten, Weissagungen auf ein Vollkom-
menes«.35 Seelchen ist eine Heldin der Uberwindung: siegreich
iibersteht sie Versuchungen, Verzweiflung und das Ubel, ver-
korpert in ihrer Stiefmutter; ja, sie iiberwindet am Ende sogar
den Tod, der sie zur wirklichen Freiheit fithrt. Aber das Mor-
genrot der Apokalypse in Agnes Giinthers Roman ist in eine
fromme pietistische Haltung eingebettet. Seelchen folgt in allen
Dingen dem Gebot Gottes, ohne zu fragen warum und wozu:
Ergebung in das Schicksal filhrt zum ewigen Lohn. Diese sel-
ben Elemente haben wir bereits in den anderen Werken fest-
gestellt, und es ist daher anzunehmen, dafl die meisten von
solchen pietistischen Idealen beseelt sind. Der Pietismus war ja

60 ‘




nicht nur ein Wesensmerkmal des deutschen Protestantismus,
sondern auch des deutschen Nationalismus. Auflerdem war er
im 18. Jahrhundert vom Gedankengut Jakob Bohmes beein-
fluRt, jenes eingangs erwihnten Inspirators apokalyptischer
Utopien.? Im Pietismus glaubte man ebenfalls an ewige, ver-
borgene Wesenheiten, die zuweilen mit dem »mnneren Vater-
land« gleichgesetzt wurden.3” Auch Seelchen hat Anteil an
einer solchen ewigen Substanz. In ihren Visionen identifiziert
sie sich mit dem Leben und Leiden einer lingst verstorbenen
Vorfahrin. Gisela (so lautet der Name ihrer Doppelgingerin)
ist filschlich angeklagt, eine Hexe zu sein. Sie erleidet grofle
Verfolgungen und stirbt eines grausamen Todes. Aber sie ver-
sinnbildlicht die Verheiflung der letzten Dinge: ihr Haar, heiflt
es, war ein goldener Strom, aus dem Gold der himmlischen
Pforte gewoben.38

Die Innerlichkeit der Heldin, das ritterliche Wesen ihres Ge-
mahls, der Wald und das Schlof} sind typisch germanisch: denn
auch Agenes Giinthers Roman ist ein charakteristisches deut-
sches Mirchen. Daf eine solche Art von Utopie gerade fiir die
Deutschen gelte, da nur bei ihnen Tod und Zeit {iberwunden
werde, kommt in allen diesen Werken zum Ausdruck. Das ist
es, was Hermann Stehr meinte, als er im Jahre 1914 schrieb,
die Deutschen seien das einzige Volk, dessen Blut es verlange,
religidse Ideale in politische Taten umzusetzen.®® Spiter defi-
nierte eine fithrende literarische Zeitschrift der Nazis das Reli-
giose als Versinnbildlichung der Riickkehr des Menschen zu
jenen Vorstellungen und Michten der Vergangenheit, die hin-
ter den #ufleren Erscheinungen der Gegenwart wirksam
sind.40

Nach dieser Nazidefinition war die gesamte hier diskutierte
Literatur in hohem Maf§ politisch, und zwar besonders inso-
fern, als sie die dem Rechtsradikalismus wesensverwandte ger-
manische Utopie »vertiefte« und in ihr eine eigenartige Mi-
schung aus Traditionalismus, seelisch-geistigem Fortleben und
Zukunftserwartung schuf. Dieselbe Utopie war aber ebenso auf
eine Bestitigung der Notwendigkeit von Kampf und Leiden
und auf deren gleichzeitige Aufhebung ausgerichtet, da in ihr
Opfer und Tod gefordert und zugleich iiberwunden werden.
Auflerdem verkiindete sie das innere, ewige Wesen von Volk
und Natur und somit die Aufhebung des jagenden Ablaufs der
Zeit. Mit diesen Ansichten konnte man der marxistischen Dia-
lektik von Rationalismus und Klassenkampf eine Dialektik der
Ewigkeit, des Trostes und des Friedens entgegensetzen.

61



Der Romanschriftsteller Hermann Stehr gestaltete die Folge-
rungen einer solchen Auffassung der Utopie vom schénen und
beseligenden Leben. Sein zweibindiger Roman Der Heiligen-
hof (1918) hebt die dazugehorige »Verinnerlichung« klar her-
vor: »Zustinde der Seele miissen die Ordnung des Staates
herbeifiihren, nicht umgekehrt. Wer Freiheit nur durch Ord-
nung der Einrichtungen erzielen will und denkt, die innere
Freiheit des einzelnen sei damit geschaffen, der handelt wie
einer, der ein Haus baut fiir einen Menschen, der noch nicht
geboren ist, der einen ungefangenen Fisch bratet und der das
Siegesfest einer noch zu durchkimpfenden Schlacht feiert.«4t
Blindheit bezeichnet den Weg zur Heiligkeit fiir Helene, die
Heldin des Romans. Denn ihre Seele ist nicht begrenzt, son-
dern schaut die ganze Welt in einer einzigen Lichtflut. Und
als Helene wieder sehen kann, beginnen alle Ubel der Welt sie
zu bedringen. Am Ende jedoch kdnnen diese Ubel durch Liebe
iiberwunden werden: durch eine Liebe, die den Menschen zu
einer tieferen Einheit mit sich selbst und der Welt fiihrt.

Stehrs Roman enthilt beinahe jedes Klischee der volkischen
Ideologie. Die Frauen sind jungfriulich; und die fast heilig-
miflige Helene fillt in Ohnmacht, als ein wolliistiger Mann
ihren bekleideten Busen beriihrt. Sie ist damit verunreinigt
und geschindet. Edle Mannhaftigkeit, der saubere und wohl-
geordnete Bauernhof und das gesunde Landleben werden da-
gegen hoch gespriesen. Die Natur soll lebendig werden und
eine innige Einheit mit den erdhaften Charakteren des Romans
bilden. Die Zeitgenossen waren davon iiberwiltigt; Arnold
Zweigs enthusiastisches Lob des Romans gipfelte in der Fest-
stellung, das sei ein wunderbares Mirchen. Vom Dichter des
Heiligenhofs glaubte man geradezu, dafl er der Fesseln der
Zeit ledig sei. Es war dieselbe Eigenschaft, die man auch an
Paul Ernst zu bewundern pflegte, von dem gleich noch zu
sprechen sein wird.42 Als Stehr seinen Heiligenhof schrieb, be-
kannte er sich offen zu seiner intimen Freundschaft mit Walter
Rathenau, dessen finanzielle Hilfe Stehrs Karriere als Schrift-
steller iiberhaupt erst erméglicht hatte. Auflerdem bekannte
sich Stehr spiter begeisert zur Weimarer Republik.43 Als je-
doch die Nazis an die Macht kamen, inderte er seine Haltung
dermaflen, dafl er sogar sein eigenes schriftstellerisches Werk
verfilschte. So behauptete er zum Beispiel 1934, er habe in
seinem Roman Wendelin Heinelt (1906) einen Arbeiter dar-
gestellt, der vom Klassenhafl zu briiderlicher Liebe gefiihrt
werde. In Wirklichkeit zeigt die Geschichte aber keine Spur

62




von Klassenkampf. Sie ist ein Mirchen, das mit der Verkiindi-
gung eines Himmels auf Erden endet, in dem niemand mehr
den Tod zu fiirchten hat.4

Dieser Gesinnungswechsel wire gar nicht der Erwihnung wert,
wenn in thm nicht die politischen Implikationen eines solchen
Mystizismus zutage traten. Stehrs Heiligenhof wurde als »das
Groflwerk moderner deutscher Mystik« gerithmt.#s Doch in
Wahrheit ist dieser Roman zum Teil ein Mirchen, zum Teil
ein Preislied auf die kosmische Verbindung von Volk und
Natur. Vor allem aber ist er von einer Hoffnung geschwellt,
die gleichbedeutend ist mit Liebe, innerer Schau und einer
Vergegenwirtigung des negativen Charakters der dufleren Welt
und ihrer Begebenheiten. Eine solche Weltanschauung mufite
Stehr notwendig zum Germanischen und zu elitiren Vorstel-
lungen fiithren. Wie Kolbenheyer und die iibrigen hier bespro-
chenen Schriftsteller, so glaubte auch er, daff die Massen zur
Aufnahme jener hoheren Ideen unfihig seien, weshalb das
Erbe nur von den wenigen Auserwihlten weitergetragen wer-
den kénne. So fiel es ihm nicht schwer, im richtigen politischen
Moment das vorher verherrlichte Weimar als die Herrschaft
des Pobels anzuprangern.t6

Es besteht kaum ein Zweifel, dafl Stehr eine Art Paranoiker
war, der grofle Schwierigkeiten hatte, als Schriftsteller aner-
kannt zu werden, und daher in stindigem Verfolgungswahn
lebte. Dieselbe Feststellung trift auf Kolbenheyer und Paul
Ernst zu. Thre prophetischen Schriften griinden auf einer all-
gemeinen, mystischen Utopievorstellung, erwuchsen aber eben-
so aus ihrem persdnlichen Verfolgungswahn. Sie mufiten sich
von den Nazis angezogen fiithlen, welche die Auffiihrung und
Veroffentlichung ihrer Werke forderten und unterstiitzten,
auch wenn Goebbels anscheinend Bedenken hinsichtlich ihrer
literarischen Fihigkeiten hatte.#?

Obschon simtlichen »deutschen Utopien« eine politische Ein-
stellung eignet, wird diese im Mythos vom Dritten Reich
besonders deutlich und greifbar. Im 14. Jahrhundert hatte
Joachim di Fiore seine eschatologische Geschichtsauffassung
entwickelt. Seine Anschauung von den drei Weltreichen wurde
dann im 19. Jahrhundert durch eine engere deutsche Auffas-
sung ersetzt: das erste Reich des Mittelalters und das zweite
Reich Bismarcks sollten zu einem Dritten Reich hiniiberfiih-
ren, in dem die Sendung des germanischen Geistes, unversehrt
und verborgen durch die Jahrhunderte bewahrt, endlich ihre
Erfiillung finden werde.#8 Diese endhafte Zeiterwartung wurde

63




auch mit der Offenbarung in Verbindung gebracht. Das Dritte
Reich galt als berufen, das Buch der sieben Siegel zu entsiegeln.
Aber wiederum wurde solche Eschatologie von der Zeit selbst
aufgehoben; denn das Reich war ja angeblich immer gegen-
wirtig gewesen, sogar im unvereinigten Deutschland, das stets
in der Erwartung seines Anbruchs gelebt habe. Werner Beu-
melburg zum Beispiel lobte 1938 Ulrich von Hutten als »den
gliubigen Deutschen, der die ewige Wahrheit vom Reich
schaute, aber nicht verwirklichen-konnte«;4? und Franz Schau-
wecker verkiindete zur selben Zeit, das Dritte Reich sei imma-
nent in der ganzen deutschen Geschichte enthalten, die nur
darauf hinstrebe, dafl das Volk endlich das Gefiff Gottes
werde.50

Es diirfte hier von Interesse sein, dafl die von Will Vesper
herausgegebene Zeitschrift Nexe Literatur versuchte, einen ent-
sprechenden Kult der Zeiterfilllung um die Werke des gerade
im Jahre 1933 verstorbenen Schriftstellers Paul Ernst aufzu-
bauen. Ernst hatte erst kurz vor seinem Tod seine intellek-
tuelle Wandlung, die vom Sozialismus iiber den Naturalismus in
eine zwar widerstrebende und ambivalente, aber dennoch deut-
liche Neigung zu den Nationalsozialisten fiihrte, vollendet.
Wie er, so hatten bekanntlich viele Verkiinder des Vélkischen
ihre literarische Laufbahn mit ganz entgegengesetzten Einstel-
lungen und Ansichten begonnen. Paul Ernst korrespondierte
einst mit Friedrich Engels. Kolbenheyer beschiftigte sich in
seinem Frithwerk mit Spinoza und vertrat noch im ersten Band
seiner Paracelsus-Trilogie vernunftmifig-deistische und uni-
versalistische Auffassungen, die im Gegensatz zu jenen ger-
manophilen Konzepten stehen, die der volkische Kolbenheyer
nachher propagierte. Daf} diese Autoren ins Volkische kon-
vertierten, hing nicht immer mit dem Sieg des Nationalsozia-
lismus zusammen. Paul Ernst und Kolbenheyer zum Beispiel
wurden Verkiinder des Volkhaft-Nationalen, lange bevor ein
solcher Sieg offensichtlich wurde. Schliefilich hatten schon
Stromungen wie der Expressionismus manche Schriftsteller
dazu bewegt, im Nachsinnen iiber das Volk im Schof§ der Hei-
mat ihren seligen Frieden zu finden. Und auch die Wirklichkeit
des ersten Weltkriegs sowie Niederlage und Revolutionen
gaben entscheidende Anstofie fiir die politische Rechtswendung
vieler Schriftsteller.

In der Neuen Literatur wurde jedoch Paul Ernst nicht wegen
seiner Konversion, sondern als prophetischer Verkiinder des
neuen Reiches gepriesen. Und zwar stellte er diesen Mythos

64




vor allem in den 80000 Versen seines Kaiserbuches (1928) dar.
Der Druck des sechsbindigen Werkes konnte nur durch eine
vorhergehende Subskription — und nicht mit deutschen Gel-
dern, sondern mit Spenden aus Amerika und Ungarn — finan-
ziert und begonnen werden.5! Das erste Reich, wie Ernst es
beschreibt, lief sich nicht verwirklichen, da die mittelalter-
lichen Kaiser tragische Gestalten waren, die notwendig schei-
tern mufiten. Hier wie in seinen friiheren Dramen erwichst
das Tragische aus der Einsamkeit jener Figuren, die allein und
aus eigener Kraft die Vollkommenheit erreichen wollen und
keinen dufleren Einflufl auf ihr Leben zulassen. Niemand an-
ders als Georg Lukdcs glaubte, daf} die Dramen von Paul Ernst,
wie zum Beispiel seine Brunbild, vollendete Tragddien seien.
Derselbe Lukaks pries Ernst 1916 als den einzigen Dichter, der
alle Bindungen zwischen sich selbst und dem iufleren Zeitab-
lauf erfolgreich zerrissen habe.5?

Lukics bewahrte Ernst seine Hochschitzung, sogar noch zu
einer Zeit, als der Dichter sein Kaiserbuch schrieb und seine
volkischen Botschaft verkiindete. Im Gegensatz zu Martin Buber
und Arnold Zweig lehnte er es zwar ab, sich 1926 an der Fest-
schrift zu Ernsts 60. Geburtstag zu beteiligen; aber er sandte
ihm dennoch herzliche Gliickwiinsche, wenn »wir auch auf den
entgegengesetzten Seiten der Barrikaden stehen«. Paul Ernst
und Lukdcs blieben bis mindestens 1930 miteinander in Ver-
bindung.53 Diese Tatsache ist erwihnenswert; denn sie zeigt,
welch starken Einflufd ein solcher Irrationalismus auf die dama-
lige Generation ausiibte. Lukécs scheint das selbst zuzugeben,
wenn er die Bedeutung Ernsts fiir seine eigene Entwicklung
lobend hervorhebt. Und er hatte dabei keineswegs blof die
sozialistischen Jugendjahre des Dichters oder dessen Korres-
pondenz mit Friedrich Engels im Sinne.

Lukacs bewunderte Paul Ernst, wie er 1926 sagte, als denjeni-
gen Dichter, der durch seine Uberwindung der Zeit zu den
grofiten, in ihr selbst verborgenen Méoglichkeiten aufrufe. Denn
Ernst filhre den Leser in eine Welt jenseits des verworrenen
Alltagslebens und lehre ihn, das Wesen der gegenwirtigen
Wirklichkeit als immanente Wesenheit ewiger Geltung zu er-
fassen.* Diese Wesenheit war fiir den einen allerdings das
Vélkische und fiir den anderen das Proletariat. Im selben Jahr,
als Lukdcs seine Bewunderung fiir Ernst ausdriickte, schrieb
dieser selbst, das Volk sei nicht etwas, was bereits existiere,
sondern erst im Begriff, ins Dasein zu treten: es sei ein Prozef§
und keine »Sache«.55 Das Kaiserbuch wirft Licht auf eine der

65



Stufen dieses Prozesses; denn obwohl die Kaiser tragische Ge-
stalten seien, wirke dennoch das Endziel in ihnen.® Ernst
schlieflt sein Epos mit Versen, welche die Zeit voraussagen, da
Gott seine Hand aus den Wolken strecken und Kaiser Bar-
barossa aus dem Kyffhiuser hervortreten wird. Das immanent
Verborgene soll sich so offenbaren: »Es ist die Zeit fiir einen
Herrn auf Erden: / Gefif} fiir Gottes Gnade sollst du wer-
den.«57

Die Menschen unterstiitzen diesen Vorgang nur, und zwar
durch Bewahrung ihres Erbes. Im Grund ist aber ohnehin blof}
ein Mensch gemeint; denn ein solcher Prophet »muf} ganz frei
stehen und sein Volk in sich erleben«.5® Die Uberwindung der
Zeit, die Lukics so hoch pries, war in Wirklichkeit das Mittel,
eine erhabene volkische Seele vor der Verunreinigung durch
das moderne Leben zu bewahren oder eben es dem Propheten
zu ermdglichen, sich selbst als den Meister zu verkiinden. Paul
Ernst hat Hitler wahrscheinlich niemals als den neuen Barba-
rossa angesehen; ja, er nannte sich sogar wenige Wochen vor
seinem Tod, als er vom Dritten Reich zum Helden des Tages
auserkoren wurde, zynisch einen »Revolutionsgewinnler«.5
Jiingere Schriftsteller aber dachten ganz anders iiber Hitlers
Mission. So reimte Heinrich Anacker 1936: »Das Werk, daran
tausend Jahre gebaut, / Das die grofiten Deutschen im Geiste
geschaut, / Nun soll es sich vollenden.«8 Auch hier verwirk-
licht sich das Werk durch die Selbstaufopferung einiger weni-
ger oder eigentlich durch die Tat des Einen und Einzigen. Er,
der sein ganzes Selbst dem Ideal des Reiches hingibt, bleibt
immer ein Fremder unter seinen Mitmenschen; denn er iiber-
steigt sogar sich selber. Nur wenige lieben einen solchen Mann;
doch plotzlich stiirmt er nach vorn und iibernimmt das Kom-
mando. Vielleicht triumte Paul Ernst, er selbst wire ein solcher
Held; aber der, den Gerhard Schumann im Sinn hatte, war
Adolf Hitler.8t

Fiir Anacker und Schumann war das Dritte Reich nicht mehr
nur eine innere Vision. Es war machtvolle Wirklichkeit ge-
worden: als ein Reich von den Alpen bis zum Meer.®? Daher
mufiten die konkreten Ziele des bestehenden Dritten Reiches
in eine Vision zusammengefaflt werden, die nun nicht mehr,
wie nach dem ersten Weltkrieg, nach innen gerichtet blieb.
Schon damals hatte Moeller van den Bruck sehr deutlich Auto-
ren wie Kolbenheyer und die Tendenz zur Verinnerlichung in
deren utopischen Schriften kritisiert. Diese Schriftsteller, so
erkannte er, wollten sich selbst iiber die Kriegsniederlage hin-

66




wegtrOsten, indem sie behaupteten, die nationalen Werte kénn-
ten nie verlorengehen — sogar dann nicht, wenn die Nation
selbst zugrunde ginge. Moeller erklirte, derlei sei Selbstbetrug.
Fiir ithn stand es aufler Frage, daf} die nationalen Werte durch
eine nationale Katastrophe wirklich vernichtet werden kén-
nen.%3

Moeller brach 1923 mit der Uberzeugung, dafl das Wesen des
Germanischen zu einem endgiiltigen Sieg vorbestimmt sei. Das
geistige Ziel miisse im Gegenteil durch politische Aktion er-
langt werden. Ungeachtet dieses grofleren Pragmatismus ver-
kiindete Moeller aber auch, dafl der deutsche Nationalismus
um ein Endreich kimpfe, dessen Vollendung nur durch etwas
in sich Unvollkommenes, eben die politische Tat, erreicht wer-
den konne.84 Er stellte die Forderung auf, sich mit der Welt
einzulassen, wihrend viele der fritheren vélkischen Propheten
jede Verbindung zur Welt hatten abbrechen wollen. Doch
Moellers Auffassung schliefit gleichwohl die Notwendigkeit
des Kampfes, der Uberwindung und der der Niederlage ein.
Allein durch sie sei jene hdhere Synthese zu erreichen, die alle
menschlichen Widerspriiche aufldsen werde. Andererseits
glaubte Moeller auch, daf das versprochene Konigreich nie voll-
endet sein werde und dafl der Mensch daher die Kraft haben
miisse, »in Gegensitzen zu leben«. Fiir Moeller bedeutete die
germanische Mission dauernden Kampf und die Anwendung
politischer Taktiken.®s Offensichtlich fafite er bisweilen auch
eine apokalyptische Utopie ins Auge, etwa wenn er schrieb, das
Dritte Reich bedeute ewigen Frieden; zumindest aber betonte
er den Pragmatismus politischer Titigkeit und den fortwih-
renden Kampf zur Erringung des Reiches. Wir diirfen nicht
vergessen, dafl Moellers Buch Das dritte Reich seinen so apoka-
lyptisch klingenden Titel nur deswegen erhielt, weil der ur-
spriingliche Titel Der dritte Weg aus der Erwigung abgelehnt
worden war, er konnte bei den Lesern den falschen Eindruck
erwecken, es werde hier irgendeine neue Partei angekiindigt.
In Wirklichkeit lehnte Moeller nimlich alle politischen Parteien
ab. Der politische Kampf, den er vertrat, ging um die Einheit
aller Deutschen — eine Einheit, von der er glaubte, sie sei eine
Vorbedingung fiir die Vollendung des Reiches.

Die Nazis eigneten sich den Titel von Moellers Buch an, liefen
aber seine pessimistische Vorstellung vom Weltende fallen. Sie
betrachteten sich selbst als die »Eingeweihten«, die das Ideal
des Reiches bewahrt hatten, als es nur mehr in den Herzen
einer kleinen Minderheit weiterlebte.8” Viele Dichter folgten

67



dem Beispiel Will Vespers und verkiindeten, dafl die Gefalle-
nen des ersten Weltkrieges erst jetzt wirklich erlost seien: und
zwar durch den Fiihrer, der in Anerkennung ihres Heldentums
das neue Reich iiber ihren Gribern errichte.® Denn das Dritte
Reich wurde von den Nazis nicht als das Ende der Welt ange-
sehen. Eine solche Interpretation wire in politischer Hinsicht
gefihrlich gewesen, da es schliefilich noch genug Unvollkom-
menheiten gab und die Vorstellung von der Notwendigkeit
des Kampfes und Opfers aufrecht erhalten werden mufite. Die
Welt war feindlich. Feinde gab es iiberall. So wurde das Dritte
Reich blof als der Beginn des Endes betrachtet, nicht als das
Ende selbst. Die apokalyptische Morgenrdte dimmere zwar;
aber die Dialektik von Tod und Leben, Zeit und Ewigkeit sei
noch immer wirksam, wenn auch auf einer héheren Stufe der
Synthese als je zuvor. Nazidichter und Nazifeiern verkiindeten
die Herausforderung des Todes, wihrend man sich gleichzeitig
bemiihte, die Unwichtigkeit der Zeit deutlich zu machen. »Tau-
send Jahre sind wie ein Tag vor dem Angesichte Gottes, zitierte
Will Vesper nach der Bibel. Die Menschen der Vergangenheit
waren fiir ihn kaum sehr verschieden von denen, die heute
leben. Wie konnten da auch Unterschiede bestehen, wenn das
Blut der germanischen Vorfahren wie ein ewiger Strom von
den Urzeiten bis in unsere Tage fliefit? Der Lauf war sicher in
seinem Strombett eingeschlossen, und die junge Generation
wurde, wie es bei einem anderen Nazischriftsteller heifit, durch
das Beispiel ihrer Viter geleitet: »Jiingere erziehen sich an
ihren Vitern. Der Tod hat seinen Stachel verloren, denn die
Fahne geht an den nichsten iiber.«%

So scheinen wir zu einem teleskopischen Ineinanderschieben
der Geschichte zuriickzukehren, wie es in fritheren Zeiten bis
in the Renaissance iiblich war. Aber jetzt stiitzt sich derlei auf
eine apokalyptische Tradition und ist ein bewufiter Versuch,
jene Zeit aufzuheben, die in die Widerspriiche des modernen
Lebens gefiithrt hatte. Diese Tradition der apokalyptischen Dia-
lektik hielt sogar noch, jedenfalls bei manchen, in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts an. Wie sie iiber die Niederlage
des ersten Weltkrieges hinweggetrostet hatte, so gab sie auch
Hoffnung inmitten der Ruinen des zweiten Weltkrieges. Der
namhafte Volkskundler Will-Erich Peuckert stand 1945 keines-
wegs allein, als er, mit nicht mehr Habe als zwei Rucksicken
Fluchtgepick, erklirte, dafl in der allgemeinen Zerstorung eine
tiefe Notwendigkeit liege und daf} aus diesen Triimmern eine
neue Welt auferstehen werde. Nichts ist nach Peuckert sinnlos;

68




und er zitiert nicht umsonst Paracelsus, demzufolge Gott in
allen seinen Werken erkannt werden muf}, in guten und
schlechten: ein neuer Tag breche an fiir immer.”® Schon 1912
hatte Hermann Burte in seinem Buch Wiltfeber, der ewige
Deuntsche geschrieben: »Wir aber leiden, und wir sollen auch
leiden, um vollkommen zu werden.«7* Wieder stellen wir eine
Kontinuitit fest, die sich von 1912 bis 1945, vom Jahrhundert-
anfang bis zum Ende des zweiten Weltkrieges erstreckt: eine
einzige bestindige Hoffnung, ausgedriickt in apokalyptischen
Offenbarungen, auf den Anbruch eines neuen Morgens. Daf}
diese Dimmerung nicht mehr das Morgenrot der Revolution
war, auf die Ernst Bloch 1921 hoffte, sondern ein Riickzug in
das ewige Wesen des Volkes, haben wir gesehen.

Die »deutsche Utopie« war wie geschaffen zur Stiitze und Ver-
herrlichung eines volkischen Staatsgebildes als Vorhalle zum
Paradies und als Bauwerk, in dem sich Heil und Erlosung voll-
ziehen werde. Dieser Traum stiitzte die politische Wirklichkeit,
so wie umgekehrt die Wirklichkeit ganz dazu angetan war,
einen solchen Traum zu férdern. Aber leider iiberholte wieder
einmal die Wirklichkeit den Traum: Tod, Zeit und Geschichte,
weit davon entfernt, iiberwunden oder vertilgt zu werden,
unterdriickten zuerst das Leben, um es dann auf die endlosen
Leichenfelder zu fithren, wo es kein Entrinnen mehr gab. Wie
so viele vermeintliche Morgendimmerungen war auch diese
Utopie nur eine Illusion. Je vielversprechender der Traum, um
so hoffnungsloser der Zusammenbruch und um so t&dlicher
der Marsch in die Erlosung.

(Aus dem Amerikanischen von Max L. Baeumer)

69



Reginald R. Isaacs

Das Bauhaus. Eine Utopie?

Vorbemerkung

Das Bauhaus wurde von Walter Gropius als ein Institut ge-
griindet, das die freien und angewandten Kiinste wieder mit
den industriellen Schaffensprozessen verbinden sollte. Er wollte
in ihm Architekten und Formgestalter heranbilden, die vom
Kleinsten bis zum Groéfiten, von Gabel und Léffel iiber Tisch
und Stuhl bis zu Haus und Stadtgemeinschaften nach den glei-
chen Planungsideen arbeiten. 1919 in Weimar errichtet, zog
das Bauhaus 1925 nach Dessau, 1932 nach Berlin um, wo es
1933 von den Nazis geschlossen wurde. Schon die Namen sei-
ner »Meister« sind eindrucksvoll genug, um seine Bedeutung
zu signalisieren. Neben Gropius wirkten hier Kandinsky, Fei-
ninger, Albers, Moholy-Nagy, Klee, Muche, Breuer, Bayer,
Itten und Marcks. Der Einflufl des Bauhauses dauert bis heute
an. Nicht nur durch seine Meister und Schiiler, sondern auch
durch einzelne Institute an den Universititen Hamburg, Tokio,
Ulm, Harvard, Yale, Black Mountain, dem Illinois Institute of
Technology und dem Virginia Polytechnical Institute werden
seine Ideen weiter propagiert und in die Tat umgesetzt.

Der Begriff »Utopie« wird im folgenden weder abschitzig
noch illusiondr, sondern als ein positives Leitziel menschlichen
Strebens innerhalb gegebener gesellschaftpolitischer Zusammen-
hinge verwandt. Auch die Frage, ob das Bauhaus einen uto-
pischen Charakter gehabt habe, muff daher im Kontinuum der
deutschen Geschichte seit der Achtundvierziger Revolution,
der Griinderzeit, der Wilhelminischen Ara, des Ersten Welt-
krieges und der Weimarer Republik gesehen werden, um dar-
auf eine sinnvolle Antwort geben zu kénnen. Denn es gibt im
20. Jahrhundert kaum einen Reformvorschlag, sei es nun die
Verstaatlichung der Schwerindustrie, die Arbeitslosenversiche-
rung, die Altersversorgung, die staatliche Krankenfiirsorge, die
Stidteplanung oder andere solcher Reformen, der nicht bereits
in der utopischen Literatur des 19. Jahrhunderts auftaucht.

70




o

Die Ara vor dem Ersten Weltkrieg

Die Wurzeln des deutschen Liberalismus und damit auch die
Wurzeln der liberal eingestellten Gropius-Familie reichen bis
zur Aufklirung und zum Gedankengut der Franzosischen Re-
volution zuriick. Ebenso bewundert wurden von den deut-
schen Liberalen die sozialistischen Ideen eines Saint-Simon,
Fourier, Cabet und Proudhon, die bis zur Achtundvierziger
Revolution die Grundlage des deutschen Sozialismus bildeten.
Es waren diese Ideen, die — in Verbindung mit Miflernten,
niedrigen Lohnen und stidtischem Pauperismus — schlieflich
zu den Mirzaufstinden des Jahres 1848 fiihrten, in dem Libe-
rale und Sozialisten gleichermaflen auf den Barrikaden kimpf-
ten. Obwohl diese Revolution scheiterte, wurden damit der
biirgerliche Liberalismus und die sozialistischen Ideen der Ar-
beiterklasse nicht ganz ausgerottet, wenn sich auch das satte
Grofbiirgertum von den ilteren emanzipatorischen Ideen
immer stirker abwandte. Die Ara zwischen 1848 und dem
Deutsch-Franzésischen Krieg ist daher eine Zeit der Unruhe
und der Dialektik zwischen neuen und alten Ideen. Wihrend
die Natur- und Geisteswissenschaften florieren, herrscht auf
politischem Gebiet weitgehend Stagnation. Ein neuer Auf-
schwung beginnt erst mit der Griinderzeit, in der sich Deutsch-
land zu einem modernen Industriestaat und einer imperialisti-
schen Weltmacht entwickelt. Dieser rapide Industrialisierungs-
prozef fiihrte natiirlich zu starken gesellschaftlichen Spannun-
gen. Aufgrund der Krisensituation in der Landwirtschaft
stromten nimlich seit 1875 immer mehr Landarbeiter in die
Grofistidte und Industriebezirke, wo sie zwolf bis vierzehn
Stunden arbeiten mufiten und in schibigen Mietskasernen
untergebracht wurden, was zu einem schnellen Anwachsen der
revolutioniren Arbeiterbewegung fiihrte. Wihrend im Biirger-
tum weitgehend die Haltung der Saturiertheit dominierte,
wurde die Arbeiterschaft in der Folgezeit immer rebellischer.
Die unzufriedenen Intellektuellen dieser Ara, die sich zwischen
diese beiden Fronten gestellt sahen, entwarfen daher eine
Utopie nach der anderen. Man denke etwa an Ferdinand
Amersins Das Land der Freibeit (1874), worin bereits kom-
munistische Tendenzen zum Durchbruch kommen.

Auf die Griinderzeit folgte die Wilhelminische Ara, in der die
gehobene Bourgeoisie durchaus den Eindruck hatte, in einem
Zeitalter der erfiillten Utopien zu leben. Obwohl die Sozial-
demokraten ihre Mandate im Reichstag stindig vermehrten,

71



fithlten sich diese Kreise nie wirklich bedroht und taten daher
nichts, die sozialen Spannungen zu iiberwinden. Mein Lehrer,
der Soziologe Louis Wirth, hat diese Periode einmal mit fol-
genden Worten charakterisiert:!

Es war eine Zeit chaotisch wuchernder Stidte, immer grofer werden-
der Elendsviertel und weitverbreiteter Armut, die sich aus dieser
rapiden Industrialisierung ergaben . .. Protest- und Reformbewegun-
gen gewannen schnell Anhinger. Die Dichter stiefen emporte Klagen
tiber die Verwiistungen des industriellen Djaggernauts aus und wand-
ten sich gegen den riicksichtslosen Egoismus, die ungleiche Verteilung
der Giiter und die Verschwendung kostbarer Rohstoffe, in denen sich
das brutale Antlitz des Kapitalismus enthiillte.

Zu wichtigsten Utopien dieser Ara gehoren Franz Oppenhei-
mers Bodenreform-Vorschlige und das Buch Freiland (1889)
von Theodor Hertzka, die beide den Konsequenzen der rapi-
den Industrialisierung mit neuen landwirtschaftlichen Konzep-
ten entgegenzutreten versuchten. Einen weiteren Impuls in
dieser Richtung gab der Jugendstil. Obwohl Walter Gropius
gerade zu der Zeit in Miinchen studierte, als dort der Jugend-
stil seinen Hohepunkt erreichte, scheint ihn diese Bewegung
eher negativ beeinflufit zu haben. Er hatte das Gefithl, dafl
dieser »Ausbruch an Jugendlichkeit«, dieser »neue Lebensstil«
ein reines Oberflichenphinomen war, das fiir einen Architek-
ten ohne tiefere Bedeutung sei.

Mit dem Ende des ersten Weltkrieges entstand dagegen eine
vollig neue Lage. Jetzt kam es endlich zu der lange ersehnten
Revolution, der sich fast niemand entziehen konnte. Da es an
einer starken Zentralgewalt fehlte, trat eine Unzahl an politi-
tischen Gruppen hervor: evolutionire und revolutionire Sozial-
demokraten, Kommunisten, Anarchisten, Arbeiter- und Solda-
tenrite und andere Biinde, Rite und Parteien. Karl Liebknecht
verkiindete die Regierung der Arbeiterrite; Philipp Scheide-
mann proklamierte die Republik. Der Rat der Volksbeauf-
tragten unter Friedrich Ebert arbeitete an einer Verfassung,
um die staatsrechtliche Grundlage fiir eine kiinftige Demokratie
zu schaffen. Im Januar 1919 wurden Wahlen zur National-
versammlung abgehalten, die in Weimar zusammentrat und
Scheidemann zum Premierminister wihlte. Doch schon nach
der Unterzeichnung des Friedensvertrages im Spiegelsaal zu
Versailles trat Scheidemann wieder zuriick. Noch verschirft
wurde die Situation durch die kommunistischen Aufstinde in
Bayern und Berlin. Als daher im August 1919 die National-
versammlung die Verfassung verabschiedete, wurde die Wei-

72




marer Republik zwar politische Realitit — aber in welcher
Form? Vielleicht war auch sie nur ein utopischer Traum?

Die Weimarer Republik. Eine Utopie?

»Die Weimarer Verfassung, die das wilhelminische Reich in
eine Republik verwandelte«, heiflt es bei Walter Gorlitz, »in
der alle Macht vom Volke ausging und jeder Biirger gleich-
rangig sein sollte, war eine Mischung aus direkter und indirek-
ter Demokratie.«2 Und zwar entschied man sich dazu in Wei-
mar, um von vornherein den geniigenden Abstand zu Berlin
zu haben.3

Weimar wurde wegen seiner symbolischen Aura gewihlt. Das
neue Deutschland sollte von jenem Geist ausgezeichnet sein,
der einst in dieser kleinen Stadt geleuchtet hatte und dann
von der ganzen Welt bewundert worden war: dem Geist der
Menschenwiirde, des Freiheitsethos und des schopferischen
Wettstreits der Volker.

Doch ungliicklicherweise war vom Geiste Goethes und Schillers
in Weimar dieser Jahre fast nichts mehr zu spiiren. Trotz der
Objektivitit und Aufopferungsbereitschaft eines Friedrich

Ebert siegten daher die selbstsiichtigen Interessen der einzelnen

Parteien und Interessensverbinde.

Am 18. November 1918 wurde Walter Gropius als Leutnant
aus der Armee entlassen. Der Ausbruch der Revolution stellte
ihn plotzlich vor ganz neue Fragen und Verhiltnisse. »Es dim-
merte in mir«, sagte er einmal, »das Alte war endgiiltig vor-
bei.« Er kam zu der inmtuitiven Erkenntnis:4

Vor dem Krieg hatte ein geradezu nachtwandlerischer Zustand ge-
herrscht. Doch alle diese etablierten Werte stiirzten jetzt zusammen,
und aus der Umschdpfung der Welt ergab sich die Gewifiheit, daf}
das Ideal der neuen Zeit nur die Menschwiirde sein kénne. Doch als
ebenso wichtig fiir die Zukunft empfand man die Logik.

Im Kielwasser der Revolution beteiligte sich daher auch Gro-
pius mit anderen Architekten, Kiinstlern und Intellektuellen
an einer Reihe umstiirzlerischer Organisationen. In der Griin-
dung des »Arbeitsrats fiir Kunst« sah er zum Beispiel eine
Moglichkeit, den mittelalterlichen Bauhiittengeist neu zu bele-
ben und damit den biirgerlich-vereinzelten Kiinstlern wieder
eine kollektive Zielsetzung zu geben. Marcel Franciscono
schreibt iiber diese Bemiihungen:5

73



Der »Arbeitsrat fiir Kunst« ging weit iiber jene Vorstellungen hinaus,
die Gropius friither von einer solchen Organisation gehabt hatte. Er
war wesentlich umfassender und radikaler als alle bisherigen Kiinst-
lervereinigungen. Und er war auch wesentlich utopischer. in seinem
Anspruch. Denn er wollte nichts weniger als den Zusammenschluf§
aller Kiinste unter der Schirmherrschaft der Architektur ... Gropius
sah darin eine Konspiration der Kiinstlerischen, einen Bund der Gei-
stigen . .. Auch er wollte dazu beitragen, den »neuen Menschen« und
zugleich die »neue Gemeinschaft« zu schaffen... Es war nicht mehr
der »neue Stil«, der jetzt auf der Tagesordnung stand. Es war das
sneue Zeitalter«. Sein ganzes Denken war beherrscht von der Heilig-
keit der Kunst und der wichtigen Rolle, welche die Kiinstler bei diesem
geistigen Umschaffungsprozefl zu spielen hatten. Der »neue Stil«, so
hoffte er, wiirde sich dann schon von selber einstellen.

Schon im November 1918 arbeitete daher Gropius mit Bruno
Taut an einem Manifest, das spiter dem »Arbeitsrat fiir Kunst«
unterbreitet wurde und das diese utopische Zielsetzung in aller
Klarheit zum Ausdruck bringt:

Der Stolz der sozialistischen Republik wird seinen reinsten Ausdruck
in den Hiusern seiner Bewohner finden ... Und das wird nicht mehr
in den Grofistidten sein, die wie die alten Michte von der Fiulnis
ergriffen sind und eines Tages verschwinden werden ... Die Zukunft
liegt drauflen, auf dem offenen Lande, wo die Menschen wieder
autark leben werden.

In  diesem Manifest werden ganz neue Formen von Gemein-
schaftsbauten gefordert, die vor allem aus Hotels, Theatern
und Musikhallen bestehen und auflerhalb der grofien Stidte
liegen sollen. Obendrein entwarfen Gropius und Taut zugleich
wohldurchdachte Pline fiir Siedlungen und Straflenanlagen.
Die Leitung einer solchen Stidteplanung sollte nach ihrer Mei-
nung einem beratenden Konzel von Architekten und Stidrte-
planern iibertragen werden.

Andere Mitglieder des »Arbeitsrats fiir Kunst« schlugen im
Winter 1918/19 vor, in der Mitte der bestehenden Stidte
grofle »Volkshiuser« zu errichten. Doch Gropius setzte sich
immer wieder fiir eine Anniherung ans Naturhafte ein und
schlug eine Kombination von hohen Wohnkomplexen und
weiten Parkanlagen vor. Ja, Taut bestand sogar darauf, die
Grofistidte iiberhaupt aufzulosen und durch grofiriumige
Siedlungen auf dem Lande zu ersetzen. Jedenfalls hatten die
Pline der meisten Mitglieder dieses » Arbeitsrats« einen eindeu-
tig utopischen Charakter, wie sich an jener Ausstellung ab-
lesen lift, die diese Gruppe im Friihjahr 1919 in Berlin ver-
anstaltete und iiber die Gropius schrieb:®

74




Wir sollten vor Scham aufschreien, wenn wir die Hifllichkeit unserer
Straflen und Stddte sehen ... Aber dies ist unsere Hoffnung: daf} die
Macht der Idee, die Vision eines kiithnen, weitreichenden Konzepts in
der Architektur die Erbauer einer gliicklicheren Zukunft erfiillen
wird. Es gibt heute gar keine wirklichen Architekten mehr. Es gibt
nur noch Vorliufer jenes Mannes, der wieder den Namen »Architekt«
verdienen wird, das heiflt eines »Meisters der Kiinste«, der aus Wiisten
Girten macht und bis zum Himmel reichende Wunder der Schénheit
errichten wird.

Im November 1918 wurde obendrein jene berithmte »Novem-
bergruppe« gegriindet, die wie der »Arbeitsrat« alle »revolu-
tiondren« und »radikalschopferischen« Kiinstler um sich zu
scharen versuchte. Auch sie forderte in ihrem Manifest eine
enge Zusammenarbeit aller fortschrittlichen Architekten bei
Bauten der offentlichen Hand, eine durchgreifende Reorgani-
sierung der bestehenden Kunstschulen, die Griindung von
Volkskunst-Museen, die Errichtung 6ffentlicher Ausstellungs-
hallen und die staatliche Unterstiitzung fiir notleidende
Kiinstler.

Das Biindnis, das die »Novembergruppe« und der »Arbeitsrat
fir Kunst« eingingen, dauerte nur bis zum Friihjahr 1921, da
der stindige Wohnortwechsel mancher Mitglieder und auch
ideologische Unstimmigkeiten eine engere Zusammenarbeit
schlieflich unmdglich machten. Bruno Taut wurde Stadtbau-
meister in Magdeburg, wo er versuchte, die Innenstadt in ein
vielfarbiges Phantasiegebilde umzugestalten. Gropius, welcher
der »Novembergruppe« nicht beigetreten war, griindete das
Weimarer Bauhaus. Was blieb, war ein »Utopischer Briefwech-
sel«, den Taut mit seinen Freunden aus beiden Organisationen
weiterfilhrte.” Es handelte sich dabei um eine Gruppe von
etwa 25 Architekten, von denen nur sechs in Berlin wohnten
und arbeiteten. Der Hohepunkt ihrer Korrespondenz fillt in
den Zeitraum zwischen November 1919 und Dezember 1920.
Ansitze zu den hier vorgetragenen Ideen finden sich schon vor
dem ersten Weltkrieg, als man sich unter dem Einfluff Paul
Scheerbarts der Glasarchitektur zuwandte. Dafiir sprechen
bereits Bruno Tauts Glashaus auf der Kélner Werkbund-Aus-
stellung von 1914 und dann seine Pline fiir gliserne Volks-
hiuser und seine Skizzen zu einer »Alpinen Architektur«, die
er wihrend des Krieges entwarf. Taut wurde daher von die-
ser Gruppe, die sich »Die gliserne Kette« nannte, mit dem
Ehrenpseudonym »Glas« ausgezeichnet.® Doch auch die ande-
ren Mitglieder der »Glisernen Kette« hatten alle ein Pseudo-

75



nym, um damit das Private hinter dem Ideellen zuriicktreten
zu lassen. Gropius nannte sich bezeichnenderweise »Maf}«. Eine
Reihe dieser frithen Schriften hat er nie verdffentlicht. Sie sind
Zeugnisse seiner groflen Bewunderung fiir die Taut-Briider, die
Luckhardt-Briider und fiir Adolf Behne. Und sie geben zu-
gleich gute Einblicke in sein Konzept der Baugilde und der
gotischen Architektur, das in der Forderung »Baut den Baul«
kulminiert.?

Als wichtigsten Beitrag zum utopischen Denken der »Glaser-
nen Kette« entwarf Gropius seine sogenannten » Wohnberge«.
Aus der Ferne sehen diese architektonischen Gebilde wie grofie
Hiigel aus, in die in regelmifligen Abstinden Wohnsektionen
eingelassen sind. Und zwar entwickelt Gropius dabei vier ver-
schiedene Wohnungstypen: fiir Einzelpersonen, fiir Personen,
die »in Arbeit oder Liebe miteinander verbunden sind«, fiir
Familien mit Kindern und fiir alte Leute. Einen durchgreifen-
den Wandel in der Gesellschaftsordnung voraussehend, geht
Gropius nicht mehr in erster Linie von der Familie, sondern
vom Einzelmenschen aus. Auflerdem schligt er eine absolute
Gleichberechtigung der Geschlechter vor, die durch gleiche Ein-
kommensmoglichkeiten und eine weitgehende Zentralisierung
der Hausarbeit erreicht werden soll. Ebenso fortschrittlich klin-
gen seine Gedanken iiber die Anwendung wissenschaftlicher
Methoden bei der Aufzucht der Kinder.

Jeder dieser Wohnberge ist mit anderen Wohnbergen durch
Rollbahnen und bequeme Massentransportmittel verbunden.
Auf den verschiedenen Terrassen wachsen dekorative und zu-
gleich eflbare Pflanzen, um dem Ganzen den Eindruck des
Organischen und stindig Griinenden zu geben. Alles in allem
stehen die klaren Strukturen, die 6konomische Rationalitit
und der Gemeinschaftsgeist dieser Wohnberge in einem schar-
fen Gegensatz zum Chaos der kapitalistischen Grofistidte mit
ihren fragmentierten, individualistischen Eigentumsverhiltnis-
sen. Ein solches Projekt ist anderen Projekten dieser Art min-
destens um dreiflig bis vierzig Jahre voraus.

Uberhaupt hatten alle Projekte der »Gldsernen Kette« einen
prinzipiell utopischen Charakter. Hablik entwarf eine Utopie
féir morgen. Hermann Finsterlin steuerte phantasievolle Archi-
tekturskizzen und interessante Essays bei. Sein durchscheinendes
Quallenhaus antizipiert bereits die plastischen Baustrukturen der
sechziger Jahre. Die Luckhardt-Briider triumten von Architek-
turen, wie wir sie heute im Sidneyer Opernhaus oder den
Miinchener Olympia-Bauten verwirklicht sehen.

76




Obwohl in dieser Korrespondenz auch auf »Mafi« (Gropius)
hingewiesen wird, hat man nicht den Eindruck, als ob das
Bauhaus bereits als mafigeblich anerkannt wird. Doch Gropius
gab auch bei der konkreten Arbeit in Weimar nicht die Pla-
nung neuer Stidte oder neuer Wohnformen auf. Von Taut
aufgefordert, einmal sein architektonisch-utopisches Grund-
konzept zusammenzufassen, schrieb er 1919 unter dem Titel
Der freie Volksstaat und die Kunst:10

Der neue Staat mufl den Kiinsten dienen, um sich das Pridikat »frei«
zu verdienen. Er mufl dem schopferischen Geist freie Ziigel lassen. ..
Nicht die politische Revolution, sondern nur die vollstindige Revolu-
tion des Geistes kann uns »frei« machen . .. Neue Schichten der Gesell-
schaft kommen aus der Tiefe herauf. Sie sind das Ziel unserer Hoff-
nung. Thre frischen, unverdorbenen Instinkte werden sich wieder in
der Natur verwurzeln. IThnen muf sich der zukiinftige Kiinstler zu-
wenden . .. Die heutige Generation mufl von neuem anfangen, sich
verjiingen, eine neue Menschlichkeit, eine neue Lebensart fiir die
Nation schaffen. Die Kiinste werden aus ihrer isolierten Einsamkeit
wieder den Weg zum Urschof der alles umfassenden Kunst des Bauens
zuriickfinden ... Nur durch eine innige Verbindung aller Kiinste
kénnen wir jenes polyphone Orchester schaffen, das allein den Namen
Kunst verdient. Der Dirigent dieses Orchesters war durch Jahrhun-
derte hindurch der Architekt. Architekt bedeutet: Fiihrer der Kiinste.

Das Jahr 1919 war iiberhaupt ein einmaliges und ereignisrei-
ches auf vielen Gebieten. Nicht nur neue Organisationen
schossen wie die Pilze aus dem Boden, sondern auch die selt-
samsten Propheten, die auf alle groflen Probleme eine grofle
Antwort hatten, gab es zu Dutzenden. Georg Muche schrieb
spiter einmal iiber diese Zeit:1!

In Berlin gab es damals eine Unmenge an Vorschligen, wie man die
Akademien und Kunstschulen verindern kdnne. Architekten, Kiinst-
ler, Dichter und Soziologen gerieten dabei in heifle Diskussionen. Das
meiste davon war vollig utopisch oder extrem radikal.

Das Baubaus

Vom April 1919 an hatte Gropius im Weimarer Bauhaus end-
lich ein Kunstinstitut, in dem er eine Reihe der vom »Arbeits-
rat fiir Kunst« vorgeschlagenen Ideen in die Praxis umsetzen
konnte. Das Programm, mit dem das Bauhaus er6ffnet wurde,
hat daher einen hdchst anspruchsvollen, pathetischen, ja ge-
radezu utopischen Anspruch:!2

77



Das hochste Ziel aller bildenden Kiinste ist der Bau! Laflt uns daher
jene Gebilde der Zukunft schaffen, in denen Architektur, Plastik und
Malerei wieder eine herrliche Einheit bilden und die eines Tages —
von Millionen von Arbeitern gebaut — als kristallene Symbole unse-
res Glaubens bis zum Himmel ragen.

Spiter schrieb Gropius einmal:13

Ich war damals zutiefst deprimiert iiber das Ende des Krieges und den
allgemeinen Verfall des geistigen und materiellen Lebens und hatte
zugleich das leidenschaftliche Verlangen, auf den Ruinen des Alten
etwas Neues zu errichten, ohne dabei der einengenden Bevormundung
des Staates unterworfen zu sein. Ein niichterner Aufruf zu konkreter
Arbeit hitte damals unseren Zielen nicht gedient: Wir mufiten den
jungen Menschen vollig neue Ideen anbieten und diese zugleich auf
ihre Brauchbarkeit hin iiberpriifen.

Und dieses Manifest gab der Jugend tatsichlich Hoffnung. Es
diente ihr als ein Banner, hinter dem man sich zusammen-
_ schloff, wenn auch das Trainingsprogramm am Bauhaus viel
strikter war, als sich die meisten gedacht hatten. Manche be-
haupten, dafl Gropius unter dem Einflu der Jugendbewegung
gestanden habe. Er selbst hat sich jedoch vom Wandervogel
stets distanziert. Es waren vielmehr die Studenten der friithen
Weimarer Jahre, die verarmten, aber idealistischen, bohemien-
haften und revolutioniren Kriegsheimkehrer, die ihn beein-
fluBten. Viele unter diesen Studenten entsprachen noch gar
nicht dem Bild, das man sich spiter von typischen Bauhiuslern
machte. Was sie bevorzugten, war noch nicht die Einfachheit,
sondern das Uberspannte, Idealistische und Phantastische.!4 Sie
wurden darin vor allem durch Ittens » Vorkurs« verstirkt, in
dem die Studenten mit den Beschaffenheiten der verschiedenen
Materialien vertraut gemacht wurden und zugleich die Grund-
prinzipien der Gestaltung lernten. Tief in orientalische Philo-
sophie, vor allem die Mazdaznan-Lehre, versunken, bemiihte
sich Ttten, die Bauhiusler auch in ihrem Lebensstil zu beein-
flussen. Durch Zwerchfellatmung, eurhythmische Gymnastik,
das Tragen besonderer Kostiime und den Gebrauch bestimm-
ter Puder und Korperéle versuchte er, die Studenten in die
notige geistige und korperliche Verfassung zu schdpferischer
Arbeit zu versetzen. Auflerdem trat er fiir bestimmte Fasten-
zeiten ein, die in der Notsituation nach dem ersten Weltkrieg
nicht schwer einzuhalten waren. Und Gropius lief das zu -
wenn ihm auch die Mazdaznan-Lehre, die einen gewissen
sakralen Zug in das Ganze brachte, etwas iiberspannt erschien.
Doch Itten suchte nun einmal die totale Utopie. Als ich ihn

78




vierzig Jahre nach seiner Bauhaustitigkeit in seinem Ziiricher
Atelier aufsuchte, hatte er noch immer ein Bild mit dem Titel
Die gliickliche Stadt anf einer Insel an der Wand.

Bei der Durchsicht der Schriften von Hannes Meyer fillt es mir
schwer, in seinem Sozialismus irgendwelche utopischen Ziige
zu entdecken. Und doch gehdrt er ganz in den idealistischen
Kontext dieser Bewegung. James Fitch hat daher sicher Recht,
‘wenn er schreibt:15

Das Bauhaus mag unmarxistisch gewesen sein. Aber es war auf jeden
Fall utopisch. Und das allein geniigte, den blinden Hafl Hitlers auf
sich zu ziehen. Vor allem seine friilhe Phase empfindet man heute,
wenn man sich seines jugendlichen Idealismus erinnert, wie den Gar-
ten Eden vor dem Siindenfall.

Es war die Tragodie der Weimarer Republik, daf} sie nicht
genug Unterstiitzung bei den jungen Intellektuellen fand, die
sich lieber der Glorie der Vergangenheit oder einer utopisch-
visioniren Zukunft zuwandten als ihre Aufgabe im Hier und
Jetzt zu erkennen. Die Weimarer Republik, auf einer unsiche-
ren Basis errichtet und von ihren Biirgern weder verstanden
noch geliebt, konnte daher nicht geniigend Krifte aufbringen,
der Weltwirtschaftskrise nach 1929 zu widerstehen. Am 30. Ja-
nuar 1933, als Hitler Reichskanzler wurde, trug man den
Geist von Weimar endgiiltig zu Grabe. Beide, das Bauhaus
und die Weimarer Republik, waren im gleichen historischen
Zeitpunkt entstanden und verschwanden auch zu gleicher Zeit,
geboren aus dem gleichen Geiste und zerstort durch den glei-
chen Ungeist. Beide hatten sich einen idealeren Staat und ein
idealeres Zusammenleben der Menschen erhofft.

Synthese

Gropius stand in der Konzeption seiner Ziele stets unter dem
Einfluf utopischer Gedankenginge. Schon in seiner Jugend
interessierte er sich fiir die utopische »Freiland«-Siedlung in |
Britisch-Ostafrika und las spiter Hertzkas gleichnamiges Buch.
Ebenso vertraut war ihm der Utopist Paul Scheerbart, den

auch Bruno Taut sehr schitzte. Uber ihn sagte Gropius spiter
einmal:16

Ich kenne die Schriften von Paul Scheerbart ganz genau. Ich bin fest
davon iiberzeugt, dafl er die moderne Architektur, obwohl er als
Schriftsteller kaum bekannt ist, grundlegend beeinflufit hat. Die fort-
schrittlichen Architekten kannten ihn damals fast alle. Ich selber

79

S



besitze eine umfangreiche Sammlung seiner Schriften, da hinter
seinen skurrilen oder utopischen Konzepten stets ein sehr verniinfti-
ger, progressiver Geist aufleuchtet.

Auch Bruno Adler betont in seinen Erinnerungen an das gei-
stige Klima am Weimarer Bauhaus immer wieder das utopische
Element:1?

Damals trat man der neuen Welt gern mit einem magischen Wort ent-
gegen. Es war das Wort »Gemeinschaft«, das nach allen Richtungen
zur Utopie aufgeblasen wurde, von der man sich die Rettung ver-
sprach.

Herbert Hiibner schrieb iiber das Gropiussche Konzept des
Bauhauses und dessen utopische Aspirationen:18

Die totale Kunst als das Endziel von Gropius ist nur ein Symbol des
zukiinftigen Glaubens, der aus einer zukiinftigen Gesellschaft er-
wichst. Das Bauhaus sollte diese zukiinftige Gesellschaft mit herbei-
fiihren helfen, indem es Kiinstler und Handwerker zu Arbeitsgrup-
pen verband ... Das Bauhaus wollte das Vorbild einer idealen kom-
munistischen Gesellschaft sein, ohne irgendwelche Klassenbarrieren
und daher ohne Konflikt. Seine Hauptidee war die Gleichberechti-
gung aller seiner Mitglieder.

Aufs Grofle und Ganze gesehen, betont jedoch Hiibner weni-
ger den revolutioniren als den reformerischen Charakter des
Bauhauses:1?

Das Bauhaus hatte nicht die Absicht, die Gesellschaft durch einen
radikalen Umsturz zu indern. Evolution und nicht Revolution war
sein Ziel ... Im Grunde seines Wesens war Gropius kein Revolutio-
nir, sondern ein Reformer.

Diese Behauptung trifft wohl mehr auf seine spiteren Lebens-
phasen zu, in denen das »Umstiirzlerische« allmihlich in den
Hintergrund trat. Und doch hat sich Gropius noch in seinen
letzten Jahren immer wieder fiir die Notwendigkeit gewisser
Revolutionen ausgesprochen.20

Die Gesellschaftsbezogenheit des Bauhauses war demnach ein
typisches Produkt ihrer Zeit. Als die expressionistische Vor-
stellung der »totalen Arbeit« allmihlich verblafite, trat auch
in Weimar und dann vor allem in Dessau an die Stelle eksta-
tischer Hoffnungen die konkrete Arbeit in den Studios und
Laboratorien, bis auch diese mit dem Untergang der Weimarer
Republik ihr Ende fand.

80




-

Epilog

Doch selbst in den Jahren nach 1933 hat Gropius in Diskussio-
nen und Schriften immer wieder auf die Notwendigkeit uto-
pischen Denkens hingewiesen. Jedes echte Kunstwerk, be-
hauptete er, bewege sich stets in Richtung »Utopie«. Er setzte
sich daher unentwegt fiir wesentlich héhere Mafistibe in Archi-
tektur und Stidteplanung ein. Statt von vornherein nach dem
Minimum des Erreichbaren zu streben, fand er nur maximale
Forderungen wirklich fruchtbar und vorantreibend. So sagte
er einmal:2

Ich beschiftige mich nun schon seit Jahrzehnten mit dem Konzept
einer utopischen und doch rationalen Gesellschaftsform, in der die
Bestrebungen der Einzelmenschen zugleich der Allgemeinheit dienen.
Wo man diese Konzepte als unannehmbar empfand, habe ich ver-
sucht, sie in niherliegende Vorstellungen einzukleiden, ohne dabei

den Blick fiir das Zukiinftige zu verlieren.

Eine auf der Ratio aufgebaute Gesellschaft, wie Gropius sie sah,
korrigiert die Fehler der Gegenwart, ohne sich damit ein fiir
allemal festzulegen und sich den Weg in die Zukunft zu ver-
bauen. Er erkannte sehr wohl, daf sich eine solche Gesellschaft
nicht nur rein geistig herbeifiihren lilt. Um utopische Kon-
zepte durchzusetzen, sah auch er keinen anderen Ausweg als
die politische Aktion. Und dieses Bemiihen hat er nie auf-
gegeben. In einem Brief, in dem er sich iiber ein Buchmanu-
skript auslifit, heifit es einmal:22

Welchen Sinn hitte es, Menschen iiber das zu informieren, was ein-

mal war, ohne zugleich eine Kritik an dem Vergangenen zu iiben und
Pline fiir eine bessere Zukunft zu entwerfen?

Auf die Frage »War das Bauhaus eine Utopie?« hitte also
Gropius sicher eine bejahende Antwort gegeben — wenn er
auch das Bauhaus selbst nur als einen kleinen Schritt in eine
bessere Zukunft betrachtet hat.

(Aus dem Amerikanischen von Jost Hermand)?3



Hans Mayer

Ernst Bloch, Utopie, Literatur

Zu Beginn eines deutschen Sommersemesters, im Mai 1949,
hielt Ernst Bloch an der Universitit Leipzig, die zehn Jahre
spiter, an ihrem 550. Geburtstag, den Namen einer Karl-Marx-
Universitit tragen sollte, seine Antrittsvorlesung als neuberu-
fener Ordinarius fiir Philosophie. Sein Thema war als schroffe
Triade formuliert: »Universitit, Marxismus, Philosophie«. Ich
erinnere mich, wie einige akademische Biirokraten bereits An-
stoff nahmen an dieser so unakademischen Fassung eines Vor-
tragstitels. Daf} die Reprisentanten herkdmmlich biirgerlichen
Philosophierens, soweit sie im Auditorium saflen — die meisten
waren ferngeblieben —, die Zusammenschau von Universitit,
Philosophie und Marxismus als anstoflig, im hdchsten Mafle
unphilosophisch hielten, war evident. Bloch nahm ihre Gedan-
ken gleich zu Beginn auf in seinen Gedankengang, gab ihnen
gleichsam das Wort: »Gegner, aber auch Bezweifler der neuen
Welt, die heraufgekommen ist und im Begriff ist, immer
griindlicher heraufzukommen, haben zwischen diesen drei Ka-
tegorien einen grotesken Unterschied konstruiert. Nach Jas-
pers etwa soll die Universitit, als Ort der freien Forschung,
zum Marxismus in einer Art unwilliger Beziehung stehen.«

Da stand nun ein Mann und Denker vor den Studenten, des-
sen eigener Lebenslauf fiir jeden, der Bescheid wuflte, erschrek-
kend demonstrierte, wie entfremdet, unwisssenschaftlich auch
im traditionellen Sinne es zugehen kann in einer Universitit
konventionellen Typs, wenn jemand vom Fach der Philoso-
phen ernsthaft, also nicht als einer von zahllosen Apologeten
des gesellschaftlichen Status quo, nachdenkt iiber Relationen
zwischen der Rolle der Philosophie in der modernen Univer-
sitit und der Philosophie des dialektischen und historischen
Materialismus.

Der Mann auf dem Leipziger Katheder war nach Deutschland
zuriickgekehrt. Sein erster Satz war: »Ich freue mich, zuriick-
gekehrt zu sein.« Heimgekehrt war er als amerikanischer
Staatsbiirger. Spiter gab er seinen Paf auf, um deutscher
Staatsbiirger zu werden: zuerst Biirger der DDR bis zum Jahre
1961, dann der Bundesrepublik.

Vor einer Horerschaft von Studenten aber sprach er, als aka-

82




demischer Lehrer, hier in Leipzig und im Jahre 1949 zum
erstenmal. Ernst Bloch wurde am 8. Juli 1885 in Ludwigshafen
geboren. Wenige Wochen nach dieser Antrittsrede beging die-
ser neue deutsche Professor der Philosophie seinen 64. Geburts-
tag. Es gehort durchaus zum Thema dieses Philosophierens
und der deutschen Universititen bis zum Ende des zweiten
Weltkriegs, dafl ein Denker vom Range Blochs, der immerhin
bereits mit seinem philosophischen Erstlingswerk Geist der
Utopie von 1918 (Neufassung 1923) erhebliches Aufsehen er-
regt hatte, niemals von irgendeiner Universitit fiir eine Beru-
fung in Erwigung gezogen wurde. Das ist kein individuelles
Mifigeschick. Auch Georg Lukécs, wie Bloch vom Jahrgang
1885, hat zum erstenmal nach dem Weltkrieg, nach der Riick-
kehr ins heimatliche Ungarn, als Universititsprofessor Vor-
lesungen und Seminare halten konnen. Walter Benjamin wagte
es Ende der zwanziger Jahre, mit einer Arbeit iiber deutsche
Literatur des 17. Jahrhunderts das Recht zu erbitten, deutsche
Literaturgeschichte an der Universitit Frankfurt zu lehren.
Das Gesuch wurde abgelehnt, die eingereichte Arbeit wegen
allgemeiner Unverstindlichkeit bespottelt. Heute gibt es be-
reits eine betrichtliche Sekundirliteratur iiber Benjamins un-
verstindliches Buch Ursprung des deutschen Trauerspiels. Drei
Privatgelehrte: Bloch, Lukics, Benjamin. Drei marxistische
Philosophen. Doch ohne Universitit.

Dies war kein deutsches oder mitteleuropiisches Phinomen.
Bloch kam aus den Vereinigten Staaten nach Leipzig. Genauer
gesagt: aus Cambridge, Massachusetts. Allein er kam nicht aus
Harvard. Ich habe ihn gefragt: er hat vom akademischen Leben
einer der beriihmtesten Universititen nur die — ausgezeich-
nete — Bibliothek kennengelernt. Ob man im dortigen Depart-
ment of Philosophy iiberhaupt ahnte, wer da in den Lese-
silen herumsafl, um Biicher zu schreiben wie jenes Prinzip
Hoffnung, das im Times Literary Supplement vor nicht langer
Zeit als eines der wichtigsten Werke moderner Kulturkritik
bezeichnet worden ist: ich wiiffite es nicht zu sagen. Dieser
deutsche Emigrant jedenfalls hat keine Harvardkarriere machen
konnen.

Auch dies ist abermals kein Individualphinomen, sondern eine
Folgerung aus Blochs Art der Problemstellung, welche der
herkémmlichen Universititswissenschaft so schroff wie nur mog-
lich entgegentrat. ’

Das lift sich an der Formulierung jener Leipziger Vorlesung
demonstrieren: »Universitit, Marxismus, Philosophie«. Die

uss



konventionelle Wissenschaft, wenn sie bereit gewesen wire,
ein solches Thema anzupacken, hitte auf der Reihung bestan-
den: Philosophie, Universitit, Marxismus. Der offizielle Mar-
xismus (so wurde Bloch auch gleich nach seiner Rede etwas
irgerlich auseinandergesetzt) hitte auf der Reihenfolge: Mar-
xismus, Philosophie, Universitit insistiert. Bloch stellt die
Universitit voran: mitnichten die vorhandene, sondern seine
eigene Konzeption einer — dialektisch interpretierten — Totali-
tit des wissenschaftlichen Bewufltseins. Die Universitit wird
als offensichtlich primir vorangestellt. Darin erweist sich Bloch,
wie auch sonst in dieser Rede, als Schiiler und Kritiker des
philosophischen Idealismus. Hier bereits zitiert er wohlgefillig
(und damals zum Arger stalinistischer Biirokraten) einen Satz
von Lenin: »Der kluge Idealismus steht dem klugen Materia-
lismus niher als der dumme Materialismus.« In Blochs Spit-
werk Das Materialismusproblem, seine Geschichte und Substanz
von 1972, das der Autor »dem Jugendfreund Georg Lukdcs«
widmete, ist Lenins These ausfiihrlich (historisch wie substan-
tiell) am Material bewiesen worden.

Universitit hat den Vorrang, weil Bloch sie, in bemerkenswer-
ter Weiterbildung eines Gedankens von Schelling, als Mog-
lichkeit versteht, »bei Durchsprechung des philosophischen, des
medizinischen, juristischen, theologischen Studiums ... die
entscheidenden Partien eines Weltbilds zu entwickeln«. Bloch
antwortet: »Der Plan ist sublim und vollig aus dem Geist der
universitas litterarum; es gibt darin, sofern Wille zur geziel-
ten Universalitit besteht und moglich ist, keinen Streit der
Fakultiten«. (Das ist eine Abgrenzung Blochs, zusammen mit
Schelling und Hegel, gegen Kants beriihmte Schrift Der Streit
der Fakultiten von 1798). Worauf hinzugesetzt wird: »Unsere
marxistische Orientierung hitte den Plan selbstverstindlich
auszugestalten, aber gerade die marxistische Orientierung sel-
ber ist, wird und bleibt der Universitit verbunden, in immer
neu zu bewihrender Einheit von Theorie und Praxis, von
Praxis und Theorie.«

Darum steht Universitit voran: als Totalitit der theoretischen
Bewiltigung. Die ist ohne marxistische Dialektik der Theorie
und Praxis nicht moglich, wobei Praxis nicht als Aktivitit der
Laboratorien verstanden oder allein verstanden wird, sondern
als eine der jeweiligen konkreten gesellschaftlichen Prozesse.
Die freilich deutet Bloch, womit er sich zum jungen Marx
gesellt und der offiziell sowjetischen Fassung von Philosophie
widerspricht: »Es gibt keine konkrete Praxis mehr ohne jenes

84




Totum des Blicks, das Philosophie heiffit. Und es gibt keine
Philosophie mehr ohne jenen Bezug auf Praxis, der Herstel-
lung der klassenlosen Gesellschaft heifit, das ist, Aufhebung der
menschlichen Entfremdung und Verdinglichung. Wo immer
also Gewissen Wissen hat und Wissen Gewissen, gibt es keine
‘Philosophie, erst recht keine Verwirklichung der Philosophie
ohne Kampf gegen die Entfremdung.«

Der Begriff des Totum spielt eine entscheidende Rolle im ge-
samten Philosophieren von Bloch. Die Nihe zum Konzept
der »konkreten Totalitit« bei Lukécs in Geschichte und Klas-
senbewnftsein ist nicht zufillig: sie resultiert aus einer — ephe-
meren — geistigen Freundschaft und Denkparallelitit der Freunde
Bloch und Lukécs in jenen legendiren Heidelberger Zeiten
eines ersten Vorkriegs, als die gemeinsame Neuentdeckung der
Hegelschen Dialektik zu ersten Fixierungen fithrte in Geschichte
und Klassenbewuftsein und Blochs Geist der Utopie.

In der Rede von 1949 spricht der neuernannte Professor vom
»Totum des Blicks, das Philosophie heifit«. Von hier erst, vom
Blochschen Konzept des Totum her, lifit sich der Gang dieses
Denkens, seit seinen Anfingen, in individual- wie ideologie-
kritischer Genese, am deutlichsten fassen. Von hier allein er-
schlieflt sich das Moment des utopischen Bewuftseins im postu-
lierten totalen Blick des Philosophen.

In der zweiten, so wesentlich abgeinderten Fassung von Geist
der Utopie, dafd sie den Verfasser veranlafite, in der heutigen
Gesamtausgabe seiner Schriften beide Fassungen neu zu edie-
ren, im Entwurf von 1923 also, trigt das Schlukapitel zwar,
wie im Jahre 1918, die Uberschrift »Karl Marx, der Tod und
die Apokalypse«, allein die Erfahrungen mit der russischen
Revolution wie mit den mifigliickten Revolten in Deutschland,
Osterreich oder Ungarn sind ebenso verarbeitet wie die dsthe-
tischen Positionen jenes Expressionismus, den Bloch spiter, im
Jahre 1938, zusammen mit Brecht, gegen Lukécs verteidigen
sollte. Zwei Stréme sollten in diesem Reich Utopia von 1923
zum Zusammenfluf} gefithrt werden: ein wesentlich als 6kono-
misches und antikapitalistisches System verstandener Marxis-
mus und die, wie Bloch schreibt, »utopisch iiberlegene Liebes-
welt Weitlings, Baaders, Tolstois«. Auch Dostojewski soll dabei
sein, ebenso wie der » Adventismus der Ketzergeschichte«. Vom
Adventsdenken, der Weihnacht als Geburt des Messias, ist
Bloch nie abgeriickt. In einer seiner beriihmtesten Studien zur
Literatur hat er das Lied der Seeriuberjenny aus Brechts Drei-
groschenoper als trivial-plebejisches Adventsdenken gedeutet.

85




Unter der Uberschrift »Der sozialistische Gedanke« heiflt es da-
her noch im Jahre 1923: »Derart bietet das Ganze Utopias
das Bild einer sich in nichts mehr Skonomisch rentierenden
Hierarchie; jeder produzierend nach seinen Fihigkeiten, jeder
konsumierend nach seinen Bediirfnissen.« Sonderbares Amal-
gam der Kirchenviter: Weitlings utopischer Handwerkersozia-
lismus, katholische Mystik des Franz von Baader, Tolstois
Gewaltlosigkeit. Auch jiidische Mystik des Baalschem wird
zitiert. Bloch setzt die Stelle, um sie zu unterstreichen, in
Sperrdruck: »Daf} erst dann der Messias kommen kann, wenn
sich alle Giste an den Tisch gesetzt haben.« Dieser Tisch jedoch,
die Welt des Okonomischen mithin, sei »zunichst der Tisch
der Arbeit, und dann erst, aber sogleich der Tisch des
Herrn«.

Das Totum des Blicks, auch Philosophie genannt, ist in diesen
frithen Stadien zu verstehen als Zusammenschau von soziali-
stischer Revolution und einer durchaus nicht allein christlich
gemeinten Apokalypse. Diese Symbiose aus Urchristentum,
Gesamtreligion und utopischem Sozialismus ist zwar unge-
wohnlich genau konzipiert und universalgeschichtlich, besser:
universal geistesgeschichtlich fundiert, allein sie entfernt sich
nicht durchaus von expressionistischen Konzepten bei Alexan-
der Block in Ruflland, spiter in der Lyrik Pasternaks oder
Jessenins, in Gedichten Johannes R. Bechers aus der Entste-
hungszeit von Geist der Utopie. Der Dramatiker Georg Kai-
ser, liberzeugter Platoniker, kam nie davon los.

Dennoch hat Bloch sich spiter davon entfernt. Das Utopia in
Geist der Utopie wird in Bereichen gesucht — in Titigkeitsberei-
chen wie Bewufltseinsbereichen —, doch nicht in Form einer
geschichtlich situierten und situierbaren Folge von geschicht-
lichen Phinomenen. Bloch ist dem Denken Hegels, von Marx
zu schweigen, ferner denn je. Dies groflartige Erstlingswerk
eines Denkers besteht eigentlich meist aus Exkursen: zur Phi-
losophie der Musik, iiber das Ornament, es geht aus (darin
wieder an Hegel anklingend) vom Prozefl der »Selbstbegeg-
nung«, um prompt nicht weiter zu wissen (was bei Hegels
Konstruktion kein Problem gewesen war), als es darum geht,
die »universale Selbstbegegnung« als Reich der iiberwundenen
Entfremdung zu interpretieren.

Fruchtbar werden, daher iibernommen in jenes Denken Blodhs,
das zum Prinzip Hoffnung fiihren sollte, die Reflexionen iiber
die Dialektik zwischen dem »Nicht-mehr-Bewufiten« und dem
»Noch-nicht-Bewufiten«. Allein das noch nicht bewufite Wis-

86




sen, das Bloch spiter in der geschichtlichen Praxis aufspiiren,
an allen Tagtriumen vom besseren Leben aufzeigen sollte, des-
sen Philosophie eine solche des geschichtlich-gesellschaftlichen
Totum ist, prasentiert sich in den Anfingen nicht eigentlich als
Philosophie, sondern als eschatologische Vision. Geist der Uto-
pie ist utopisches Bewufitsein, keine Reflexion iiber die ge-
schichtlichen Formen und Ursachen des utopischen Denkens.
Man konnte es so formulieren: In Geist der Utopie ist vom
Sozialismus im Sinne des utopischen Sozialismus die Rede, die
spiter von Bloch so meisterhaft interpretierten »Thesen iiber
Feuerbach« bleiben negiert. Im Prinzip Hoffnung wurde der
utopische Sozialismus mitsamt allen anderen Menschheitstriu-
men, das demonstriert Bloch im beriihmten Vierten Teil iiber
Freibeit und Ordnung. Abriff der Sozial-Utopien, zum Objekt
wissenschaftlich-sozialistischer Interpretation. Das Totum des
Blicks ist philosophisch, was nicht mit diirrer Didaktik man-
ches marxistisch-orthodoxen Lehrbuchs verwechselt werden
sollte. Bloch war den sowjetischen Interpreten, nicht blof} der
Stalin-Ara, auch in seiner Leipziger Zeit, zwar als fortschritt-
licher Denker und Professor willkommen, als selbstindiger
Marxist jedoch insgeheim stets suspekt.

Dennoch wire es verfehlt, das wichtigste und beriihmteste
Werk von Bloch, eben das Prinzip Hoffnung, ausschlieflich als
dialektische Zuriidknahme von Geist der Utopie zu erkliren.
Die Kontinuitit in Blochs Denken hinter aller Diskontinuitit
einzelner philosophischer wie politischer Positionen bleibt zu
bewundern. Gewif}, das einstige utopische Bewufitsein wich
einer Phinomenologie der utopischen Erscheinungsformen. Aber-
mals erscheint Karl Marx in der Uberschrift eines letzten Kapi-
tels auch im Prinzip Hoffnung, aber in sikularisierter Form.
Nicht mehr kopuliert mit Tod und Apokalypse. Nun heifit es:
»Karl Marx und die Menschlichkeit; Stoff der Hoffnung«. Bei
einem so bewuflt arbeitenden Schriftsteller wie diesem hier ist
nichts dem Zufall iiberlassen. Das letzte Wort in den beiden
so grundverschiedenen Fassungen von Geist der Utopie lautete:
»Gebet«. Im Prinzip Hoffnung steht das Wort: »Heimat«.

Da in diesen Schlufworten seines Hauptwerks von Bloch
offensichtlich die Quintessenz seines Denkens moglichst licht
und bekennerhaft vorgetragen werden sollte, wird man die
ganze Zusammenfassung anfithren miissen.

Der Mensch lebe iiberall noch in der humanen Vorgeschichte:
diesen bekannten marxistischen Satz wiederholt Bloch, um
fortzufahren: »Die wirkliche Genesis ist nicht am Anfang,

87



sondern am Ende, und sie beginnt erst anzufangen, wenn
Gesellschaft und Dasein radikal werden, das heiflt sich an der
Wurzel fassen. Die Wurzel der Geschichte aber ist der arbei-
tende, schaffende, die Gegebenheiten umbildende und iiber-
holende Mensch. Hat er sich erfait und das Seine ohne Ent-
duflerung und Entfremdung in realer Demokratie begriindet,
so entsteht in der Welt etwas, das allen in die Kindheit scheint
und worin noch niemand war: Heimat.« So klingt das Prinzip
Hoffnung aus.

Die Analyse hat es nicht schwer, die allgemein-marxistischen
Grundthesen hier mit den besonderen Betrachtungsweisen und
Postulaten dieses besonderen marxistischen Denkers zu kon-
frontieren. Genesis war nicht im goldenen Zeitalter zu finden.
Bloch ist, wie alle Marxisten, weitab dem antiken Konzept,
das sich als jiidisch-christlicher Siindenfall fortsetzen sollte. Das
Paradies ist kein verlorenes. Die wirkliche Genesis ist erst am
Anfang. Bemerkenswert, doch selbst nach offizieller Marxdok-
trin zu rechtfertigen, ist die Abwandlung jener beriihmten
Forme] des jungen Marx: radikal sei, an radix erinnernd, eine
Sache an der Wurzel fassen. Bei Marx war das fiir die radikale
Betrachtungsweise gefordert worden: radikale Theorie vor
allem. Bloch fordert, dafl »Gesellschaft und Dasein radikal wer-
den, das heifdt sich an der Wurzel fassen«. Was nur als radikale
Praxis gedeutet werden kann: antizipiert und geleitet in der
radikalen Theorie.

Ob die von Bloch iibernommene, von bedenklichen Assozia-
tionen nicht freie Chiffre einer »realen Demokratie« dem Sach-
verhalt einer aus Entiuflerung und Entfremdung befreiten
arbeitenden Menschheit ganz gerecht zu werden vermag: es
wire zu erwigen.

Am Schlufl hingegen, im allerletzten Satzteil, ist Bloch wieder
ganz bei sich selbst. Der Gegensatz zu Horkheimer oder
Adorno, schlechthin zu einer nichts als negativen Dialektik,
kénnte nicht gréfler sein. Du sollst dir kein Bildnis machen:
bei meinem letzten Besuch in Montagnola bestitigte Max
Horkheimer, dies mosaische Gesetz sei gleichzeitig das Kern-
stiick auch der kritischen Theorie einer sogenannten Frank-
furter Schule. Daher Adornos Erbitterung gegen Hegels Kon-
zept einer »Negation der Negation«, die alles wieder zu einer
scheinbar »héheren« Position dirigieren mochte. Horkheimer
und Adorno sahen nur Entfremdung, nicht aber das Vorschei-
nende einer entdinglichten Menschheit.

Ernst Bloch ist Hegel am Schlufl seines Hauptwerks abermals

88




sehr nah. Das Beisichselbstsein des Geistes wurde in die reale
Utopie (das Wort stammt von Bloch!) iibergefiihrt. Eine aus
Entiuflerung und Entfremdung dergestalt durch sich selbst
befreite Menschheit, daf} sie sich selbst an der Wurzel faflte,
ist »bei sich selbst«, mit Hegel zu sprechen.

Solch humaner Zustand wird in der marxistischen Literatur
meist als Sozialismus oder Kommunismus bezeichnet. Im Geist
der Utopie klang diese Terminologie gleichfalls an, wenngleich
in einem kaum marxistischen Kontext. Noch vor etwa einem
Jahrzehnt liebte es N. S. Chruschtschow, solche Zukunftsper-
spektiven fiir sein Land zu proklamieren. Die heutige Sowjet-
politik hat auch das eliminiert. Bloch spricht im Prinzip Hoff-
nung nicht von Sozialismus, sondern von Heimat. Das soll fiir
ihn beileibe kein Gegensatz sein, wie die Gedankenfiihrung
beweist; dennoch ist weit mehr in dieser Terminologie ent-
halten als eben Terminologie.

Wie beim Gedankengang einer Genesis, die nicht am Anfang
steht, als Weltschopfung im ersten Buch Moses, sondern am
Ende, wird »Heimat« hier gegen alle deutsch-romantischen
Nostalgien gesetzt. Wenn Novalis in beriihmter These alles
Gehen des Menschen, der einzelnen wie der Menschheit, als
ein Gehen »nach Hause« gedeutet hat, so wird ihm durch
Bloch, der genau weifl, wem er antwortet, die Replik. Es gibt
kein »nach Hause« als ein Zuriick, weil die Menschheit niemals
behaust gewesen ist, sondern stets nur den Vorschein davon
besaf}. Niemand war je im Zustand der Heimat.

Das spricht kein kaltherziger Kosmopolit und geschmeidiger
Weltmann. Der Mann Ernst Bloch ist das Gegenteil davon:
ein Deutscher, ein Pfilzer, geboren als kéniglich bayerischer
Untertan. Mit zirtlichem Spott liebt er das zu erinnern. Er
spricht unverkennbar mit dem Akzent einer Landschaft und
Heimat. Ob er jemals in Massachusetts begriffen hat, daf8 man
im Lande nicht deutsch sprach, ist mir immer zweifelhaft ge-
blieben.

Das Konzept einer am Ende erst stehenden Heimat stiitzt sich
durchaus auf Gedanken von Marx. Der wurde nicht miide zu
betonen, die Menschheit besitze oft den Traum von einer Sache,
ehe die gesellschaftlichen Verhiltnisse deren Verwirklichung
moglich gemacht hitten. Folgerichtig wollten Marx und Engels
daher in ihrer bekannten »Sickingendebatte« mit Ferdinand
Lassalle das Epithet des »Tragischen« nur jenen Gestalten der
Weltgeschichte zubilligen, die den Traum von einer kiinftigen
Sache besaflen, aber zu frith kamen. Das bekannte Beispiel ist

89



ihnen Thomas Miinzer. Es bleibt als bemerkenswertes Detail
festzustellen, dafl Ernst Bloch, als er im Jahre 1921, also zwi-
schen erster und zweiter Fassung von Geist der Utopie, sein
Buch iiber Thomas Miinzer als Theologe der Revolution heraus-
gab, jenen Briefwechsel der Sickingendebatte weder kannte
noch kennen konnte. Die Texte waren damals noch nicht
publiziert.

Es gibt also einen Vorschein von Heimat, als Traum von der
Sache. Er scheint »allen in die Kindheit«. Dem einzelnen Men-
schen wie der Menschheit. Bloch hat sich aufgemacht, alles zu
sammeln, was unter der Wirme solchen Vorscheins jemals ge-
bliiht hat und aufzufinden war: utopische Systeme wie die
Linder Eldorado und Eden; Architekturen, die niemals gebaut
werden konnten; das Hoffnungssignal aus dem Fidelio, wie die
»besseren Luftschlosser in Jahrmarkt und Zirkus, in Mirchen
und Kolportage«.

Hier findet sich der Standort von Literatur im Denkreich von
Ernst Bloch. Dieser unvergleichliche Humanist, der Hoffnung
als docta spes fiir sich definierte, spielt gern den literarischen
Simplex. Er geniefit bisweilen sein Spriichlein, wenn er gebil-
detem Gerede dadurch aus dem Weg geht, daff er in falscher
Demut behauptet, es gebe nur zwei Autoren, die er wirklich
genau kenne: Hegel und Karl May. In der Tat: zu den vielen
Antizipationen, die von ihm ohne viel Aufhebens vorgenom-
men wurden (sogar der Begriff der »Umfunktionierung« diirfte
von ihm stammen), gehort auch die Entdeckung nicht bloff
Winnetous, sondern aller besseren Trivialliteratur: fiir die
Literaturwissenschaft nicht blof}, sondern fiir die Anthropolo-
gie. Auch Karl May schien vielen in die Kindheit. Ernst Bloch
trug Achtung fiir die Traume seiner Knabenzeit.

Es gibt unter den gesammelten Literarischen Aufsitzen einen
hochst merkwiirdigen aus dem Jahre 1926 mit dem Titel Hebel,
Gotthelf und baurisches Tao. Da ist vieles in eins gefaflt: in
schriftstellerischer Meisterschaft. Bloch arbeitet Gemeinsam-
keiten wie Gegensitze bei Hebel und Gotthelf heraus. Der
Mann aus dem Wiesental bei Basel, aufgeklirter Rousseauist,
rheinischer Hausfreund, Erzieher doch nicht Eiferer, und Gott-
helf als bernischer Pfarrer einer langen gesellschaftlichen Restau-
rationszeit. Kleriker beide. Aber etwas mokant bemerkt Bloch:
»Der Prilat Hebel spricht nie von der Kirche, der Pfarrer
Bitzius-Gotthelf bei jeder nur sich bietenden Gelegenheit, und
zwar mit Zuchtrute.«

Dennoch wird die Gemeinsamkeit der beiden grofien Erzih-

90




ler, von denen Hebel landschaftlich, geschichtlich, sprachlich
dem Herzen Blochs weit niher steht, stirker betont als ihre
politische und historische Disparatheit. Das hohere Verbin-
dende interpretiert der Deuter mit einem Grundbegiff chine-
sischer Philosophie: dem Urgrund, dem vorgeschriebenen Ab-
lauf, dem Tao. Einem »biurischen Tao«, wie spezifiziert wird.
Blochs Denken ist universal, also von Anbeginn auch west-
Ostlich. Das Tao der Chinesen, er formuliert es als » Welttake«,
sei vergleichbar dem Begriff der »Natur« bei den Stoikern.
Chinesisches Tao jedoch sei »ein Wort ganz aus diesem
biurischen, familidgren Volk heraus, das Haus gut im Gang,
das Leben und sein Streben gut im Lauf, woran Segen ist, ein
verborgener und doch offentlicher Zustand, den man vom
Bauerntum her sicherer versteht als aus den iiblichen Verglei-
chungen mit entlegener Mystik«.

In dieser friihen materialistischen Interpretation von Philoso-
phie und Literatur scheint der Doppelcharakter von Heimat
bei Bloch durch. Kiinftige Heimat des Menschen, als verwirk-
lichte Hoffnung, ist nicht unihnlich einer sublimierten Riick-
kehr ins Vorkapitalistische, Vorbiirgerliche, in ein unendlich
harmonisiertes Biurisches: das Haus gut im Gang, das Leben
und sein Streben gut im Lauf, woran Segen ist. Kurz: zum
erstenmal Heimat. Der Interpret schrickt vor solchem Aus-
blick damals (1926) nicht zuriick. Er gehort iibrigens zu Blochs
genuinem Expressionismus. Er glaubt bei Hebel, vielleicht gar
bei Gotthelf, in nuce vorgebildet zu finden, was »einmal, in
nachkapitalistischer Zeit, nach Aufhebung der Unterschiede
von Stadt und Land, in konkret-einfach und ungekiinstelt
gewordenen Verhiltnissen, Einklang mit >gutwaltend Natiir-
lichem«¢ bedeuten konnte«.

Hier freilich ist Novalis zur Stelle. Der Name fiel nicht, doch
im Zusammenhang mit Hebel und Gotthelf hatte Bloch aus-
fiihrlich fiir die friihe deutsche Romantik votiert: gegen die
reaktionire spite. So aber klingt es bei Friedrich von Harden-
berg:

Wenn dann sich wieder Licht und Schatten

Zu echter Klarheit wieder gatten,

Und man in Mirchen und Gedichten

Erkennt die wahren Weltgeschichten,

Dann fliegt vor Einem geheimen Wort

Das ganze verkehrte Wesen fort.

Es gibt bei Bloch nicht das eine geheime Wort. Die Befreiung
der Menschen ist das ihnen aufgegebene, stets geahnte Werk.

91



Allein in einem durchaus nicht mit Novalis {ibereinstimmenden
Verstande ist auch Bloch der Meinung, man konne die wahren
Weltgeschichten in Mirchen und Gedichten entdecken. Nicht
als Poetisierung der Welt, sondern umgekehrt: Mirchen und
Gedichte, Literatur und Kunst, Ketzertum und Utopismus als
ebensoviele Indizien dafiir, dafl die Weltgeschichte bloff Vor-
geschichte blieb, dafl die Genesis noch aussteht. Niemand noch
war bisher in der Heimat, mithin bei sich selbst heimisch. Zu
suchen bleiben diese Indizien als Vorschein. Sogar dort, wo sie
sich aller Deutung, nicht allein der wissenschaftlichen Inter-
pretation, zu entziehen scheinen. In solchen Fillen, die er ge-
sammelt, noch lieber nacherzihlt hat als ein Meister der Erzihl-
kunst, der bei Johann Peter Hebel lernte, liebt es Ernst Bloch,
von »Spuren« zu sprechen.

Spuren? Aber wovon? Und wo fithren sie hin? Spuren — etwa
im Kriminalroman — bedeuten allenthalben: Wegweiser. Das
Ziel ist jedesmal deutlich sichtbar; mit Hilfe von Spuren wird
es erreichbar. Es sind Spuren in einer geschlossenen und bere-
chenbaren Welt. Wo in Geschichten von ihnen berichtet wird,
entstehen geschlossene literarische Formen.

Ernst Bloch ist dies alles durchaus nicht unvertraut. In seinen
literarischen Arbeiten gibt es eine mit dem Titel Philosophische
Ansicht des Detektivromans. Sie beginnt mit dem Satz: »Etwas
ist nicht geheuer, damit fingt es an.« Das ist noch herk6mm-
liche These: in der analytischen Dramaturgie von Sophokles
zu Kleist, und weiter zu Ibsen. Es beginnt stets damit, dafl ein
Zustand scheinbar fraglos wirkt, dann aber als nicht geheuer
erkannt werden mufi.

Sogleich jedoch geht Bloch auch hier, seinem Konzept der
Spuren folgend, ab von solcher Tradition. Noch im Detektiv-
roman sucht er nach Spuren eines Nochnicht statt eines Einst.
Das wird so formuliert: »Forschend Aufdeckendes ist freilich
nur das eine, es geht aufs Woher. Forschend Heraufbildendes
wire das andere, es geht aufs Wohin. Ein Gewesenes Finden
ist dort, ein Neues Schaffen hier der gespannte, oft nicht min-
der labyrinthische Vorgang.«

Bei Kleist — im Zerbrochenen Krug — dienen Spuren und Indi-
zien dem Aufdecken vergangenen Geschehens, sei es auch blof§
ein solches der vergangenen Nacht. Ernst Bloch jedoch ist
allenthalben aus auf Spuren eines Zukiinftigen, eines Wohin.
Spuren im Gegenwirtigen: aber zu deuten als Indizien eines
Neuen. Weshalb der Philosoph, in erstaunlicher, doch inner-
halb seines Denkens durchaus folgerichtiger These, den Kiinst-

92




lerroman als Komplementirgattung zum Kriminalroman in-
terpretiert. Gemeint ist freilich nicht eine psychologisierende
Kiinstlernovelle, sondern jene Gattung des Kiinstlerromans bei
Goethe oder Hoffmann, Proust wie Thomas Mann, die sich
fiir Vorgiinge des kreativen Prozesses interessiert: fiir das Schaf-
fen von Neuem, mit Bloch zu reden.

In den Erzihlstiicken seines Buches Spuren hat Bloch diese
Seite seiner Phinomenologie der futurischen Visionen in lite-
rarisch hochst eigentiimlicher Weise kenntlich gemacht. Man
kann bei solcher durchaus genuinen Schopfung von Erzihl-
formen, beeinfluflit durch Hebel, Kleist oder Kafka, dennoch
unverkennbar geprigt durch die Suche nach Spuren eines Prin-
zips Hoffnung, von Ernst Blochs poetischer Sendung sprechen.
Worin besteht sie? Zunichst in entschieden offenen Formen:
dies ist der Fuflerste Gegensatz zur liickenlosen Aufdeckung
der analytischen Epik und Dramaturgie. Blochs Geschichten
gehen nie auf ohne Rest. Es bleibt etwas Ungelostes iibrig.
»Etwas fehlt«, sagt Jim Mahoney in Brechts Mahagonny. Ernst
Bloch pflegt den Satz oft und gern zu zitieren. Fing es an beim
Suchen mit dem Satz: »Etwas ist nicht geheuer«, so steht in
Blochs Spuren am Ende insgeheim der Satz: »Etwas ist nicht
geheuer geblieben.«

Solche Geschichten und Fragestellungen mit dem Schlagwort
»Mystizismus« oder gar »Irrationalismus« abzutun, wire die
irgste Verkennung. Umgekehrt sucht Bloch hartnickig nach
Erklirungen eines scheinbar Unerklirbaren. Gewifl kennt er
seine Manichier und Gnostiker, ist aber selbst keiner. Der
Autor des Prinzips Hoffnung, geprigt vielleicht stirker, als er
selbst wahrhaben mdchte, durch Hegel, bleibt fest davon iiber-
zeugt, daf da Weltgeheimnisse sind, die sich im selben Mafle
aufkliren werden, wie Menschen dem niherkommen, was
»Heimat« genannt werden kdnnte: aufgehobene Entfremdung.
Das Buch, gedacht als letztes magnum opus, woran der Acht-
undachtzigjihrige seit Jahren mit Hartnickigkeit arbeitet,
trigt den Titel Experimentum mundi.

In dem Buch Spuren werden solche nicht geheuren Geschichten
berichtet: Versuche einer Sinngebung von Gelesenem aus der
Tagespresse, von Bauerngeschichten, von jiidischer Erzihlkunst.
Auch Fernostliches. Warum wird der Bauer Li vom Blitz erret-
tet? Weshalb ist der fromme Rabbi von Belz fiir den Himmel
kein »Gerechter«, wohl aber der riipelhafte und fluchende
Jizchak Leib, der plétzlich auf seinem Kaftan wie auf einem Flof
das reiflende Wasser iiberqueren kann? Eine Deutung hielt und

93




hilt Bloch durchaus fiir moglich: wenngleich nicht eine im
Sinne des herkémmlichen Materialismus. Andererseits ist
Bloch, was viele seiner theologischen Verehrer und Hermeneu-
ten iibersehen méchten, zwar ein Denker, den religidse Phino-
mene faszinieren, doch das Gegenteil eines religiosen Den-
kers.

Fasziniert ist Bloch von Verwandlungen der Menschen wie
Situationen, worin hinter dem vertrauten Aspekt pl6tzlich ein
anderer, durchaus nicht vertrauter sichtbar wird. Weil er von
frish auf geiibt war, solche Moglichkeiten hinter den bekannten
Wirklichkeiten aufzuspiiren, hat Bloch, im Gegensatz etwa zu
Adorno, auch wohl zu Benjamin, das Phinomen des deutschen
Faschismus sogleich richtig gesehen und gedeutet: auch keines-
wegs als unvertraute Entartung der biirgerlichen Demokratie
interpretiert.

Es gibt bei Bloch die Formeln von einer »Verinderung zur
Kenntlichkeit und zur Unkenntlichkeit«. Es ist das grofle
Thema dessen, was in einem Menschen oder einer gesellschaft-
lichen Konstellation ist oder sein konnte. Der Moglichkeit hin-
ter der Wirklichkeit. Auch die Moglichkeit der Hoffnungslosig-
keit gehdrt zum Denken iiber das Prinzip Hoffnung.

Bloch ist ein dialektischer Denker. Uber sein Konzept des
Materialismus, das er in Cambridge (Mass.) im ersten Entwurf
seines Buches iiber den Begriff Materie und dessen Geschichte
entwarf, wird zu streiten sein. Bedenkenswert bleibt dennoch
auch hier der geheime dialektische Zusammenhang zwischen
dem klugen Materialismus und Idealismus. Auch Lenin lie
seinem Buch iiber Materialismus und Empiriokritizismus etwa
zehn Jahre spiter, kurz vor der Riickkehr nach Ruflland, sehr
scharfsinnige Hegelstudien folgen.

In dem Buch Spuren hat Bloch, der sonst so abhold ist aller
autobiographischen Schriftstellerei, auf wenigen Seiten die Ge-
schichte seiner eigenen Jugend geschildert: als Erwachen eines
jungen Menschen zum Staunen, zur Beobachtung von Spuren,
die nirgendwohin zu fithren scheinen, und doch als Spuren
eines Nochnicht vorhanden sind. Bloch nennt es den Blick
durch das rote Fenster. Was so erliutert wird: »Das heimliche -
Fenster machte . .. weltfeindlich (gerade weil es das Leben be-
jaht, aber unsres), es ist die Sammellinse fiir die utopischen
Stoffe, aus denen die Erde besteht. Private Sammlung war
nirgends gemeint und wird nicht fortgesetzt.«

Nirgendwo haben wir so klar wie hier sowohl die Motivation
wie die Intention der Biicher Geist der Utopie und Das Prinzip

94




Hoffnung. Es kam nicht darauf an, die Geschichte der utopi-
schen Stoffe um einen neuen zu vermehren. Erkannte Utopie
laB¢ sich — eben als Utopie — nicht fortsetzen.*

* Da der Wisconsin Workshop iiber Deutsches utopisches Denken in
der Gegenwart als Tagung in englischer Sprache durchgefiihrt
wurde, wihlte der vorliegende deutsche Text, der dann ins Eng-
lische iibertragen wurde, die hdchst personliche Mischform aus
Erinnerung und Deutung. Sie wird hier ausdriicklich beibehalten.
Die Zitate sind der Frankfurter Gesamtausgabe der Werke von
Ernst Bloch entnommen. Die Leipziger Antrittsvorlesung findet
sich in den Philosophischen Aufsitzen, der Text iiber Hebel und
Gotthelf in den Literarischen Aufsitzen.

95



Paul Breines

Utopie und Partei
Anmerkungen zum jungen Lukics

Lukdcs, Bloch, Marcuse — diese drei ketzerischen Rabbiner des
Marxismus — sind unbestritten die fithrenden Vertreter einer
Richtung innerhalb des Marxismus, die hier nicht genauer
definiert, sondern nur in Umrissen skizziert werden soll. Und
zwar filhrt man dabei meist folgende Schlagworter ins Feld:
dialektische Theorie, kritischer Marxismus, Hegelianischer
Marxismus, neuromantischer Marxismus, existenzieller und
dezisionistischer Marxismus, philosophische Linksopposition
und Philosophie der Praxis — von Idealismus, Revisionismus
und kleinbiirgerlichem Radikalismus gar nicht zu reden.
Natiirlich kann man Lukdcs, Bloch und Marcuse unter einem
solchen Blickwinkel betrachten. Aber es ist ebenso offensicht-
lich, daf sie keineswegs miteinander identisch sind und daff
vor allem Lukics eine Sonderstellung einnimmt. Es mag hier
geniigen, auf folgendes hinzuweisen: Von den drei Minnern
gehort allein Lukacs nicht mehr zu den Lebenden; nur er war
von sehr kleiner Statur; nur er war aktiver Altkommunist;
nur er iibte Kritik am Utopismus als einer Methode revolutio-
nirer Theoriebildung. Dieser letzte Punkt ist im Hinblick auf
die nachstehenden Ausfithrungen von besonderem Gewicht. Er
bedarf einleitend der Erlduterung.

Lukécs, zumindest der junge Lukics der Zeit um Geschichte
und Klassenbewnftsein von 1923 — und das ist die Zeit, um die
es hier geht — darf ein utopischer Denker genannt werden,
ohne daf das im mindesten unsere Behauptung in Frage stellt,
er sei ein Gegner des Utopismus als einer Methode revolutio-
nirer Theoriebildung gewesen. In diesem Zusammenhang er-
weist sich der Vergleich mit Bloch und Marcuse als durchaus
fruchtbar. Die marxistische Theorie des jungen Lukacs enthilt
Gedanken, die wir gut und gern als ebenso utopisch ansehen
diirfen wie jene Ideen, die von Bloch oder Marcuse vorgetragen
wurden. Zum Beispiel sieht er im Kommunismus nicht nur
eine Aufhebung des kapitalistischen Produktionssystems, son-
dern das Ende der Herrschaft 6konomischer Zwinge iiber die
Gesellschaft schlechthin. Utopisch ist auch seine Vorstellung
vom Proletariat als dem Subjekt und zugleich Objekt der

96




Geschichte. Aber es ist nicht unwichtig festzuhalten, daf Lu-
kics diese Gedanken im Geiste des orthodoxen Marxismus,
nicht der Utopie formuliert hat. Das unterscheidet ihn vom
Bloch der frithen zwanziger Jahre, wie auch vom spiteren
Bloch und von Marcuse. Letztere betonen ausdriicklich die
negativen Folgen, die aus der konsequenten Weiterentwicklung
des Marxismus von der Utopie zur Wissenschaft resultieren,
nimlich die freiwillige Isolation in der Einéde des Szientismus.
Beide haben sich daher offen zu der Auffassung bekannt, daf}
kosmische Traumdeutung (Bloch) bezichungsweise Phantasie
(Marcuse) fiir den Marxismus existenznotwendig sind. :

Derartig offene Bekriftigungen utopischen Denkens finden sich
in Lukacs’ Werk nicht. Liefle sich der frithe Lukécs noch als
(wenn auch nur halbherziger) Utopist charakterisieren — ein
Gedanke, der weiter unten verfolgt werden soll —, so hat er
doch seit seiner Hinwendung zum Marxismus im Jahre 1919
den Utopismus als Methode entschieden kritisiert. So betont
Lukécs, schon in seinen Schriften der frithen zwanziger Jahre,
von den spiteren Werken ganz zu schweigen, dafl der Marxis-
mus nur in einem einzigen und ganz bestimmten Sinne uto-
pisch sei: nimlich darin, daf sich seine Ideale nicht unter den
herrschenden Bedingungen des Kapitalismus, sondern nur durch
deren totale revolutionire Abschaffung verwirklichen liefen.
In jedem iiber dieses Faktum hinausgehenden Sinne sei der
Marxismus nicht-utopisch. Denn seine Ideale seien keine mora-
lischen oder isthetischen Postulate, und kdnnten es auch nicht
sein, sondern seien historisch festgelegte, in der Dialektik von
kapitalistisch-gesellschaftlichen Beziigen und proletarischer Er-
fahrung gegriindete Ziele.

Und eben dies war der Streitpunkt in Lukéics’ Auseinander-
setzungen mit Bloch, seinem guten Freund, einem parteilosen
Einzelginger unter den Marxisten, der sich nicht gezwungen
sah, seine Parteilichkeit 6ffentlich zu bekennen. Wo Lukics in
Geschichte und  Klassenbewnftsein iiber »Verdinglichung«
spricht, kritisiert er Blochs Thomas Miinzer als Theologe der
Revolution, indem er geltend macht, dafl der Versuch, dem
Marxismus eine religids-chiliastische Komponente einzufiigen,
einer falschen Voraussetzung entspringe. Ein solcher Versuch
sei zudem iiberfliissig, da der Maxismus die geistige ebenso wie
die materielle Dimension bereits enthalte. Mit anderen Wor-
ten: Fiir Lukics ist der Utopismus Blochscher Prigung bei
aller Bewunderungswiirdigkeit doch nur eine abstrakte Um-
kehrung des Vulgirmarxismus, mit dem er letzten Endes

97



. gemein habe, dafl er die wahre Marxsche Dialektik von Sem
und Bewufitsein nicht erfasse.

Die Sache ist jedoch nicht so einfach. Denn es geht nicht nur
darum, Theorien zu vergleichen, sondern auch Theoretiker und
ihre Entscheidungen unter bestimmten historischen Bedingun-
gen. In dieser Hinsicht iuflern sich in Lukdcs’ Schriften der
Jahre zwischen 1919 und 1926 zwei miteinander in Zusam-
menhang stehende Tendenzen. Auf der einen Seite zeigt sich
das Bemiihen, das etwa 1922 einsetzt, jene kithnen und weit-
reichenden Formulierungen abzuschwichen oder zu unterdriik-
ken, in denen sich die groflen revolutioniren Hoffnungen der
unmittelbaren Nachkriegszeit in Mitteleuropa und Ruflland
widerspiegeln. Das wird ganz deutlich in dem kurzen, im De-
zember 1922 entstandenen Vorwort zur ersten Auflage von
Geschichte und Klassenbewuftsein und in der Kritik an Rosa
Luxemburgs Die russische Revolution. Teils unter dem Einflufl
Lenins, teils auch in dem zunehmenden Verlangen, sein Leben
und die Wirklichkeit miteinander in Einklang zu bringen,
suchte Lukacs jene Haltung zu vermeiden, die er immer mehr
als ein romantisches oder utopisches Sich-in-Positur-Setzen an-
gesichts des »erlahmenden Tempos der Revolution« ansah.
Wir konnen es ein Hegelianisches Verlangen nennen oder auch
einen Ausdruck von Lukics’ Abwendung von den absoluten
Verweigerungen eines Novalis, einem seiner frithen Vorbilder,
hin zu dem pragmatischen innerweltlichen Realismus, wie ihn
Goethe im Wilbelm Meister zum Ausdruck bringt.

Diese Tendenz, die wir polemisch eine Entradikalisierung der
Lukécsschen Position nennen wollen, hatte noch eine andere,
wenn auch weniger ausgeprigte Seite. Lukdcs selbst bezeichnete
sie 1967, im Nachwort zur Neuauflage seines Lenin (1924), als
Nachhutgefecht gegen das Vordringen von Biirokratie und
Dogmatismus in den kommunistischen Parteien. Deshalb wird
in Schriften wie Methodisches zur Organisationsfrage und im
Leninbuch die grofle Vision vom Kommunismus als einem
Ende der Verdinglichung zu der Hoffnung abgeschwicht, dafl
die kommunistischen Parteiorganisationen nicht ebenfalls dem
Verdinglichungsprozefl anheimfallen mégen. Dennoch: Trotz
aller Kritik pafite Lukdcs sich und sein Denken dieser Ent-
wicklung an. Aufschlufireich ist in diesem Zusammenhang sein
wenig bekannter Aufsatz L’art pour Part und die proletarische
Dichtung, der 1926 in Die Tat erschien. Hier warnt Lukécs
Kiinstler und Intellektuelle in bezug auf die proletarische Re-
volution vor iibertriebenen Hoffnungen. Die Erfahrungen mit

98




der russischen Revolution lehrten, so deutet Lukics an, daf
sich nicht alle Triume iiber Nacht erfiillen wiirden. Dennoch
bilde sie trotz ihrer Mingel eine solidere Grundlage fiir das
Kulturleben als der Kapitalismus. Wir merken hier nur an, daf§
1926 das Jahr war, in dem sich Karl Korsch teils freiwillig, teils
erzwungenerweise von der KPD und der Dritten Internatio-
nale trennte, die sich nach seiner Meinung der proletarischen
Revolution immer mehr in den Weg stellten. Hingewiesen sei
auch auf Brechts Studie Uber meinen Lebrer, in der er spiter
von Korsch sagte, wenn er nicht so viel von der revolutioniren
Bewegung erwartet hitte, hitte er nicht so viele Enttiuschun-
gen erlitten.

Wie die Lebenswege Blochs und Marcuses (und Korschs) er-
weisen, konnen Theorie und Theoretiker angesichts der Tat-
sache, daf die Wirklichkeit nicht »zur Theorie dringt« (Marx),
sehr wohl Enttiuschungen erleiden, ohne daf} sie sich und die
Theorie mit der enttiuschenden Wirklichkeit in Einklang zu
bringen versuchen. Obendrein waren die unterschiedlichen Rich-
tungen, die Lukdcs, Bloch und Marcuse einschlugen, durch die
innere Logik ihres theoretischen Denkens nicht zwingend vor-
geschrieben. Die Logik der Lukdcsschen Theorie hitte ihn zum
Beispiel Mitte der zwanziger Jahre zum Bruch mit der Kom-
munistischen Partei und zur Formulierung eines anti-stalini-
stischen oder gar utopischen Marxismus fiihren konnen. Bloch
war von Anfang an ein erklirtermaflen utopischer Denker, der
es vorzog, freischwebend auferhalb der revolutioniren Par-
teien zu verweilen, obwohl man genausogut sagen konnte, dafd
sein Utopismus der idealen (abstrakten) Aufhebung dieses
Auflenseitertums dienen sollte. Marcuse fand seine Bindungen
in der emigrierten Frankfurter Schule und spiter im akade-
mischen Bereich; er ver6ffentlichte nichts vor dem Ende der
zwanziger Jahre, als sich das Bild der politischen Moglichkeiten
bereits grundlegend verindert hatte. Wie Bloch blieb auch
Marcuse parteipolitisch ungebunden, um sich voll und ganz
der Welt der Ideen zuwenden zu konnen. Trotz Lenins viel-
zitierter Sentenz, Triume und Triumer wiirden im Kommu-
nismus dringend gebraucht, haben die kommunistischen Par-
teien solche Triumer nicht besonders pfleglich behandelt.
Diese Uberlegungen leiten unmittelbar zu dem paradoxen
Verhiltnis von Partei und Utopie beim jungen Lukécs iiber.
Eingebettet in seine Kritik am Utopismus findet sich nimlich
ein kriftiger, wenn auch verdeckter utopischer Zug. Fiir Bloch
und Marcuse ist die noch nicht gegebene oder noch nicht be-

99



wuflte emanzipierte Wirklichkeit entschieden ein Noch-Nidht,
das nur in Spuren oder mit Hilfe der Phantasie sichtbar wird.
Demgegeniiber trat fiir Lukics bereits ein untergriindiges
Schon, ein vorgreifender institutionalisierter Ausdruck der
kommunistischen Zukunft in Erscheinung: die Partei.

Diese Feststellung erfordert ein paar Anmerkungen. Erstens:
Wenn um 1922/23 Lukics® Parteibegriff dem Lenins nahekam,
so waren doch diese beiden weder dem Inhalt noch der Ent-
stehung nach identisch. Lukacs’ Vorstellung, der Auftrag der
Partei sei im Grunde ein moralischer und nicht ein technischer,
war Lenins Denken fremd. Zweitens: Die Neuorientierung
Lukécs entsprang, wie bereits erwihnt, zugleich der Kritik an
und der Kapitulation vor der offiziellen bolschewistischen Pra-
xis, wie sie sich 1924 offenbarte. Und drittens: Wenn wir oben
argumentiert haben, dafl die Struktur des Lukdcsschen Den-
kens die besondere Weise seiner Hinwendung zur bestehenden
Kommunistischen Partei nicht notwendig vorzeichnete, so ist
jetzt darauf hinzuweisen, daf} dieser Schritt in seinem theore-
tischen Denken dennoch fest verwurzelt war. In einem Satz aus-
gedriickt: Lukécs’ Parteibegriff offenbart innerhalb seiner nicht-
utopischen Haltung eine untergriindige utopische Dimension,
die eng verkniipft ist mit seiner Kritik an der Verdinglichung
und der Mdglichkeit ihrer Aufhebung, eine Kritik, die er in
dem Jahrzehnt vor seiner Hinwendung zum Marxismus und
Kommunismus zu formulieren begonnen hatte. Diesem Thema
koénnen wir uns nunmehr zuwenden.

Bevor er sich dem Marxismus zuwandte, ging es Lukdcs in
seinem Schaffen nicht einfach um biirgerliche Kunst, sondern
um ihre Krise und damit um die Krise der Existenz in der
biirgerlichen Gesellschaft. Im Mittelpunkt seiner Bemiihungen
stand ein fundamentaler Widerspruch, dessen sich Lukdcs
durchaus bewuflt war. Er 1ifit sich wie folgt zusammenfassen:
Die europiische Gesellschaft des fin de siécle steht unter dem
todlichen und unentrinnbaren Bann der Logik der Versach-
lichung (ein Begriff, der auf Simmel zuriidkgeht und den Lu-
kacs fiir das verwandte, was er spiter Verdinglichung nannte),
und diese Logik, und das ist das Tragische, fithrt dazu, daf die
Forderung nach Emanzipation ohne Hoffnung und Erfiillung
bleibt. Es ist heutzutage iiblich, diesen zentralen Gedanken-
gang in Lukécs’ frithem Werk als Maflstab dafiir anzusehen,
wie tief die Webersche Problematik von Rationalisierung und
Freiheit sowie Simmels Begriff der Tragik der modernen Kul-
tur in sein eigenes Denken Eingang gefunden haben. Dieses

100




Argument ist durchaus einleuchtend. Tatsichlich hat Lukdcs
seine frithe Schaffenszeit meist selber so gesehen.

Was jedoch, unter anderem, Lukics von Weber und Simmel
unterscheidet, ist, daf er auf diesen Widerspruch aktivistisch
und dezisionistisch reagierte und sich nicht etwa stoisch zuriick-
zog. Aktivistisch ist hier mehr im philosophischen und mora-
lischen als politischen Sinne zu verstehen, und wir kénnen
seine Position durch einen Hinweis auf den Titel seines Auf-
satzes {iber Paul Ernst als »Metaphysik der Tragddie« zusam-
menfassen. Die Aufsitze in der Sammlung Die Seele und die
Formen (1911), Von der Armut am Geiste (1912), die Theorie
des Romans (1916) und Die Subjekt-Objekt-Beziehung in der
Asthetik (1917), um nur ein paar Beispiele zu nennen, sollten
in diesem Zusammenhang als Vorstofle gewertet werden, die
das Ziel hatten, die Aussichten fiir eine Befreiung der Kunst,
des Kiinstlers und schliefllich der Menschheit von dem »Zeit-
alter der vollendeten Siindhaftigkeit« (nach Fichte) zu erkun-
den. Jeder dieser Ansitze ist sich seiner eigenen Hoffnungs-
losigkeit bewufit, ohne daf ein solches Bewufltsein seine Aus-
arbeitung behindert. Lukdcs’ Geistesverwandte, wie zum Bei-
spiel Novalis, Kierkegaard, Paul Ernst und Dostojewski, sind
nicht jene, die sich aus der realen Welt in die Welt der Kunst
oder Philosophie fliichten (Lukics verschwendete keine Liebe
an den Asthetizismus), sondern jene, welche die tragischen
Widerspriiche des biirgerlichen Lebens und der biirgerlichen
Kultur bis zu ihren (tragischen) Konsequenzen ausfechten.

An dieser Stelle konnen wir das Problem des Lukécsschen
Utopismus, wie er in jenen Werken zum Ausdruck kommt, die
seiner Wendung zum Marxismus vorangehen, einer etwas aus-
fithrlicheren Betrachtung unterziehen. Zu jener Zeit war Lu-
kacs gleichsam Utopist ohne grofien Enthusiasmus, eher aus
Notwendigkeit als aus Neigung. Was wir finden, sind Hoff-
nungen auf fliichtige Augenblicke, in denen die Versachlichung
iiberwunden wird, die jedoch zur Humanisierung der Welt
nichts beizutragen vermogen. Man denke an die Anti-Ethik,
die in dem Bande Von der Armut am Geiste herrscht. Hier
wird als Ziel der echten Intersubjektivitdt das spontane Her-
einnehmen der Seele eines anderen in die eigene verkiindet,
was sich jedoch nur in der Form der Sehnsucht erreichen lasse.
Ein shnliches Bild ergibt sich aus dem Aufsatz Die Subjek-
Objekt-Beziebung in der Asthetik, in dem bestimmte schopfe-
rische und rezeptiv-isthetische Erfahrungen als fliichtige Kon-
kretisierungen dessen gewertet werden, was Lukdcs »der

101



Mensch ganz« nennt. Ahnliches gilt fiir die Theorie des Romans,
ein Werk, das mit einem zuriikhaltenden Appell an jene
»neue Welt« endet, wie sie in den (Nicht-) Romanen von
Dostojewski und Tolstoi vorgesehen sei. In eben diesem Werk
wird die Moglichkeit von Gemeinschaft und Totalitit, in der
Innenwelt und Auflenwelt nicht getrennt sind, als mit dem
Untergang der klassisch-griechischen und mittelalterlich-christ-
lichen Welt als endgiiltig verloren dargestellt. Wir merken
hier wiederum nur an, dafl im Gegensatz zu den Behauptun-
gen ansonsten verdienstvoller Kommentatoren wie Lucien
Goldmann und Alberto Asor-Rosa bereits der frithe Lukacs
sehr wohl damit begonnen hatte, auch die uferliche, gesell-
schaftlich bedingte Seite der biirgerlichen Kulturkrise in seine
Uberlegungen einzubeziehen, und zwar schon in dem Aufsatz
Zur Soziologie des modernen Dramas, der 1914 im Archiv fiir
Sozialwissenschaft erschien. Auf der Grundlage von Simmels
Bearbeitung des Marxschen Kapital verwendet Lukics hier
Begriffe wie Klassenkampf, Arbeitsteilung und Kartellisierung,
wenn er den Einflufl der Versachlichung auf die Subjektivitit
herausarbeitet. Der springende Punkt ist jedoch, daf diese
historische Soziologie Lukics nicht erlaubte, die »Metaphysik
der Tragddie« zu iiberwinden, sondern sie im Gegenteil nur
noch bestitigte.

Doch kommen wir zu unserem Hauptthema zuriick. Was Lu-
kécs schliefllich instand setzte, aus diesem Dilemma auszubre-
chen, waren die revolutioniren Umwilzungen von 1917 bis
1919, die Tatsache, dafl er ganz auf das Proletariat setzte, und
die Wiederbelebung des Marxschen Praxisbegriffs, die durch
diese geschichtlichen und personlichen Entwicklungen ermog-
licht wurde. Dieses Unterfangen erwies sich jedoch als Fehl-
schlag, denn der daraus resultierende Parteibegriff war nichts
anderes als eine Wiederkehr der Metaphysik der Tragodie in
marxistischer Form. Wir brauchen die subtile und komplizierte
Entwicklung von“Lukécs’ miteinander verzahnten Auffassun-
gen von Klassenbewufitsein und Partei zwischen 1919 und
1923 nicht in allen Einzelheiten nachzuzeichnen. Es mag hier
geniigen, ihren Umrifl und das Ergebnis anzudeuten. Mit dem
Riickgang revolutionirer proletarischer Praxis wechselte Lu-
kacs von einer anfinglichen linkskommunistischen Position, in
der er fiir proletarische Selbstbefreiung durch Arbeiterrite ein-
getreten war, zu einem Lukdcsschen Leninismus iiber. In die-
ser Position, die sich im Jahre 1922 deutlich entfaltet hatte,
erscheint die Kommunistische Partei nicht nur als das mora-

102




lische und technische Instrument der Revolution, sondern als
die lebende Verkdrperung der noch nicht verwirklichten kom-
munistischen Zukunft. Nicht in der Welt, wohl aber innerhalb
der Partei ist damit die Verdinglichung {iberwunden.

Wie schon erwihnt, war Lukdcs’ Idealisierung der Partei zum
Teil Ausdruck seiner von verlorenem Posten aus gefiihrten
Kritik an dem Einbruch des Dogmas, der Hierarchie und der
Passivitit unter dem Fuflvolk der Parteien in Ungarn, in
Deutschland und (nach seiner Meinung in geringerem Mafle)
auch in der Sowjetunion. Wenn er jedoch in Methodisches zur
Organisationsfrage von der Partei als einem Gefiff der Freiheit
und Solidaritit spricht, da sie eine Synthese von individueller
Autonomie und Disziplin ihrer Mitglieder bilde, dann kriti-
sierte er damit zugleich die entgegengesetzten Tendenzen, wie
sie in jenen Parteien nur allzu sichtbar wurden. Aber er hob
dennoch die Wirkung dieser Kritik wieder auf, indem er den
Parteien geradezu utopische Eigenschaften zusprach. So gese-
hen, darf man sagen, dafl Lukics, der Marxist, durchaus kein
halbherziger Utopist, sondern im Gegenteil ein ziemlich enthu-
siastischer war. Denn wihrend er in seiner fritheren Schaf-
fensperiode die Versachlichung nur in hdchst transitorischen
Augenblicken iiberwand, so gab er diesen Augenblicken jetzt
eine dauernde, institutionelle Form. Indem er diesen Schritt
tat, war sich Lukics andererseits bewuflt, daf seine ideale, uto-
pische Vorstellung in den Parteien nicht tatsichlich aufgehoben
wurde. Er hat damit nicht unwesentlich zu jenem ungliick-
lichen Parteimythos beigetragen, der heutzutage ein Muster-
beispiel fiir Verdinglichung darstellt. Recht besehen ist das, was
wir hier vor uns haben, keine Wiederkehr der Metaphysik der
Tragodie, sondern schlicht und einfach eine theoretische und
individuelle Tragik. Um das, was Brecht im Hinblick auf
Korsch gesagt hat, frei und unter umgekehrten Vorzeichen zu
wiederholen: Hitte Lukécs nicht aufgehdrt, mehr von der
Revolution zu erwarten, dann wiren wir von ihm nicht so
enttiuscht worden.

(Aus dem Amerikanischen von [iirgen Eichhoff)

103



David Bathrick

Die isthetisch-utopistische Dimension der »Weigerung«
im Denken Herbert Marcuses

Ob ritualisiert oder nicht, enthilt Kunst
die Rationalitit der Negation. In ihren
fortgeschrittenen Positionen ist sie die
Grofle Weigerung — der Protest gegen
das, was ist.!

Trotz der ihr zugestandenen negativ-provokativen Kraft be-
urteilt Marcuse die Uberlebenschancen der Kultur im Rahmen
fortgeschrittener Industriegesellschaften relativ pessimistisch.
Seit 1937 kommt er stindig auf den »affirmativen« Charakter
der Kultur zuriick und beklagt das Ende der Kunst im Sinne
eines revolutioniren Modus, der sich der objektiven Wirklich-
keit als ein widersetzlich-irritierendes Element entgegenstellt -
und doch nichts bewirkt. »Die Grofle Weigerung wird ihrer-
seits verweigert«, schreibt er erbittert.2 Dennoch behauptet er
immer wieder, dafl die Kunst — bei all ihrer Zweideutigkeit —
ein hochst subversives, befreiendes Element enthilt. Sie ist fiir
ihn eins der wenigen schwachen Bindeglieder, »das heutzutage
die Gegenwart mit einer Hoffnung auf die Zukunft verbindet«.3
Ein kritisches Verstindnis der utopischen Asthetik Marcuses
mufl deshalb notwendig in die Dynamik seines gesamten Denk-
systems hineinfiihren.

Eine Kritik an Marcuse wird damit zugleich zu einer Kritik
an unserer eigenen Zeit, in der manche Aspekte des deutschen
Utopismus weltweite Dimensionen angenommen haben. In-
dem Marcuse, Adorno, Horkheimer, Bloch und Brecht zweimal
nach Amerika kamen: erst als politische Fliichtlinge und dann
noch einmal als Vorboten neuer Umwilzungen, haben ihre
Theorien ein seltsames Janusangesicht angenommen. Sie sind
Dokumente und zugleich Operativkrifte im Rahmen jener
gesellschaftlichen Widerspriiche, deren Losung sie sich zur Auf-
gabe setzen. Eine zutiefst historische Kritik an Marcuse muf§
daher sein Gedankengut als determiniert und zugleich deter-
minierend betrachten und obendrein die eigene Analyse in die-
sen dialektischen Prozef} einbeziehen. Es ist nicht nur die sub-
jektive Brillanz dieses Mannes, den die New York Times als

104




O

den »most important philosopher alive« hingestellt hat, die
uns zwingt, sich mit ihm auseinanderzusetzen. Es ist auch nicht
sein philosophisches System, das oft schwerwiegende Wider-
spriiche aufweist. Es sind iiberhaupt nicht die Antworten, son-
dern die Fragen, die dieser Mann stellt, die allgemein als erre-
gend empfunden werden. Intensiver als irgendein anderer hat
er immer wieder auf die zentralen Bediirfnisse und Méglich-
keiten der gegenwirtigen Gesellschaft hingewiesen. Er versteht
darunter vor allem die folgenden:

1. Die Notwendigkeit einer scharfen und zugleich totalen Kri-
tik aller fortgeschrittenen Industriegesellschaften, welche die
menschlichen Bediirfnisse, Wiinsche und Moglichkeiten, die
unter den dort herrschenden Lebensbedingungen unterdriickt
werden, wieder ans Tageslicht bringt.

2. Die Vision einer nicht-repressiven Gesellschaft, die den
gegenwirtigen Produktionsstand beibehilt, ihn jedoch zur
Basis einer qualitativen Verinderung des menschlichen Lebens
macht. »Heute ist jede Form der Lebenswelt«, schreibt Mar-
cuse einmal, »jede Verwandlung der technischen und der natiir-
lichen Welt eine reale Moglichkeit und ihr Topos ist geschicht-
lich.«*

3. Die Notwendigkeit, menschliche Individuen in Genossen-
schaftssystemen zu organisieren, in denen véllig neue psycho-
logische, soziale, 6konomische und politische Infrastrukturen
herrschen. Marcuse fordert daher das »Ende der Utopiex,
worunter er die Ablehnung jener Ideen und Theorien versteht,
»die die Utopie noch gebraucht haben als Denunziation von
geschichtlich-gesellschaftlichen Méglichkeiten«.s

Dies sind einige Griinde fiir die Wichtigkeit Marcuses in den
Vereinigten Staaten. Die Tatsache, daff Marcuses Leitartikel in
der New York Times® der einzige war, der die Watergate-
Affire in groflere Zusammenhinge stellte, gibt ihm immer
noch einen philosophischen Sonderstatus, der weit iiber den
bloflen Moralismus oder Faktenfetischismus eines Eric Seva-
reid oder Nicholas von Hoffman hinausragt.

Marcuse und Amerika: diese Beziehung ist fast eine diabolische.
Sie umfaflt iiber die Hilfte seines Lebens und fiihrte zu den
verschiedensten ideologischen Alliancen: erst im Exil als Mit-
glied des Institute for Social Research; dann als Senior Officer
im Office of Strategic Services und als Kommissarischer Leiter
der Eastern European Section im Auflenministerium; anschlie-
fend am Russian Institute der Colmubia University und am
Russian Research Center der Harvard University, wo er sein

105



Buch Soviet Marxism verfafite, das in der Sowjetunion als biir-
gerliche Diffamierung und in den Vereinigten Staaten als
schamlose Glorifizierung der Sowjetgesellschaft angegriffen
wurde; und dann wieder zuriids ins Exil als Professor non
grata — erst als Guru und schliefllich als Irrlicht der Neuen
Linken.

Doch dies sind nur die nackten Umrisse eines politischen Pro-
fils. Werfen wir einen zweiten Blick auf die Konstellation
»Marcuse und Amerika«, diesmal im Hinblick auf die dahin-
terstehenden ideologischen Konzepte, die bis weit in die
zwanziger Jahre zuriickreichen und ihre anfinglichen Impulse
der »Kritischen Theorie« der Frankfurter Schule verdanken.
Schlieflich war es ja gerade die Konfrontation mit der Yankee-
Zivilisation mit ihren iiberwiltigenden technologischen Mog-
lichkeiten und Gefahren, die zur Herausbildung der Kritischen
Theorie fiihrte. Aus dem intellektuellen Klima der Weimarer
Republik kommend, empfanden diese Leute den » Amerikanis-
mus« als eine Welt des Horrors und der totalen Eindimensio-
nalitit. Die Kartelle und Trusts, die riesigen Kapitalinvestitio-
nen, die Fliefband-Ideologie eines Henry Ford, die totale
Standardisierung weiter Lebensbereiche: all das erlebten die
Vertreter der Frankfurter Schule, die noch im biirgerlich-
feudalistischen Altdeutschland aufgewachsen waren, als einen
tiefgehenden Schock. Thre erste Reaktion war daher erst ein-
mal »Kulturkritik«, angefangen von den frithen Essays Ador-
nos, die er kurz nach seiner Ankunft in den Vereinigten Staa-
ten schrieb, bis hin zu Marcuses bekanntem Buch Der ein-
dimensionale Mensch. Fiir Adorno war Amerika nicht in erster
Linie eine antagonistische Klassengesellschaft, sondern ein Ge-
sellschaftssystem, das auf total konformistischen Prinzipien
beruht. In seinem Essay »Aldous Huxley und die Utopie« von
1942 schreibt Adorno einmal:?

Dem Intellektuellen von driiben wird unmifiverstindlich bedeutet,
daf er sich als autonomes Wesen auszumerzen habe, wenn er etwas
erreichen — unter die Angestellten des zum Supertrust zusammenge-
schlossenen Lebens aufgenommen werden will.

Dieser Welt der Konformitit und Vermassung versuchte Adorno
gewisse Restelemente ilterer Kulturen entgegenzustellen, die
noch nicht von der totalen Manipulation der Kulturindustrie
infiziert waren. Es ist das »alte Europa« gegen das »neue
Amerika«, das die antipodische Struktur fiir Adornos und
Horkheimers Buch Die Dialektik der Aufklirung von 1947

106




liefert. Obwohl Marcuse iiber diese Form der »Kulturkritik«
hinausgeht, spiirt man doch in all seinen Werken immer noch
den atavistischen Schock eines Emigranten, der aus den euro-
piischen Kulturtraditionen herausgerissen ist. Und der Zorn

‘dariiber fithrt manchmal zu tiefen Einsichten in die Struktur

der fortgeschrittenen Industriegesellschaft. Aber diese Haltung
verfithre ihn auch oft zu einer recht oberflichlichen, ja geradezu
snobistischen Einstellung, wie folgendes Zitat aus dem Ein-
dimensionalen Menschen beweist:#

Vielleicht verschafft man sich das durchschlagendste Beweismaterial
dadurch, dafl man einfach ein paar Tage lang jeweils eine Stunde das
Fernsehprogramm verfolgt oder sich das Programm des AM-Radio
anhort, dabei die Reklamesendungen nicht abstellt und hin und wie-
der den Sender wechselt.

Welche »Evidenz« hat Marcuse hier eigentlich im Sinn?, den
Rock oder die Folk Music?, die Commercials oder die Seifen-
opern? Wiirde eine Bevorzugung des 3. Programms das Pro-
blem 18sen? Und fiir wen?

Obwohl es urspriinglich der Faschismus war, an dem sich die
»Kritische Theorie« entziindete, wurde so das erdriickende
Bild der Vereinigten Staaten mit ihrem noch gefihrlicheren
nicht-repressiven Totalitarismus das eigentliche Objekt der
Frankfurter Schule. Die beiden wichtigsten Werke Marcuses
beschiftigen sich daher mit dem Amerika der fiinfziger Jahre
und stellen widerspriichliche Reaktionen auf dieses Phinomen
dar. Triebstruktur und Gesellschaft (1955) entwickelt eine opti-
mistische Vision des Moglichen. Der eindimensionale Mensch
(1964) ist das pessimistische Pendant dazu. Utopie und Dysto-
pie bilden hier ein dialektisches System, das zusammengehért
und auch zusammen interpretiert werden muf}. Beginnen wir
mit der Dystopie.

Obwoh]l Marcuse seine Methode dem offiziellen Marxismus
entlehnt, ist sein Werk zugleich eine Zuriidknahme der Grund-
voraussetzungen alles marxistischen Denkens, und zwar nicht
nur im Hinblick auf die Kunst, die eine so entscheidende Rolle
in seinem Denksystem spielt. Marcuse sieht in der hochsten
Entwidklungsform des gegenwirtigen Kapitalismus etwas grund-
sitzlich Neues und Andersartiges. Die innere Dynamik dieses
Systems ist nach seiner Meinung zur Ruhe gekommen. Das
System hat sich stabilisiert. Und zwar ist dies nicht unter dem
Druck der ausbeutenden Oberschicht geschehen, sondern ge-
rade durch die Kraft, die Marx noch als eine aufspaltende und

107



damit revolutionire empfand: durch die Entwicklung einer
wesentlich leistungsfihigeren Technologie.

Der Monopolkapitalismus produziert immer mehr Konsum-
giiter und entwickelt damit zugleich eine sorgfiltig kalkulie-
rende Rationalitit, welche die Gesamtgesellschaft mit raffinier-
ten Makro- und Mikroformen der Manipulation iiberzieht.
Wihrend Marx den Konflikt zwischen den Besitzenden und
Nichtbesitzenden noch als einen Konflikt historischer Person-
lichkeiten, bestimmter Klassenvertreter, also menschlicher Ak-
teure betrachtete, denkt Marcuse nur noch in Uberlagerungs-
systemen. Das Ubel besteht fiir ihn nicht mehr in den Aus-
beutern, sondern in der inneren Logik und Konsequenz des
technologischen Denkens, das eine immanente Tendenz zur
Manipulation besitzt. Er meint damit selbstverstindlich nicht,
daR es keine fundamentalen Widerspriiche, keine Gruppen-
interessen mehr gebe oder dafl sich die Klassengesellschaft auf-
gelost habe. Im Gegenteil, alle diese Dinge existieren ungebro-
chen weiter, da die Méglichkeiten zur Manipulation und Unter-
driidkung noch nie so grofl wie heute gewesen seien. Was jedoch
Marcuse leugnet, und zwar wiederum im Gegensatz zu Marx,
ist die These, dafl diese inneren Widerspriiche und Ungleich-
heiten noch ein revolutionires Potential enthalten. Er behaup-
tet, daf die irrationale Erweckung und zugleich Befriedigung
unserer falschen Bediirfnisse den Blick fiir solche Prozesse lingst
abgestumpft habe. Herr und Sklave, Kapitalist und Arbeiter,
Hochkultur und Trivialkultur: alle potentiellen Widerspriiche
seien verschwunden oder eingeebnet. Was dominiere, sei eine
eindimensionale Unterdriickung, und das in einem Augenblick
der menschlichen Geschichte, wo durch die gesteigerte Produk-
tion zum erstenmal die Mdglichkeit gegeben sei, jede Form der
Unterdriickung abzuschaffen. Die einst so rebellische Arbeiter-
klasse hat sich nach seiner Meinung ganz den Wonnen der sie
manipulierenden Konsumption hingegeben. In einer solchen
Dystopie scheint die Ruhe eines Friedhofs zu herrschen.

Und doch ist nicht alles verloren. Denn da ist immer noch die
Explosivkraft »Freud«, die Marcuse als einen ausgesprochen
revolutioniren Impuls empfindet. Triebstruktur und Gesell-
schafl: schon der Titel seines zweiten Hauptwerks driickt deut-
lich aus, worin Marcuse die wahre Dialektik sieht. Die Schaf-
fung der Zivilisation, das heifit die Uberwindung des Skono-
mischen Mangels, brachte notwendig eine Unterdriickung des
Eros, der Lebensinstinkte und damit der unmittelbaren Befrie-
digung mit sich. Diese historisch bedingte Unterdriickung des

108




Lustprinzips zugunsten des Leistungsprinzips, die eine grund-
sitzliche Voraussetzung des sozialen Fortschritts war, wird
nach Marcuse auch in den fortgeschrittenen Industriegesell-
schaften, in denen dafiir iiberhaupt keine Notwendigkeit mehr
besteht, einfach beibehalten. Marcuse nennt diesen Vorgang
die »Surplus Repression«, worunter er die Unterdriickung jener
Lebensinstinkte versteht, die sich aus der manipulierten Schaf-
fung falscher Bediirfnisse und der industriellen Befriedigung
dieser falschen Bediirfnisse ergibt. Die Tatsache dieser »Surplus
Repression« ist fiir ihn die schirfste Verurteilung der repres-
siven Elemente innerhalb des heutigen Wirtschaftssystems und
zugleich sein einziger Garant fiir eine mégliche Uberwindung
dieser Zustinde. Und zwar kann dieser Widerspruch fiir ihn
nur durch eine qualitative Verinderung der Gesamtgesellschaft
iberwunden werden. Marcuse spricht daher nicht zufillig gern
vom »neuen Menschen«, wenn er auf die »neue Gesellschaft«
zu sprechen kommt. Sein utopisches Konzept beruht also vor-
wiegend auf der Tatsache, das »Unterdriickung« zugleich »Uber-
schufl« bedeutet. Nicht auerhalb, sondern innerhalb der heu-
tigen Gesellschaft liegt fiir ihn das wahre Potential einer uto-
pischen Verinderung.

Und damit kommen wir zu einem Zentralproblem. Die ein-
dimensionale Gesellschaft ist zwar eine geschlossene, enthilt
jedoch die Moglichkeit fiir eine total andersartige Welt, die in
der alten steckt und nur befreit werden muff. Doch wo kom-
men die revolutioniren Impulse her, die diesen Sprung bewir-
ken werden? Marcuse sieht diese Antriebskrifte entweder an
der Peripherie des kapitalistischen Systems, in den Kimpfen
der Revolutionire der Dritten Welt gegen die imperialistische
Unterdriickung, oder bei jenen Gruppen innerhalb des kapita-
listischen Systems, die sich der Geste der »Groflen Weigerung«
verschworen haben. Und im Rahmen dieser Verweigerung
spielen Kunst und Kultur fiir ihn eine wichtige Rolle. Indem
man sich also das System seiner »revolutioniren Asthetik« an-
sieht, wird man notwendig auch zu einer Kritik seines politi-
schen Systems vorstofien.

Kunst ist fiir Marcuse eine besonders geeignete Form der Ver-
weigerung, da sie bereits eine lange Tradition des Oppositio-
nellen, Entfremdeten und Bohemienhaften hinter sich hat.
Zwar beruht auch die Kunst auf Sublimierung und ist damit
entfremdeter Eros, der sich dem Aufbau der Zivilisation
opfert. Doch umgekehrt ist das Kunstwerk fiir ihn eines der
wenigen Elemente, das sich den gleichmacherischen Prozessen

109



der manipulierten Massengesellschaft entgegenstellt. Es ist da-
her Marcuses Hoffnung, dafl Kunst doch noch etwas »Revolu-
tiondres« enthilt. Sie ist fiir ihn nichts Polemisches, Engagier-
tes, Propagandistisches, Klassenkimpferisches, das in den histo-
rischen Prozef) eingreift, sondern eins der wenigen Residuen
des Unverfilschten. Aus diesem Grunde stiitzt sich sein Kon-
zept der »revolutioniren Kunst« nicht auf Heine oder Brecht,
sondern bezeichnenderweise auf die Traditionen der deutschen
Klassik. Besonders in den Schriften Schillers findet er seine
dsthetisch-utopische Vision vorgebildet, die der rein technolo-
gischen Rationalitit einen Vexierspiegel »wahren« Menschseins
entgegenhilt. Kein Wunder also, daf ihn gerade die unter dem
Schock der Franzosischen Revolution entstandenen Briefe iiber
die isthetische Erziebung des Menschen so faszinieren. Denn sie
sind ja eins der ambivalentesten Dokumente gegen die fort-
schreitende Verwissenschaftlichung, Politisierung und Rationa-
lisierung, das heiffit einer aufs rein Praktische ausgerichteten
Denkweise, die — nach Schillers Meinung — den autonomen
Bereich des Schonen immer stirker in die Zange sozio-6kono-
mischer Notwendigkeiten nimmt. »Der Nutzen ist das grofle
Idol der Zeit«, heiflt es in diesen Briefen, »die Grenzen der
Kunst verengen sich, je mehr die Wissenschaft ihre Schranken
erweitert.«? Als Alternative zu einer Wirklichkeit, die wie ein
»kunstreiches Uhrwerk« funktioniert und wo »aus der Zusam-
menstiickelung unendlich vieler, aber lebloser Teile ein mecha-
nisches Leben im Ganzen sich bildet«, erhitzt sich daher Schil-
ler fiir ein Reich des Asthetischen, »weil es die Schonheit ist,
durch welche man zur Freiheit wandert«.10

Marcuses Asthetik erwichst aus der gleichen Malaise. Auch er
betrachtet die Kunst als einen absolut autonomen Bereich, der
von der Welt der Arbeit und der Politik schirfstens abgehoben
ist:11

Gleich der Phantasie, die ihren wesentlich seelischen Ausdruck dar-
stellt, ist der Bereich der Asthetik vorziiglich »unrealistisch«, sie hat
sich um den Preis, in der Realitit wirkungslos zu sein, ihre Freiheit
vom Realititsprinzip bewahrt.

Wie in der Asthetik Schillers und Kants liegt auch bei Marcuse
der Hauptakzent auf der Vision des »freien Menschen«:12

Der Mensch ist nur dort frei, wo er frei von Zwang ist, von duflerem

und innerem, von physischem und von moralischem — wenn er weder
vom Gesetz noch vom Bediirfnis gendtigt ist.

Die Wahrheit der Kunst liegt auch fiir ihn in der Negation

110




jenes Prinzips, ohne das eine wohlgeordnete Gesellschaft gar
nicht bestehen konnte. Es ist die Verwandlung von harter,
korperlicher Arbeit in Spiel, von repressiven Schaffenszwingen
in freie Entfaltung. Es ist an diesem Punkt, wo Marcuse sei-
nem Konzept des neuen sozialistischen Menschen am nichsten
kommt. Die isthetische Sensibilitit versshnt fiir ihn Sinnlich-
keit mit Vernunft und bringt zugleich jenes tabuierte Verlan-
gen nach unmittelbarer Befriedigung und Schonheit ins Spiel,
das in einem absoluten Gegensatz zu jenen rein rationalisierten
Gesellschaftsnormen steht, die das Kainszeichen des Entfrem-
deten tragen. Kunst als Spiel ist fiir Marcuse ein Telos, das auf
ein allgemeinmenschliches und zugleich héchst subjektives Ziel
ausgerichtet ist, das einen Wert in sich selbst bildet. Dieses
Konzept liuft auf eine klare Scheidung zwischen der Welt der
Kunst und der Welt jener funktionalisierten Produktion hin-
aus, die nicht im Zeichen der Freiheit, sondern der Knechtschaft
stehe.

Wer eine solche Utopie als einen alten Hut empfindet, hat
durchaus Recht. Denn trotz der marxistischen und freudiani-
schen Fassade versteckt sich hinter dem Marcuseschen Gedan-
kengebiude immer wieder der deutsche philosophische Idealis-
mus des spiten 18. Jahrhunderts mit all seinen ungeldsten
Problemen. Es ist bezeichnend, ja fast ironisch, dal Marcuse
gerade jenes beriihmte Marx-Zitat iiber die griechische Kunst
seinem Kapitel iiber »Kunst und Revolution« als Motto vor-
angestellt hat:13

Es ist bei der Kunst bekannt, daf} bestimmte Bliitezeiten derselben
keineswegs im Verhiltnis zur allgemeinen Entwicklung der Gesell-
schaft, also auch der materiellen Grundlage, gleichsam des Knochen-
baus ihrer Organisation, stehen.

In Gegenrevolution und Revolte bleibt das Problem, wie man
die historisch-deterministische Methode mit der Hochschitzung
der griechischen Kunst als dem absoluten Hoéhepunkt der
Menschheitskultur versdhnen soll, ebenso ungelést wie bei
Marx. Was beide Denker verbindet, ist eine strikt Hegeliani-
sche Auffassung der antiken Kunst, die mit der Heraufkunft
des Kapitalismus und der Entwicklung fortgeschrittener Pro-
duktionsbedingungen auf der Basis wissenschaftlicher Rationa-
litdt ihre organische und zugleich universale Funktion verloren
habe und daher verkiimmert sei. Fiir Hegel bedeutet diese
Erkenntnis, daf8 von nun an nicht mehr die Kunst, sondern
die Philosophie im Zentrum stehe. Er sagte bekanntlich: »Der

111



Gedanke und die Reflexion haben die schone Kunst iiberflii-
gelt.«14 Da die moderne Welt nicht mehr als sinnliche Totalitit
erfaflbar sei, stand fiir Hegel fest, daf seit der Aufklirung
die Kunst nur noch eine subjektiv-partikulare Funktion haben
konne.

Auch Marx war zutiefst vom Ende der Kunst im Hegelschen
Sinne iiberzeugt. Nach seiner Meinung bringt die Entwicklung
des Kapitalismus eine notwendige Entwiirdigung der Kunst zur
fetischisierten » Ware« mit sich. Wie schon Kant glaubt auch der
frithe Marx, dafl Kunst qua Kunst keine soziale Zweckbezogen-
heit besitzt und lediglich ein Objekt des Wohlgefallens oder
Nachdenkens darstellt. Unter solchen Voraussetzungen wirkt
jedes Kunstwerk, das fiir die speziellen Bediirfnisse einer be-
stimmten Kultur oder Klasse hergestellt wird, wie ein seinem
wirklichen Wesen entfremdeter Fetisch. Marx stellt daher die
eigentliche Kunst stets als etwas hin, was aus einem Bereich
stammt, der auflerhalb der gewdhnlichen Arbeitswelt liegt. Er
trennt somit die essentielle Kunst, die eine absolute Schonheit,
Perfektion oder Wesenhaftigkeit besitzt, von jenem Kultur-
betrieb, fiir den Kunst nur noch Ware ist, die man kaufen
oder verkaufen kann. Die echte Kunst wird damit vollig aus
ihrer Beziehung zu Klasse, Ideologie und objektiver Wirklich-
keit geldst und zu einem quasi-utopischen Element erhoben.
Diese pauschale Verurteilung der biirgerlichen Welt als einer,
die der wahren Natur der Kunst absolut feindlich gegeniiber-
steht, enthilt wichtige Folgerungen fiir die Herausbildung
einer revolutioniren Asthetik. Fiir Marx kann Kunst im Rah-
men des Kapitalismus weder kritische (Brecht), negierende
(Adorno) noch antizipatorische (Bloch) Elemente enthalten
und bleibt daher aus dem fortschreitenden dialektischen Pro-
zef} des geschichtlichen Wandels ausgeschlossen. Engels war es,
nicht Marx, der die dialektische Bedeutung eines Balzac zu
wiirdigen wufite. Der isthetische Radikalismus von Marx liegt
darin, daf er in der Kunst keinen Prozef, sondern einen uto-
pischen Traum erblickte. Kunst ist fiir ihn weder ein Erkennt-
nisprozef noch der Ausdruck eines Verinderungswillens, son-
dern der isthetische Vorschein einer nichtentfremdeten Wirk-
lichkeit, wo der historisch-antagonistische Konflikt zwischen
Freiheit und Notwendigkeit einer neuen Synthese Platz ge-
macht hat.

Die gleiche Trennung und den gleichen anthropologischen
Idealismus finden wir bei Marcuse. Indem er Kunst als eine
Manifestation der »Groflen Weigerung« versteht, muf} er im-

112




mer wieder zwischen Kunst und Wirklichkeit scheiden, was
seinem Konzept der Kulturrevolution etwas h&chst Proble-
matisches gibt. Wie bereits erwihnt, verwirft er jede Art von
revolutionirer Kunst, die sich im Sinne Sartres oder Brechts
zu engagieren versucht. Er schreibt:15

Das Verhiltnis von Kunst und Revolution ist eine Einheit von
Gegensitzen, eine antagonistische Einheit. Kunst folgt ihrem eigenen
Gesetz und hat eine eigene Art der Freiheit, die nicht an Revolutio-
nen gebunden ist.

Und dennoch ist er genauso kritisch jenen Konzepten gegen-
iber, die auf dem idealistischen L’art-pour-I’art-Prinzip be-
ruhen:18

Die neue Sensibilitit ist zu einem poetischen Faktor geworden . .. die
transzendierenden Moglichkeiten der Freiheit miissen eine Antriebs-
kraft fiir jenes Bewufitsein und jene Imagination werden, die der
Revolution den Boden bereitet.

Marcuse iiberwindet diesen scheinbaren Widerspruch durch das
Konzept der Negation. Wenn Kunst unter Bedingungen ent-
steht, in denen die Freiheit unterdriickt wird, hat sie notwen-
dig ein subversives oder revolutionires Potential. Im Gegensatz
zu den herkdmmlichen Vorstellungen einer Kulturrevolution
steht jedoch diese subversive Tendenz nicht in einem direkten
Zusammenhang mit bestimmten gesellschaftlichen Kriften, son-
dern ist ein hochst einseitiger, subjektiver Akt, dem die Wei-
gerung zugrunde liegt, sich weiterhin dem allgemeinen Kon-
formismus zu unterwerfen. Kunstwerke sind daher fiir Mar-
cuse — in einer bestimmten historischen Situation — oft die ein-
zigen Antriebskrifte der Revolution. Seine Asthetik ist deshalb
nicht nur eine Asthetik, sondern enthilt zugleich sein politi-
sches Programm.

Letzten Endes liegt bei ihm der Hauptakzent nicht auf der
revolutioniren Aktion, sondern auf der Revolution als Auf-
klirung. Er spricht immer wieder von der Autonomie einer
Gegenkultur, die iiberhaupt kein dialektisches Wechselver-
hiltnis zu den politischen Ereignissen innerhalb der jeweiligen
Gesellschaft besitzt. Daher die enorme Hochschitzung, die er
den Intellektuellen entgegenbringt. Und dies erklirt zugleich,
warum es gerade die lyrische Dichtung ist, der er eine so sub-
versive Kraft zutraut. Lyrik ist fiir Marcuse etwas, was sich
der Wirklichkeit total zu entziehen versucht und das voéllig
»Andere« reprisentiert: eine Kunst ohne Echo, ohne gesell-
schaftliche Relevanz, ohne unmittelbaren Wirklichkeitsbezug.

113

o



Selbst in Brecht sieht Marcuse nicht in erster Linie den politi-
schen Dramatiker, sondern vor allem den Lyriker. So schliefit
er sein Kapitel iiber »Kunst und Revolution« mit einer Inter-
pretation von Brechts Gedicht Die Liebenden, einem Werk,
wie er sagt, »das fiir einen kurzen Augenblick die Bilder einer
befreiten Welt, einer befreiten Natur beschwort«:17

So unter Sonn und Monds wenig verschiedenen Scheiben
Fliegen sie hin, einander ganz verfallen.

Wohin ihr? Nirgendhin. Von wem davon? Von allen.
Ihr fragt, wie lange sind sie schon beisammen?

Seit kurzem. Und wann werden sie sich trennen? Bald.
So scheint die Liebe Liebenden ein Halt.18

Als isoliertes Gedicht betrachtet, mag man diese Zeile im Sinne
Marcuses deuten, »daf} die Liebenden sich solange sicher fiihlen,
wie sie ganz sie selber, ganz miteinander, ganz ein Bild der
Befreiung sind«.?* Im Kontext der Mahagonny-Oper jedoch, in
der sich dieses Gedicht findet, lassen sich diese Zeilen nicht als
eine blofle Negierung interpretieren. Sie werden nimlich in
einem Bordell vorgetragen, und zwar als dialogischer Wechsel-
gesang zwischen dem besoffenen Holzfiller Paul und der Dirne
Jenny — inmitten geiler Lustmolche und rosaroter Beleuchtung.
In einer solchen Umgebung bekommt die Schonheit dieser
Verse notwendig einen Stich ins Zynische oder zumindest
Schale. Dieser Zynismus wird noch unterstrichen durch die in
diesen Zeilen enthaltene Parodie auf die beriihmte Liebesszene
zwischen Helena und Faust im zweiten Teil des Faust, wo
ebenfalls der Traum der isthetischen Perfektion im antiklassi-
schen Sinne evoziert wird.2® Marcuse sieht nur eine Seite die-
ser dialektischen Wechselbeziehung und so enthiillt seine Deu-
tung dieses Gedichts zugleich die Grenzen seiner politischen
Einsichten. So wie er Brecht und dieses Gedicht sieht, sieht er
auch das Konzept der Kulturrevolution. Da er kein revolu-
tionires Subjekt lokalisieren kann, das den Prozef der Ge-
samtrevolution in Gang setzen kdnnte, bleiben die kulturellen
Phinomene, die er beschreibt, stets von der materiellen Welt
isoliert. Ihre einzige Beziehung zur Wirklichkeit besteht darin,
daf sie sich ihr »verweigern«. Man hdre dazu folgendes:2

Seltsames Phinomen: das Schdne duflert sich in einer Oper von Verdi
genausogut wie in einem Bob-Dylon-Song, in einem Ingres-Gemilde
wie in einem von Picasso, in einem Satz von Flaubert wie in einem
von James Joyce, in einer Geste der Herzogin von Guermantes wie
in der eines Hippy-Girls. Was sie alle verbindet ist der Ausdruck einer
Schonheit, die in einem totalen Gegensatz zur kapitalistischen Waren-

114




welt steht und jener Titigkeiten, Haltungen, Grimassen und Gesten,
die dort iiblich sind.

Doch was alle diese Dinge ebenfalls verbindet, ist ihre hoff-
nungslose Isolierung. Es sind ausgewihlte Reliquien aus der
Kulturwelt der Privilegierten, die ihre Nase iiber jene Wirk-
lichkeit riimpfen, die sie selbst nicht beriihrt. Und wir kdnnen
dem noch hinzufiigen: das revolutionire Kauderwelsch der
militanten Schwarzen, die Obszdnititen der rebellischen Ju-
gend, die Gedichte eines Ferlingetti und Alban Bergs Wozzek.
Auch in ihnen iuflert sich die »Grofle Weigerung«.

Rein fiir sich selbst genommen, enthilt jedes Werk, jede Hand-
lung, jede Geste ein Element der Negierung, der Uberwindung,
der Erinnerung oder Antizipation. Aber sind irgendwelche
Dinge, die rein auf sich selbst bezogen bleiben, sinnvolle Mit-
tel der Subversion? Sollten wir nicht beides verlangen: eine
revolutionire Kunst und eine kritische Theorie, das heifit eine
progressive Intellektualitit, die sich mit den bestehenden revo-
lutioniren Elementen innerhalb der Gesellschaft verbindet, die
erkennt, dafl sie von den gleichen Antriebskriften beseelt ist
und darauf zuriick reflektiert. Und, indem sie das tut, sich
aktiv an den notigen Verinderungsprozessen beteiligt. Im
Hinblick auf solche Moglichkeiten bleibt Marcuse weitgehend
pessimistisch:22

Die Vermittlungen, welche die verschiedenen Formen der revolutio-
niren Kunst zu einer befreienden, das heifit subversiven Kraft auf der
gesellschaftlichen Ebene machen wiirden, sind noch nirgends sichtbar.

Marcuses Konzept der Kulturrevolution leidet an dem gleichen
utopisch idealistischen Dilemma wie die Asthetik eines Kant
oder Schiller und weist daher die gleichen politischen Mingel
auf. Das hoffnungslos Utopische an diesem Riickgriff auf das
klassisch-idealistische Erbe besteht nicht darin, dafl diese Triume
falsch, diese Visionen biirgerlich und ihre Interessen rein sub-
jektive sind. Eine solche Kritik an Marcuse wire vollig ver-
fehlt. Die Achillesferse seines Systems ist nicht das Triume-
rische, sondern seine Unfihigkeit, irgendwelche politisch-oko-
nomischen Krifte dingfest zu machen, durch die sich solche
Triume realisieren lieflen. Er gibt das sogar einmal selber zu:23

Die kritische Theorie der Gesellschaft besitzt keine Begriffe, die die
Kluft zwischen dem Gegenwirtigen und seiner Zukunft iiberbriicken
konnten; indem sie nichts verspricht und keinen Erfolg zeigt, bleibt
sie negativ. Damit will sie jenen die Treue halten, die ohne Hoffnung
ihr Leben der Grofien Weigerung hingegeben haben und hingeben.

115



Marcuses Versuch, aus dieser verfestigten und scheinbar hoff-
nungslosen Situation auszubrechen, ist der Aufruf zum totalen
Bruch mit den bestehenden Verhiltnissen. Die technologische
Rationalitit, die alle iiberwindungsbereiten und oppositionel-
len Elemente der hoheren Kultur riicksichtslos liquidiert, soll
endlich durch eine »neue entsublimierte wissenschaftliche Gei-
stigkeit« ersetzt werden.2d Die Vorherrschaft der funktionali-
sierten und repressiven Vernunft soll einem neuen Wirklich-
keitsverstindnis weichen, das auf der »Imagination« beruht.?s
Da die einzelnen Individuen durch ihre gesteigerten Bediirf-
nisse die repressive Gesellschaft stindig perpetuieren, legt Mar-
cuse den Hauptnachdruck darauf, dafl endlich mit biologischer
Notwendigkeit »qualitativ neue menschliche Wesen« entste-
hen.2¢

1967 diskutierte Marcuse mit deutschen Studenten an der
Freien Universitit in Berlin eine Reithe von Vortrigen, die
spiter unter dem Titel Das Ende der Utopie erschienen. Ob-
wohl sich diese Studenten weitgehend mit Marcuses antiautori-
tiren Vorstellungen identifizierten, ja sogar erklirten, »Er war
die Anregung fiir alles, was wir taten«, steht in ihren Erwide-
rungen immer wieder das Problem der fehlenden Vermittlun-
gen und des absoluten Bruchs im Vordergrund:??

Ist dann nicht in Ihrer Theorie ein Bruch zwischen Vermittlungs-
struktur und Aktivismus vorhanden, und besteht deshalb nicht ein
Widerspruch zwischen der Forderung nach der Realisation der neuen
befreiten Gesellschaft und den Resultaten der Diagnose, die Sie selbst
geliefert haben?

Das Problem ist demnach die fehlende Vermittlung. Es gibt
zwei Moglichkeiten, Marcuse hierauf eine Antwort zu geben:
durch ein logisches Argument oder durch empirische Evidenz.
Die logische Widerspriichlichkeit wurde bereits durch den
anonymen Fragesteller an der Freien Universitit hervorgeho-
ben. Falls in der gegenwirtigen Gesellschaft das Potential fiir
eine qualitativ bessere Gesellschaft steckt, was Marx als eine
determinierende Negation bezeichnen wiirde, warum lifit sich
dieser Wandel dann nicht aus der gegebenen Gesellschaft ent-
wickeln? Warum besteht dann die Notwendigkeit, nach einer
Losung auflerhalb der gegenwirtigen Zustinde zu suchen, das
heiflt eine abstrakte Negation zu entwickeln? Wenn das Poten-
tial wirklich vorhanden ist, dann mufl sich dieses Potential
auch in eine revolutionire Bewegung umsetzen lassen. In die-
sem Punkte bleibt Marcuse véllig ambivalent und schwankt

116




stindig unschliissig zwischen dystopischen und utopischen Vor-
stellungen hin und her.

Die zweite Antwort ist nicht so einfach. Worin besteht die
empirische Evidenz, um zu beweisen, dafl es doch Vermitt-
lungsmdoglichkeiten in der bestehenden Gesellschaft gibt? Man
hat behauptet, daff die Wirkung des Eindimensionalen Men-
schen eine grundsitzliche Widerlegung der von Marcuse pro-
klamierten Eindimensionalitit sei. Aber solche Fragestellungen
gehen weit iiber den Rahmen des vorliegenden Essays hinaus.
Jedoch einfach zu behaupten, dafl es solche Krifte gar nicht
gibt, wiirde ja genau Marcuses zentrale These beweisen und
sein Konzept einer »revolutioniren Kunst« legitimieren. Doch
der rebellische Geist heutzutage kommt gerade aus einer Ecke,
die Marcuse als vollig in den Status quo integriert empfand:
nimlich von den jungen Arbeitern in der Autoindustrie.
»Wilde Streiks« sind in den letzten Jahren in den USA und
in der BRD ausgebrochen, deren Forderungen weit iiber die
iiblichen Forderungen nach hoheren Lohnen und groflerer
Sicherheit am Arbeitsplatz hinausgehen. Ein Leitartikel, der
kiirzlich im Wirtschaftsteil der New York Times erschien, be-
weist die Wut, ja geradezu den Schock der Finanzkreise iiber
die jungen rebellischen Arbeiter in der Vega-Fabrik in Youngs-
town/Ohio. So hatte Dennis Lawrence, einer der Arbeiter aus
der Karosserie-Abteilung, auf die Frage, ob die Unzufrieden-
heit wachse oder nachlasse, drgerlich geantwortet:28

Sie wichst! Und sie wird weiter wachsen! Solange, bis die da oben
einsehen, dafl wir nicht nur ein paar Halbstarke sind, die man einfach
an die Wand driicken kann. Diese Kerle hier — es ist mir wurscht, ob
sie 18 oder 50 sind — die meinen es verdammt ernst, die haben genug,
die haben es satt. Verflucht noch mal, hier muf sich mal was @ndern,
wirklich indern, denn wenn sich hier nischt indert, dann werden wir
diese verdammten Kisten nicht weiter bauen.

Und damit beantwortet Dennis Lawrence wohl die zweite
Frage an Herbert Marcuse.

Von Schillers Spieltrieb zur Vega-Fabrik, von der Utopie zur
Dystopie — wo sind hier die Vermittlungen? Und damit kom-
men wir wieder zu unseren anfinglichen Uberlegungen zuriick.
Hat die klassische, deutsch-idealistische Tradition dem indu-
strialisierten Amerika des 20. Jahrhunderts iiberhaupt noch
etwas zu sagen? Gibt es in dieser Tradition Ansatzpunkte fiir
eine neue Asthetik?

Doch um in einer positiveren Tonart zu schlieffen, méchte ich
vorschlagen, daff Marcuse sich besser an Heine als an Schiller

117



orientiert hitte, um ein geeignetes Modell fiir eine wahrhaft
revolutionire Kunst zu finden. Das soll nicht heiflen, dafl
Heines Gedichte eine absolute Relevanz besiflen. Es war jedoch
Heine — und nicht Hegel —, der als der erste die entstehende
Industriegesellschaft als die Basis einer neuen Asthetik empfand.
Was er mit Hegel teilte, war selbstverstindlich die Vorstel-
lung, daff die Entwicklung der kapitalistischen Produktions-

bedingungen der ilteren Kultur den Garaus machen wiirden:2

»Die hochsten Bliiten des deutschen Geistes sind die Philosophie und
das Lied. Die Zeit ist vorbei, es gehdrt dazu die idyllische Ruhe;
Deutschland ist fortgerissen in die Bewegung — der Gedanke ist nicht
mehr uneigenniitzig, in seine abstrakte Welt stiirzt die rohe Tat-
sache. Der Dampfwagen der Eisenbahn gibt uns eine zittrige Gemiits-
erschiitterung, wobei kein Lied aufgehen kann, der Kohlendampf
verscheucht die Sangesvogel und der Gasbeleuchtungsgestank ver-
dirbt die duftige Mondnacht.«

Aber im Gegensatz zu Hegel oder Schiller, die in diesem Pro-
zef} eine Entwicklung sahen, die sich rein zerstorerisch auf die
Kunst auswirken wiirde, betrachtet Heine diese neuen Michte,
das heifit Industrie und Technologie, durchaus als Ansatzpunkte
neuer Produktivititen. Er sieht, dafl die rein empirischen,
wissenschaftlichen Fakten immer stirker in die heiligen Hallen
der Lyrik einbrechen — und er entwickelt ein Genre, das alle
diese Elemente mit den Techniken der modernen Massenme-
dien zu vermitteln sucht. Ich meine seine journalistisch-doku-
mentarisch-poetischen Reisebilder, die aus der popularen Tra-
dition herauswachsen und durch ihre offene Parteilichkeit
— sowohl politisch als auch dsthetisch — einen Affront gegen die
normativ-humanistische Asthetik bilden. Statt »interesselosen
Wohlgefallens« herrscht hier ganz offen eine zweckbezogene,
operative, pragmatische Gesinnung, die den objektiven Gege-
benheiten mit einer kritisch-emanzipatorischen Einstellung
gegeniibertritt. Indem er das tut, betrachtet Heine als das Ziel
seiner Kunst nicht mehr die absolute Negierung der Realitit,
die lediglich eine umgekehrte Form der Mimesis ist, sondern
liflt sich in ein aktives Verhiltnis mit der ihn umgebenden
Wirklichkeit ein. Natiirlich war Heine nicht immer parteilich,
nicht immer im Dienst, ja legt sogar manchmal eine recht aristo-
kratische und zynische Attitiide an den Tag. Obendrein war er
in manchem recht utopisch eingestellt. Aber er sah doch, daf}
die Verwirklichung seiner Vision an die Moglichkeiten des
industriellen Zeitalters und an die Kraft derer gebunden war,
welche die dafiir ndtige Arbeitsleistung aufbrachten. Wie Brecht

118




hundert Jahre spiter fand es auch Heine unméglich, ein Bild
der absoluten Freiheit und Vollkommenheit zu entwerfen — ob
nun im Bild der zwei fliegenden Kraniche oder im Duft einer
Mondnacht —, welches uns auch nur fiir eine Sekunde die Un-
vollkommenheiten der Welt, der wir selber entstammen, ver-
gessen macht.

Dies wire also die Antwort an Marcuse: nicht Heine statt
Schiller wiederzubeleben, sondern wie Heine die Kimpfe und
Widerspriiche der bestehenden Gesellschaft stets im Hinblick
auf die sich entwickelnden Formen des Neuen anzuvisieren.
Wir sollten die Kultur nicht als den idealisierten Traum des
Nichtvorhandenen betrachten, sondern als etwas, das sich aus
dem Prozefl der Losung der praktischen Probleme unseres Le-
bens ergibt. Denn nur aufgrund eines solchen Konzepts kénnen
wir hoffen, endlich das Ende der Utopie herbeizufiihren.

(Aus dem Amerikanischen von Jost Hermand)

119



Lawrence Baron, Gad Ben-Ami, Katherine Goodman,
Asta Heller, Otto Koester und Anthony Niesz

Der »anarchische« Utopismus
der westdeutschen Studentenbewegung

»Sie nennen sich Maoisten, Trotzkisten
oder Kommunisten. Man nennt sie Cha-
oten. Sie sind Anarchisten, aber sie faszi-
nieren die Jugend und infizieren die Par-
teien.« Der Spiegelt

»Der Anarchismus ist auferstanden; er
begeistert studentische Rebellen, ent-
schirft Handgranaten der Tatpropaganda,
tberflutet Biicherstinde, bereichert das
Vokabular der Polizeiberichte.«

Bruno Frei?
I

Es gibt kaum einen Begriff, der in gewissen Kreisen leichtfer-
tiger gebraucht oder miflbraucht wird als der Begriff »Anar-
chismus«. Der Grund dafiir diirfte klar sein: der »Anarchis-
mus« ist eine Ideologie, die sich sowohl von rechts als auch von
links angreifen liflit. Die Verteidiger des Status quo sehen in
ihm ein Synonym fiir Terrorismus und Aufruhr; die Marxi-
sten verachten ihn als eine Ideologie kleinbiirgerlicher Aben-
teurer, die keinen Sinn fiir politische Organisationen besitzen.
In beiden Fillen wird dieser Begriff zu einem zweckdienlichen
Pejorativ, mit dem man eine unbequeme Opposition zu diskre-
ditieren versucht. Nicht minder diffamierend verwendet man
in diesem Zusammenhang oft das Wort »Utopie«. Es ist daher
kein Zufall, daf Bruno Frei seine Kritik an der Studenten-
bewegung Die anarchistische Utopie (1971) nannte. Nachdem
man den Anarchismus und die Utopie solchermaflen der Licher-
lichkeit ausgeliefert hat, laflt sich natiirlich leichter gegen sie
polemisieren. Um also die westdeutschen Studentenbewegun-
gen in ihren wirklichen politischen und sozialen Zusammen-
hingen zu verstehen, sollte man solche Klischees von vorn-
herein beiseite lassen.

Beginnen wir darum mit folgenden Fragen: Welchen Einflufl

120




hatte iiberhaupt die anarchistische Tradition auf diese Bewe-
gung? In welche geschichtlichen Traditionslinien gehort sie?
Und wie reagiert sie auf diese Voraussetzungen? Der »Anar-
chismus« war nie eine eindeutig bestimmbare Bewegung; er
driickte sich in jedem Land verschieden aus. Auch der deutsche
Anarchismus wies die verschiedensten Formen auf. Anarchisti-
sche Einzelginger wie John Henry McKay, Fiirsprecher der
Aktionspropaganda wie Johann Most, Enthusiasten des Kom-
munallebens wie Gustav Landauer, Syndikalisten wie Rudolf
Rocker und Riteanarchisten wie Erich Miithsam stehen hier
scheinbar unverbunden nebeneinander. Doch was sie auch
trennte, eines hatten sie im Gegensatz zu den auslindischen
Anarchisten gemeinsam: sie mufiten sich stindig mit der ein-
zigen marxistischen Massenpartei Europas, der deutschen SPD,
auseinandersetzen. Thre Ideen wurden daher stets als Alter-
nativen zu den sozialdemokratischen Programmen formuliert.
Und das lief zwangsliufig auf eine Ablehnung jenes determi-
nistischen und passiven Sozialismus hinaus, wie er sich in den
Theorien Karl Kautskys manifestiert. Die Alt-Anarchisten
standen daher dem Marxismus weitgehend feindlich gegen-
iiber. Von diesen Gruppen waren nach dem zweiten Weltkrieg
nur wenige Vertreter iibriggeblieben. Und diese Uberlebenden
waren obendrein so sektiererisch eingestellt, daf sich die anar-
chistische Bewegung bis 1965 durch innere Zwistigkeiten selbst
zerstorte. Hieran konnte also die westdeutsche studentische
Linke keineswegs ankniipfen. Mit dem »alten deutschen Ar-
beiteranarchismus«, schreibt einer der Historiker dieser Bewe-
gung, verbindet die Studentenbewegung »weder eine ideolo-
gische, organisatorische noch personelle Kontinuitit«.3

Auch die ultralinken Marxisten werden in Deutschland oft
»Anarchisten« genannt, obwohl sie sich meist in innerer Oppo-
sition zur SPD entwickelten. So miissen Rosa Luxemburgs
Spontanietitstheorien als Reaktion auf den sozialdemokrati-
schen Revisionismus und die reaktionire Fiihrungsschicht der
SPD gesehen werden. Doch Rosa Luxemburg stellte damit nicht
die Parteistruktur in Frage. Erst Anton Pannakoek und Otto
Riihle stiefen zu weitgehend dezentralisierten Parteikonzepten
vor, um damit sowohl der Scylla der SPD-Biirokratie als auch
der Charybdis des Bolschewismus zu entrinnen.t Da sich die
Mehrheit der heutigen radikalen Studenten als Marxisten
betrachtet, sind es daher nur Marxisten und nicht Anarchisten,
die sie als ihre Vorliufer anerkennen.

Doch ein Blick auf die Penaten dieser Bewegung bleibt sowieso

121



an der Peripherie. Zu ihrer Entstehung trugen ganz andere
Phinomene bei. Da wire erst einmal die unbewiltigte Ver-
gangenheit des Faschismus, die dieser Generation zu einem
entscheidenden Erlebnis wurde. Was es an politischen Parteien
gab, gebirdete sich zwar antifaschistisch, bot aber keine wirk-
lichen Alternativen an. Der Bolschewismus, der noch die
Intellektuellen der spiten zwanziger Jahre fasziniert hatte,
war fiir diese Gruppen in einer Welt, die sich der »friedlichen
Koexistenz« verschworen hatte, ebenfalls keine Alternative
mehr. Dazu kam, daff die Massenmedien die ganze Welt in-
zwischen in ein einziges »Village« verwandelt hatten. Die
Befreiungsbewegungen in den Entwicklungslindern und die
weltweiten Studentenunruhen wurden daher auch in der BRD
als hautnahe Phinomene erlebt. Wie sollte man unter solchen
Voraussetzungen — das heifit, seit es den Vietnam-Krieg und
den Polizeiterror in Berkeley gab — noch an das »demokra-
tische« Amerika glauben? War iiberhaupt der »american way
of life«, dem sich auch die deutsche Konsumgesellschaft mit
Wonne hingab, der einzige Weg ins Land der unbegrenzten
Mboglichkeiten: in eine Utopie des ungehemmten Ausbeutens
und Geniefens?

All diese Problemkreise beschiftigten die Studenten geradezu
unentwegt. In einer Zeit, in der die iiberwiegende Mehrheit
der westdeutschen Bevodlkerung lediglich in die Warenhiuser
stromte oder sich an Fernsehkrimis erregte, stellten sie immer
peinlichere, immer politischere Fragen. Daraus entstand eine
Revolutionsgesinnung, die bei oberflichlicher Betrachtung wie
eine Wiedergeburt des Anarchismus wirkt. Doch an sich verbirgt:
sich darin nur ein politischer Erziehungsprozefl oder eine neue
Form der gesellschaftlichen Opposition. Und zwar entfaltete
sich die Studentenbewegung im folgenden relativ organisch.
Auf jeder der verschiedenen Entwicklungsstufen erzeugte sie
eine neue Form der Kritik, der Tat und der Selbstanalyse. Es
wiirde das Verstindnis dieses Prozesses erschweren, wenn man
all diese Aspekte nur unter dem Blickwinkel der Utopie oder
dem Blickwinkel des Anarchismus betrachtete. Schlieflich fin-
den sich in jeder Bewegung, die sich fiir eine grundsitzliche
Verinderung einsetzt, zwangsliufig auch utopische und anar-
chistische Elemente. Wir wollen daher nicht in die methodi-
schen Fehler des Spiegel oder Bruno Freis zuriickfallen, die
sowohl den Anarchismus als auch die Utopie unter reinen
Status-quo-Gesichtspunkten betrachten. Gehen wir daher in
unserer eigenen Untersuchung dieser Phinomene wesentlich

122




»konkreter« vor und beschiftigen wir uns mit der utopischen
Bedeutsamkeit dieser Bewegung erst dann, nachdem wir die
historische Entfaltung des Ganzen nachgezeichnet haben.

II

Die Studentenbewegung der sechziger Jahre war die erste be-
deutsame Oppositionsbewegung in der Bundesrepublik. Das
Ausbleiben einer solchen Opposition bis zu diesem Zeitpunkt
hingt aufs engste mit der wirtschaftlichen und politischen Ent-
wicklung Westdeutschlands nach 1945 zusammen. Wihrend
der unmittelbaren Nachkriegszeit (1945-1949) hatte es durch-
aus reale Chancen zu gesellschaftlichen und politischen Ande-
rungen in den drei Westzonen gegeben. Man hatte von wirt-
schaftlichen Reformen geredet, hatte die Monopole und Kartelle
verbieten wollen, hatte sich gegen die Wiederaufriistung ge-
wandt und hatte neue politische Rahmenorganisationen ent-
worfen. Daf} fast keiner dieser Vorschlige durchgefiihrt wurde,
ist weitgehend eine Folge des »Kalten Krieges«. So wurden
bereits 1951 Verhandlungen iiber eine Remilitarisierung West-
deutschlands begonnen und 1956 die BRD als vollberechtigter
Partner in die NATO aufgenommen. Durch den Marshall-Plan
und das sogenannte »Wirtschaftswunder« wurde Adenauer
jede Moglichkeit gegeben, noch bestehende Oppositionsgrup-
pen entweder zu unterdriicken oder zu absorbieren. Die CDU
konnte daher den parlamentarischen Prozeff weitgehend igno-
rien und die Opposition durch die verbreitete Angst vor dem
Kommunismus miihelos an die Wand spielen. Alte Marxisten
oder Pazifisten hatten unter diesen Umstinden kaum noch eine
Chance, gehort zu werden. Das endgiiltige Verbot der KPD
im Jahre 1956 besiegelte daher nur ein fait accompli.

Auch die SPD hat sich gegen diesen Trend nach rechts nicht
wehren konnen. Ihre Popularitit war so gering, dafl sie sich
1959 entschloff, ihre marxistische Tradition aufzugeben und
eine biirgerliche Massenpartei zu werden. Nicht einmal die
Gewerkschaften stellten sich dem Adenauer-Kurs entgegen.
Statt auf Mitbestimmung der Arbeiter zu dringen, strebten sie
lediglich nach Vollbeschiftigung. Und so konnte sich die Ade-
nauersche Restauration bis zur Mitte der sechziger Jahre be-
haupten. Erst die Studenten waren es, die eine intensivere
Kritik in Gang setzten und Alternativen vorschlugen.

Im Zentrum dieser Bewegung stand die »Freie Universitit« in

123



Berlin. Sie wurde 1948 zu Beginn des Kalten Krieges gegriin-
det und war als Gegentyp zur »Unfreien Universitit« im
Sowjetsektor gedacht. Eine Gemeinschaft von Lehrenden und
Lernenden sollte hier gleichberechtigt alle wichtigen Entschei-
dungen treffen. Die Studenten waren daher anfangs in allen
Ausschiissen vertreten und hatten sogar ein Mitspracherecht
bei der Berufung neuer Professoren. Doch schon nach wenigen
Jahren wurde dieses parititische System von oben her wesent-
lich eingeschrinkt. Und die Studenten lieflen sich diese Be-
schneidung ihrer Rechte gefallen. Erst 1960 forderte der Ber-
liner SDS auf einem Flugblatt Die Hochschule in der modernen
Demokratie eine erneute Demokratisierung der Universititen.
Statt des hierarchischen Seminarbetriebes trat er fiir das ame-
rikanische System der Departments ein. Auflerdem forderte er
die Ersetzung der groflen Vorlesungen durch kleine Lesegrup-
pen und Tutorials, die Griindung interdisziplinirer Institute,
die sich mit der Losung sozialer Pobleme beschiftigen sollten,
und eine Drittelparitit von Fakultitsmitgliedern, Assistenten
und Studenten in allen entscheidenden Universititsausschiis-
sen.5 Dieses Reformprogramm blieb fiir Jahre hinaus die
Grundlage aller weiteren Forderungen der Studentenbewe-
gung.

Aufs Ganze gesechen durchlief diese Bewegung von 1964 bis
zum Anfang der siebziger Jahre drei verschiedene Phasen, ob-
wohl sich diese selbstverstindlich teilweise iiberschneiden. Die
erste oder »antiautoritire« Phase dauerte von 1964 bis 1967
und stand im Zeichen der individuellen Selbstaufklirung und
des individuellen Kampfes. In der zweiten Phase von 1967 bis
1968 stief man iiber den Prozef der bloflen Bewufitseins-
klirung hinaus und ging dazu iiber, die antiautoritiren Ziele
durch bestimmte Projekte oder militante Aktionen zu ver-
wirklichen. Von 1969 bis 1971 versuchten dagegen die Studen-
ten, von ihren eigenen Belangen mehr und mehr abzusehen
und auf die Basis der Gesellschaft einzuwirken. Seit 1971 gibt
es nur noch isolierte Gruppen (vor allem in Berlin und Frank-
furt), wihrend man von »der« Studentenbewegung nicht mehr
reden kann.

Der wirtschaftliche Hintergrund, vor dem sich die erste Phase
der Studentenbewegung abspielte, war die bekannte &kono-
mische Rezession in der Mitte der sechziger Jahre. Diese Re-
zession zerstorte nicht nur den Mythos des »Wirtschaftswun-
ders«, sondern fiihrte zugleich zu einer tiefen politischen Krise.
Die Antwort auf diese Krise, die ein rapides Anwachsen neo-

124




faschistischer Organisationen verursachte, war die grofle Koa-
lition zwischen der CDU/CSU und der SPD. Die FDP, zu der
sich nur 9 Prozent der Wihler bekannten, blieb damit die
einzige Oppositionspartei. Unter diesen Umstinden entwik-
kelte sich die APO, die Auflerparlamentarische Opposition, die
sich vor allem auf den SDS stiitzte. Der SDS war urspriinglich
eine Studentenorganisation der SPD gewesen, hatte sich aber
nach der Annahme des Godesberger Programms von seiner
Mutterpartei emanzipiert. Schon 1964 waren die SDS-Gruppen
mit den Klassikern des Marxismus und den Schriften Adornos
aufs beste vertraut. Da man den Widerspruch zwischen Kapital
und Arbeit als ein weltweites Phinomen empfand, wandten
sich manche SDS-Gruppen bereits frith den Problemen der
Dritten Welt zu. Andere, die sich mit Adornos Analysen der
»autoritiren Personlichkeit« beschiftigt hatten, schlossen sich
spontan den antiautoritiren Bewegungen an. Die erste De-
monstration zugunsten der ausgebeuteten Volker der Dritten
Welt fand 1964 statt und richtete sich gegen die Tschombe-
Diktatur im Kongo-Gebiet. In den folgenden Demonstrationen
protestierte man gegen die Rassentrennung in Siidafrika, die
Zustinde in Persien und den Vietnam-Krieg. 1965 schidkte der
SDS eine Delegation in die Sowjetunion, um mit den dortigen
Parteifiihrern iiber Mafinahmen gegen die amerikanische Eska-
lation des Krieges in Vietnam zu beraten. Die Sowjets ver-
schanzten sich jedoch hinter dem Grundsatz der »friedlichen
Koexistenz«. Und so fiihlten sich die Studenten ganz auf sich
selbst angewiesen. Das Wintersemester 1965/66 entwickelte
sich daher an der Freien Universitit zu einem Vietnam-Seme-
ster. Man veranstaltete teach-ins, verschickte Resolutionen
und begab sich erneut auf die Strafle. Gerade bei den Strafien-
aktionen wurde man stindig mit den repressiven und autori-
tiren Elementen des Establishments konfrontiert. CDU-Sym-
pathisanten erwiesen ihre Toleranz, indem sie den protestie-
renden Studenten Fahrkarten nach Ostberlin in die Hand zu
driicken versuchten. In diesen Demonstrationen erkannten des-
halb die Studenten, dafl ihr Eintreten fiir die Vietnamesen
zugleich einen Kampf mit den reaktioniren Kriften innerhalb
ihres eigenen Staates heraufbeschwor. Vor allem Rudi Dutschke
betonte immer wieder, dafl es sich hier um eine »dialektische
Identitit«, wenn auch unter anderen geschichtlichen Umstinden
handele. Die Studenten betrachteten daher den Vietnam-Krieg
als einen Modellfall imperialistischer Repression, der sich auch
in Westdeutschland wiederholen kénne.8

125



Die Selbstanalysen dieser Protestphase zeigen, dafi sich die Stu-
denten keineswegs als Anarchisten im traditionellen Sinne
empfanden und von rein subjektiven Voraussetzungen immer
stirker ins Allgemeine vorstielen. Thre Teilnahme an den
Demonstrationen gegen das Establishment vertiefte sowohl
ihre kritische Selbstanalyse als auch die Analyse der gesamt-
gesellschaftlichen Situation. Daf} es dabei auch zu Gewaltakten
kam, die in den Massenmedien zu Horror-Stories aufgebauscht
wurden, waren an sich marginale Phinomene. Damals ging es
vor allem darum, unter Einsatz weniger Personen oder klein-
ster Gruppen, ein paar symbolische Institutionen anzugreifen.
Man hat daher oft von der negativen Einstellung der Studenten
zu bestimmten Organisationsformen geredet. In diesem Punkt
hat die Kritik durchaus Recht. In der frithen Protestphase gab
es lediglich spontane Gruppen und Griippchen, die in manchem
den herk6mmlichen anarchistischen Affinititsgruppen ihnelten.
Doch im Gegensatz zum Prinzip des anarchistischen Foderalis-
mus gliederte sich der SDS von vornherein nach den Fakultiten
der Universititen.

Die Ideologie dieser ersten Phase geht weitgehend auf die
gesellschaftskritischen Theorien der »Frankfurter Schule« und
auf die Schriften Marcuses zuriick. Man kam dabei zu folgen-
der Analyse der technologischen Gesellschaft: erstens, der heu-
tige Kapitalismus zeigt eine Tendenz zur Stabilisierung, anstatt
— wie erwartet — in eine immer tiefere Krise zu geraten; zwei-
tens, die technologische Gesellschaft fiihrt zu einer totalen
Bewufltseinsmanipulation; drittens, da das Proletariat dieser
Manipulation nicht entgehen kann und in einer willenlosen
Konsummentalitit eingelullt wird, miissen gesellschaftliche
Randgruppen — wie etwa die Studenten — zur Revolution auf-
rufen. Als man diese Theorien in die Praxis umzusetzen ver-
suchte, zeigte sich sofort die Schwiche von Marcuses Ideologie.
Indem man die gesamte Situation von der Peripherie — von
den Problemen der Dritten Welt und den Problemen der Stu-
denten — her betrachtete, unterlief man es, die wirklichen
politischen und gesellschaftlichen Verhiltnisse in der BRD zu
analysieren. Wihrend man sich im Hinblick auf Vietnam »poli-
tisch« engagierte, setzte man sich im eigenen Lande lediglich
fiir eine »kulturelle« Revolution ein. Man tat also dasselbe,
was auch Marcuse in diesen Jahren tat. Man trieb Kulturkri-
tik — und lief die politischen und &konomischen Faktoren
weitgehend aufer acht. Die »Helden« dieser friihen Phase sind
daher vor allem die Helden der Dritten Welt. Fanon war schon

126




1965 beliebt. 1967, als man sich mit Marcuse auseinanderzu-
setzen begann, fing man auch an, sich fiir Mao und Che Gue-
vara zu begeistern. Erst 1968 sahen die Studenten plétzlich
den eklatanten Widerspruch zwischen Marcuses Kulturkritik
und den revolutioniren Leistungen eines Mao oder Che.
Diese Diskrepanz trat in aller Deutlichkeit hervor, als im Juni
1967 der Demonstrant Benno Ohnesorg von der Berliner Po-
lizei erschossen wurde. Da die »Kritische Theorie« nur »Ver-
neinung« oder »Verweigerung« anbot, reagierten die Studenten
auf dieses traumatische Erlebnis entweder mit Resignation oder
zunehmender Gewalttitigkeit. Die Ermordung Ohnesorgs war
ein Wendepunkt. Von nun ab beschrinkten sich die Studenten
nicht mehr auf blofle Bewufitseinserweiterung. Die zweite Phase
der Studentenbewegung steht daher mehr im Zeichen militan-
ter Straflenaktionen, die bereits auf die Baader-Meinhof-Gruppe
vorausweisen, oder der Verwirklichung antiautoritirer Pro-
jekte in Formen wie Kommunen oder Kinderliden.

Obwohl die Kommunen keine groflere Bedeutung fiir die all-
gemeine Studentenbewegung hatten, darf man ihre Funktion
nicht unterschitzen, da sie durch das Establishment immer
wieder als Symbole der Gesamtbewegung hochgespielt wur-
den. Sie entstanden zu einer Zeit, als der SDS seine ersten
politischen Theorien zu entwickeln begann — und zum Teil als
ein Riickschlag darauf. Die Kommunarden wollten sich nicht
in Theorie verstricken, sondern priesen den Voluntarismus als
die einzige wirklich effektive Haltung. Viele fiihlten sich dabei
noch durchaus mit dem SDS verbunden, ja empfanden sich
als den Vortrupp dieser Organisation. Die beiden wichtigsten
Kommunen waren Kommune I und Kommune II.7 Die Mit-
glieder der Kommune I glaubten, sie wiirden sich fiir den
Kampf gegen das Establishment am besten vorbereiten, wenn
sie sich ganz auf ihre eigene sexuelle Befreiung konzentrierten.
Indem sie sich 6ffentlich entbl68ten, wollten sie die Heuchelei
der Gesellschaft blofistellen. Kommune II versuchte, diese Ten-
denz ins rein Sexuelle zu iiberwinden. Um den anderen Stu-
denten ein »Beispiel« zu geben, schuf sie eine der direkten
politischen Aktion gewidmete »befreite Enklave«. Dennoch
gelang es auch ihren Mitgliedern nicht, eine Solidaritit mit
der Gesamtbewegung herbeizufiihren, da die von ihnen kulti-
vierte Gruppentherapie schnell in blofle Selbstbefriedigung
ausartete. Was iibrig blieb, waren Solipsismus und die Harm-
losigkeit symbolischer Aggressionen. Als letzten Ausweg aus
ihrer Isolierung griindeten sie schliefllich »Kinderlidden«.

127



Die Teilnahme verschiedener Studentengruppen an der Ver-
wirklichung antiautoritirer Erziehungsexperimente signalisiert
iiberhaupt einen tiefen Bruch mit den rein theoretischen Spe-
kulationen der »Frankfurter Schule«. Die Studenten sahen
endlich ein, dafl ein wirklicher gesellschaftlicher Wandel nur
dann eintreten kann, wenn man mit der kritischen Erziehung
nicht erst auf der Universitit, sondern bereits im Vorschulalter
beginnt. Die Modelle der antiautoritiren Bewegung blieben
daher nicht nur auf den Seminarbetrieb beschrinkt, sondern
griffen schnell auf Volkshochschulen, Berufsschulen, Gymna-
sien, Volksschulen, Kindergirten und die sogenannten Kinder-
liden iiber. So setzte sich der Berliner SDS 1967 dafiir ein, von
den Schulverwaltungen unabhingige Schiilergemeinschaften zu
griinden.8 Diese autonomen Schiilerrite, genannt USG (Un-
abhingige Schiilergemeinschaften), sollten ein Gegengewicht zu
den traditionellen Schiilermitverwaltungsgruppen (SMV) sein,
in denen man lediglich Marionetten des Schulestablishments
sah. Das schnelle Anwachsen dieser selbstindigen Schiilerge-
meinschaften fiithrte zur Griindung des AUSS, des Aktions-
zentrums unabhingiger und sozialistischer Schiiler, das sich als
eine Zentralstelle und beratende Korperschaft betrachtete. In
ihrem Griindungsmanifest verurteilten die Abgeordneten der
westdeutschen Schulen, dafl die Schule als Institution noch im-
mer vollig undemokratisch verwaltet werde.® AUSS veran-
staltete daher Flugblattaktionen, Sit-ins, Demonstrationsum-
ziige und kritische Seminare, die sich an den »Kritischen Uni-
versititen« orientierten.

Eine besonders grofle Aufmerksamkeit widmete man dabei der
Sexualerziehung, und zwar meist in Anlehnung an Wilhelm
Reichs Sexpol-Untersuchungen. Man denke an das Buch Se-
xualitit und Klassenkampf von Reimut Reiche,!® der damals
die entscheidende Figur in der Fiihrungsspitze des SDS war.
In der Verbindung von Sex und Politik sah man eins der wirk-
samsten Mittel zur allgemeinen Politisierung der Schiiler. Doch
ein Report der »Kritischen Schule«in Kiel beweist, dafl der Sex
die Schiiler wesentlich stirker interessierte als die Politik.1t
Doch indirekt zwang man damit die Schulbehérden, nun von
sich aus eigene Lehrpline fiir die Sexualerziehung zu entwik-
keln. Einige Studenten, die fiir solche Projekte eingetreten
waren, bekamen jedoch Geldstrafen, da sie angeblich zur »Ver-
fithrung Minderjihriger« beigetragen hitten.1?

Ein weiteres Instrument der Radikalisierung waren die soge-
nannten »Jugendklubs«, wie etwa der Ca-ira-Klub in Berlin-

128




Wilmersdorf. Diese Klubs wurden vor allem von Professoren
und Studenten der Pidagogischen Hochschulen geférdert. An-
finglich stellte der Staat sogar Klubzimmer und Gelder fiir
diese Projekte zur Verfiigung. Und das ging auch solange gut,
als sich diese Klubs auf Popmusik, Tanzen und Gedichtabende
beschrinkten. Als in ihnen das »Politische« die Oberhand ge-
wann, zog der Staat sofort seine Unterstiitzung zuriick.!3 Im
gleichen Jahr, das heifit Anfang 1968, entstanden auch die er-
sten Kinderliden.14 Der erste »Laden« dieser Art wurde vom
AFDBDF (Aktionsrat fiir die Befreiung der Frau), einer mit
dem SDS verbundenen Frauengruppe, eingerichtet.!s In Anleh-
nung an Summerhill und Vera Schmidts Moskauer Kinder-
heime versuchte man in diesen Kinderliden, eine rein anti-
autoritire und sexualfreundliche Erziehung zu verwirklichen.
Im Sommer 1968 wurde als koordinierendes Organ ein Zen-
tralrat fiir sozialistische Kinderliden geschaffen. Und so wur-
den die Berliner Kinderliden — wie Summerhill und Kommune
I und II — bald zu beriihmten antiautoritiren Inseln im allge-
meinen Ozean autoritirer Bildungsinstitutionen. Da sie jedoch
weitgehend auf Studentenkinder beschrinkt blieben, behielten
sie zwangsliufig etwas Elitires. Und so ldsten sich diese Kin-
derliden bald wieder auf, um die Aufmerksamkeit von der
antiautoritiren Erziehung auf die »konkrete Erziehung zum
Klassenkampf« zu lenken.!® Schlieflich wollte man iber die
eigenen Probleme hinaus endlich zur Basis vordringen. Die
Studenten unterstiitzten daher bereits 1969 die Westberliner
Kindergartenlehrer bei ihrer gewerkschaftlichen Organisierung
und ihrem Streik fiir hohere Léhne.1?

Im Gegensatz zu dieser Basisarbeit setzte die Baader-Meinhof-
Gruppe, auch als RAF (Rote Armee Fraktion) bekannt, die
Taktiken der ersten Phase der Studentenbewegung fort. Sie
hatte das Gefiihl, dafl sich das kapitalistische System nur mit
stiirmischen Protesten oder Gewaltakten bekimpfen liflt. Thre
Terrorkampagnen wirken daher wie wildgewordene Marcu-
sesche Ideen. Als Andreas Baader 1968 seine Brandstiftung
eines Frankfurter Kaufhauses zu verteidigen hatte, unterstrich
er nachdriicklich, daff Marcuse jede ungesetzliche Titigkeit, die
der Befreiung unterdriickter Gruppen diene, voll und ganz
unterstiitze.18 Er rechtfertigte daher seine Brandstiftung als eine
Marcusesche Kirtik an den drei Grundiibeln des gegenwirtigen
Kapitalismus: den Krieg in Vietnam, den zum Fetisch erhobe-
nen Konsum und der allgemeinen sexuellen Repression.® So
gesehen ist die RAF durchaus ein Produkt von Marcuses Rand-

129



gruppenstrategie.2® Sie versuchte, die von der Studentenbe-
wegung theoretisch proklamierte Verpflichtung gegeniiber der
Dritten Welt endlich in die Tat umzusetzen. Da sie auch West-
deutschland als imperialistische Macht betrachtete, wollte sie
durch ihren Terrorismus den »imperialistischen« Charakter
dieses Landes blofilegen. Sie hat daher stets die Verbindung zu
anderen auslindischen Rebellenorganisationen gesucht.2! Be-
sonders eng waren ihre Beziehungen zur El-Fatah-Bewegung,
die sie mit den Tricks des Guerillakriegs vertraut machte und
zudem mit Waffen belieferte. Bei der RAF konnte man des-
halb im Hinblick auf Attentatsstrategie und absoluten Volun-
tarismus noch am ehesten von »anarchistischen« Ziigen spre-
chen. Doch seltsamerweise sind ihre Schriften davon vollig frei.
Thr Ziel war durchaus eine Diktatur des Proletariats im Sinne
Lenins oder Maos, die sie durch eine Verbindung von legalen
und illegalen Mitteln herbeizufiihren suchte.22 Die RAF fiihlte
sich daher vor allem von jenen Studenten verraten, die einmal
leidenschaftlich fiir die Revolution eingetreten waren und sich
jetzt mit lastiger organisatorischer Arbeit begniigten, die iiber-
haupt keinen Bezug mehr zu den internationalen Problemen
hatten. Ferner fiirchtete die RAF, dafl die Studenten in zwei
historische Irrtiimer zuriickfallen wiirden: in den Proletkult
und in die Aktionslosigkeit. Wie Marcuse sah die Baader-
Meinhof-Gruppe das Proletariat bereits als einen integrierten
Bestandteil des kapitalistischen Systems.23 Sie selbst verfiel
jedoch einem viel schwerwiegenderen Irrtum, den die Studen-
tenbewegung damals geradezu zu korrigieren begann. Sie be-
griff nimlich nicht, daf man in einem modernen Industrie-
staat nicht die gleichen revolutioniren Mittel anwenden kann
wie in einem semikolonisierten Entwicklungsland. Und es war
gerade diese Erkenntnis, nimlich daf} es keine »dialektische
Identitit« zwischen diesen beiden Phinomenen gibt, welche
den Wandel von der zweiten in die dritte Phase der Studen-
tenbewegung herbeifiihrte.

Vietnam spielte daher in der dritten Phase eine wesentlich
geringere Rolle als bisher. Was jetzt explosive Ausmafle an-
nahm, waren Probleme der Innenpolitik. Da die Studenten im
Laufe ihrer Demonstrationen gegen die amerikanische Inter-
vention in Vietnam die Machtapparate ihres eigenen Landes
zu spiiren bekommen hatten, fiirchteten sie immer stirker,
daf die geplanten Notstandsgesetze zu einer offenen Diktatur
fithren wiirden. Diese Spannungen erreichten ihren Hohepunkt
im April 1968, als Josef Erwin Bachmann Rudi Dutschke zu

130




erschiefen versuchte und damit hdchst militante Studenten-
demonstrationen in Gang setzte. Die Studenten machten fiir
diesen Vorfall sofort die allmichtige Springer-Presse verant-
wortlich, in der seit langem eine Verleumdungskampagne ge-
gen die Studenten lief, durch die eine h6chst reaktionire Stim-
mung im biirgerlichen Lager entstanden war. In diesem Sta-
dium fingen einige Studenten an, an der Wirksamkeit spora-
discher Demonstrationen iiberhaupt zu zweifeln. Sie erkannten,
daf sie damit nur die latente Gewaltsamkeit des Establishments
wachrufen wiirden.

Mit der dritten und letzten Lesung der Notstandgesetze kon-
zentrierten sich die Demonstrationen immer stirker auf Bonn.
Diese Gesetzesvorlage hatte Studenten verschiedenster Rich-
tungen auf ein gemeinsames Ziel vereinigt. Als jedoch diese
Gesetze ratifiziert wurden, fiel diese Bewegung wieder aus-
einander; zugleich setzte eine Periode neuer theoretischer Be-
mithungen ein. Als ein zentrierender Punkt erwies sich dabei
immer wieder die ausgebliebene Hochschulreform. Trotz lan-
ger Redeschlachten hatte sich an den Universititsverhiltnissen
auch 1968/69 noch nicht viel geindert. Im Gegenteil. In die-
sen Jahren erreichte der Nachkriegs-Babyboom seinen Hohe-
punkt, was zur Einfithrung des Numerus clausus und anderer
repressiver Mafinahmen fiihrte. Nach den Maidemonstrationen
in Bonn richteten sich daher die weiteren Demonstrationen vor
allem gegen die unverinderte Struktur der Bildungsinstitute.
Und man erreichte auch einiges. Neue Verwaltungsapparate
wurden eingerichtet und manche der ilteren Universititssat-
zungen umgeschrieben. Besonders stolz war man auf die Drit-
telparitit, die an einigen Hochschulen eingefiihrt wurde. Doch
damit erlosch auch zugleich der Elan mancher Studenten, wih-
rend es den radikaleren Elementen, vor allem den »Roten Zel-
len«, nach den erregenden Protestsemestern geradezu unmég-
lich schien, wieder zu einem reguliren Studienbetrieb zuriick-
zukehren. Sie storten daher weiterhin Vorlesungen oder mach-
ten sich iiber die feierlichen Rituale mancher Universititsein-
richtungen lustig,

Zu gleicher Zeit erschienen die ersten marxistischen Untersu-
chungen, die sich mit den sozialphilosophischen Voraussetzun-
gen der Frankfurter Schule auseinandersetzten. Man denke an
das Buch Utopie und Anarchismus. Zur Kritik der Theorie Her-
bert Marcuses (1968) von Hans Heinz Holz, das durchaus
symptomatischen Charakter hat.2! Bei allem notigen Respekt
vor Marcuse deckt Holz in aller Offenheit auf, daf sich Mar-

131



cuses Gesellschaftsanalyse rein auf den Uberbau beschrinke.
Anstatt vom revolutioniren Potential der Arbeiterklasse aus-
zugehen, bleibe Marcuse immer wieder in einer Randgruppen-
ideologie stecken, die notwendig etwas Idealistisches behalte.
Die gleichen Folgerungen versuchten auch die Studenten aus
ihren praktischen Erfahrungen zu ziehen. Als daher 1970 das
Frankfurter Institut fiir marxistische Forschung ein Symposion
iiber die »Kritische Theorie« veranstaltete, wandte man diesem
Treffen eine ganz besondere Aufmerksamkeit zu. In den dort
gehaltenen Vortrigen und Diskussionen zeigte sich nur allzu
deutlich, daf8 die Frankfurter Schule ihren ideologischen Vor-
bildcharakter allmihlich einzubiiflen begann.2s

Dazu kamen die »Wilden Streiks« im September 1969, die das
Interesse der linken Studenten wieder auf das Proletariat lenk-
ten. Diese Streiks erweckten in ihnen die Hoffnung, daf} das
einst so revolutionire Proletariat doch noch nicht ganz im
Wohlstandsidyll eingedimmert war. Und auch das fithrte zu
einem weiteren Abriicken von den rein subjektiven Elementen
der Frankfurter Schule. Die Kritische Theorie hatte zwar die
verschiedenen Formen der Entfremdung des Individuums ein-
leuchtend beschrieben und damit neues Licht auf das friih-
marxistische Konzept der »Verdinglichung« im Hegelianischen
Sinne geworfen, war jedoch nicht iiber die personliche »Ver-
weigerung« hinausgedrungen, die sich nie in eine wirksame
Massenbewegung umsetzen lifit.

Bis zu diesem Zeitpunkt hatten allein die Studenten den revo-
lutioniren Elan geliefert. Erst jetzt begann man, den Akzent
immer stirker auf das Proletariat, als dem eigentlichen Subjekt
der Geschichte, zu verlagern. Die Verschiebung des politischen
Akzents auf die Arbeiterklasse bedeutete zugleich das Ende der
spontanen Aktion und der rein studentischen Solidaritit, wel-
che in den ersten beiden Phasen der Studentenbewegung vor-
geherrscht hatten. Im Zuge dieser Umorientierung auf das
Proletariat ergaben sich selbstverstindlich véllig neue ideolo-
gische und taktische Probleme, die in den Jahren 1969 und
1970 zu einer Reihe von Spaltungen und Neugruppierungen
innerhalb der Studentenbewegung fiihrte. So brach zum Bei-
spiel der KSB (Kommunistischer Studentenbund in G&ttingen)
mit dem nach seiner Meinung noch immer antiautoritir und
" rein akademisch ausgerichteten SDS, dem man vorwarf, die
aktive Rolle des Proletariats in der geplanten Revolution
{ibersehen zu haben. Daraus zog der SDS die Folgerung, daf} er
sich iiberlebt habe und l&ste sich auf.

132




Was sich danach an linken Studentenorganisationen entwik-
kelte, 1t sich in drei Gruppen einteilen. Die erste Gruppe
orientiert sich weitgehend an der DKP (Deutsche Kommuni-
stische Partei), die 1969 von Mitgliedern der alten, 1956 ver-
botenen KPD neugegriindet wurde. Die DKP unterstiitzt die
DDR und strebt eine ihnliche Massenbasis an wie die kom-
munistischen Parteien Italiens und Frankreichs. Die ihr nahe-
stehenden Jugendgruppen sind der Spartakus und die Mehr-
heit der ehemaligen Jugendorganisationen der SPD und des
SHB (Sozialistischer Hochschulbund). Diese Gruppen konzen-
trieren ihre Arbeit vornehmlich auf die Fabrikarbeiter und
Fabrikzeitschriften. Von direkter Zusammenarbeit mit den
Gewerkschaften wird ihnen meist abgeraten; doch versuchen
sie, die GEW (Gewerkschaft fiir Erziehung und Wissenschaft)
durch ihre Unterstiitzung zu stirken. Uberhaupt gehdrt die
Vergewerkschaftung von Lehrern und Intellektuellen zu den
Hauptpunkten der DKP-Ideologie.

Die zweite Gruppe besteht aus strikt marxistisch-leninistischen
Gruppen, die ebenfalls in den Jahren 1969 und 1970 gegriin-
det wurden: SALZ (Sozialistisches Arbeiter- und Lehrlings-
zentrum), KPD/ML (Kommunistische Partei Deutschlands/
Marxisten-Leninisten), KPD/AO (KPD/Aufbau Organisation)
und der neuen KPD. Da allen diesen Parteien das Leninsche
Prinzip des »demokratischen Zentralismus« zugrunde liegt und
da sie obendrein auf eine absolut »korrekte« Ideologie bedacht
sind, haben sie die Neigung, sich stindig zu spalten. Viele die-
ser Spaltungen entziindeten sich am Streit um die Rolle des
Intellektuellen im allgemeinen Klassenkampf. So spaltete sich
allein die KPD/ML an dieser Frage in 18 Monaten zweimal.
In der Regel halten diese Parteien an der iiblichen Trennung
in Arbeiter und kleinbiirgerliche Intellektuelle fest.

Zur dritten Kategorie gehdren jene Gruppen, die sich gegen
die Vorstellung des parteigebundenen Zentralismus wenden.
Diese Gruppen (Sozialistisches Biiro, Sozialistische Front, So-
zialistisches Zentrum) streben nichtautoritire Organisations-
formen an, die durch die Hervorhebung gemeinsamer Inter-
essen und Bediirfnisse auf eine moglichst breite Basis abzielen.
Die meisten dieser Gruppen arbeiten in Fabriken oder Gewerk-
schaften und bemiihen sich vor allem um die politische Auf-
klirung junger Arbeiter. Ihre eigene Rolle als Intellektuelle in
diesem Revolutionierungsprozef bleibt vorliufig undefiniert.

Die Schliisselstellung, welche die Studenten dem Proletariat
zuschreiben, ist also der Hauptgrund fiir die Aufspaltung der

133



Studentenbewegung. Als isolierte Splittergruppen, deren Ener-
gie sich nur allzu oft in der Debatte iiber marxistisch-lenini-
stische Dogmen und Organisationsformen erschopft, haben
viele von ihnen jedes konkrete Verhiltnis zu den vielfiltigen
Erscheinungsformen des heutigen Proletariats und des Klein-
biirgertums innerhalb des westdeutschen Wohlfahrtsstaats ver-
loren. Aus arbeitenden Menschen werden dadurch in ihren
Gehirnen nur zu hiufig theoretische Abstraktionen mit stereo-
typen Eigenschaften. Besonders die DKP und die marxistisch-
leninistischen Gruppen wiederholen damit dieselben ideologi-
schen Fehler, die man bereits im Rahmen der zweiten und
dritten Internationale begangen hat.

Ein abstrakter Glaube an »das Proletariat« birgt die Gefahr in
sich, dafl sich die Studenten selbst entmiindigen und damit die
Fihigkeit verlieren, eigene Alternativen zu den Mifistinden
der Gesellschaft zu entwickeln. Der Ausgangspunkt fiir eine
wahrhaft revolutionire Gesinnung wire ein kritisches Selbst-
und Klassenverstindnis, das den subjektiven wie auch den
kollektiven Bediirfnissen gleichermaflen Rechnung trigt. Ein
solches Verstindnis lifit sich nicht abstrakt erringen, sondern
wird nur in tiglicher Kleinarbeit erworben. Dazu gehort jedoch,
daf man endlich Formen entwickelt, in denen die alten Gegen-
sitze zwischen Masse und Fithrungsspitze oder Spontaneitit
und Organisation auf eine verniinftigere Weise gelost werden
als bisher. An der Losung dieser Probleme sollten sich sowohl
die Studenten als auch die Arbeiter beteiligen: nur miteinander
konnen sie die Welt in eine Gesellschaft miindiger Menschen
verwandeln.

III

Wir haben versucht, die historische Entwicklung und die ver-
schiedenen Richtungen der westdeutschen Studentenbewegung
nachzuzeichnen. Seit der Mitte der sechziger Jahre haben diese
Studenten die ersten positiven Schritte auf dem Wege in eine
bessere und freiere Gesellschat unternommen. In den An-
fangsstadien dieser Entwicklung half ihnen ihr idealistischer
Elan, indem sie sich mit moralischer Entriistung gegen die total
»amerikanisierte« Konsumgesellschaft und ihre politische Dop-
pelziingigkeit emporten. Als die Hauptwiderspriiche wurden
damals empfunden, daf man von Frieden sprach, wihrend
zugleich Bomben auf Vietnam fielen, da} man von liberalen

134




Bildungsreformen redete, wihrend in den Schulen noch quasi
mittelalterliche Zustinde herrschten, und daf man sich stindig
mit demokratischen Regierungsformen briistete, obwohl es
kaum Oppositionsstimmen gab. In dieser Phase entwickelte sich
als logische Folge die Vision einer antiautoritiren Utopie, die
jedoch aufgrund ihrer rein moralischen Basis schnell der Kritik
verfiel. Diese Alternative versagte also, zudem selbst die ein-
geleiteten Reformen weitgehend Stiickwerk blieben und nicht
iiber den akademischen Bereich hinausreichten.

Danach gingen die Studenten dazu iiber, die herrschende Kon-
summentalitit und die ihr inhirenten Widerspriiche zu ana-
lysieren. Man stief dabei bis zu den Wurzeln des kapitalisti-
schen Systems vor, dessen innere Dialektik — trotz aller Wohl-
fahrtsfassade — an sich immer noch die gleiche wie vor fiinfzig
oder hundert Jahren ist. Und damit tauchte mit einem Mal ein
ganz neuer Gegner auf, der in seiner Grofle schier uniiber-
windlich erschien. Gegen einzelne Institutionen war leicht an-
zukimpfen. Wie sollte man jedoch den internationalen Kapi-
talismus zur Strecke bringen? An dieser Frage muflten sich die
Geister notwendig scheiden. Die einen wandten sich wieder
threm Studium, die anderen dem Proletariat zu.

Und dennoch ging der utopische Aspekt der Studentenbewe-
gung nicht ganz verloren. Er nahm unter dem Druck der Ver-
hiltnisse lediglich andere Formen an. Die Gefahr, die im
Augenblick besteht, ist die Versuchung der Orthodoxie. Da
man beim ersten Anlauf gescheitert ist, neigen die Verzagten
und Resignierten unter den linken Studenten nur allzu leicht
dazu, in die Unnachgiebigkeit traditioneller marxistischer Be-
wegungen zuriickzufallen — und alles, was sie bei Marcuse,
Adorno und Habermas gelernt haben, kurzerhand zum Fenster
hinauszuwerfen. Vieles war daran sicherlich falsch oder ist von
der Entwicklung iiberholt worden. Doch »Aufheben« wire
auch in diesem Punkte kliiger als blofles Negieren. Nur so
wiirde man die freiheitlich-demokratischen Ideale innerhalb
einer breiten sozialistischen Bewegung bewahren, die sich auf
konkret-prozeffhafte Weise der noch immer unerfiillten Uto-
pie der befreiten, klassenlosen Gesellschaft zu nihern versucht.

(Aus dem Amerikanischen von Jost Hermand und Charlotte
Brancaforte, James Brewer, Dianne Burnham, Thomas Daugh-
erty, James Elliott, Paul Friedrichs, Ann Sax, Jobn van Cleve,
Candace Widmar und Louise Wiesenfarth)

135



Anmerkungen

Jost Hermand: Von der Notwendigkeit utopischen Denkens

1 Vgl. die ausgezeichnete Bibliographie in Utopie. Begriff und Phi-
nomen des Utopischen. Hrsg. von Arnhelm Neusiiss (Neuwied,
1968), S. 449-495.

2 Der Duden definiert dagegen 1960 »Utopie« einfach als »unaus-
fiihrbar geltenden Plan ohne reale Grundlage, Hirngespinst«.

3 Vgl. dazu die Diskussion in Myth and Reason. Hrsg. von Walter
Wetzels (Austin, 1973), S. 159 ff.

4 Karl Mannheim, Ideologie und Utopie (Frankfurt, 21952), S. 169.

5 Auch Werner Krauss 1ifft die »Geschichte der Utopie« mit Morus
beginnen, wihrend er alle vor 1516 geschriebenen Zukunftsbilder
zur »Vorgeschichte der Utopie« zihlt. Vgl. Geist und Widergeist
der Utopie. In: Sinn und Form 14 (1962), S. 772.

6 Ahnlich argumentiert Eugen Richter in seinen Sozialdemokrati-
schen Zukunfisbildern (1892), wo der Gefahr einer Machtiiber-
nahme durch die SPD mit einem Appell an Familiensinn und
Stolz auf das Sparkassenbuch entgegengetreten wird.

7 Vgl. dazu Maynard Solomon, Marx and Bloch: Reflections on
Utopia and Art. In: Telos 13 (1972), S. 68-85.

8 Vgl. den Beitrag »Utopie« im Marxistisch-Leninistischen Worter-
buch der Philosopbie. Hrsg. von Georg Klaus und Manfred Buhr
(Hamburg, 1972), III, 1111-1113.

9 Krauss, Geist und Widergeist der Utopie, S. 799.

10 Vgl. Claus Koch, Kritik der Futurologie. In: Kursbuch 14 (1968),
S. 2.

11 Herman Kahn und Anthony J. Wiener, The Year 2000: A Frame-
work for Speculations on the Next Thirty Years (New York,
1967), S. 111.

12 Vgl.” Sozialistische Zeitschrift fiir Kunst und Gesellschaft 18/19
(1973), S. 3-10, 116-140.

13 Vgl. Edgar Mertner und Herbert Mainusch, Pornotopia (Frank-
furt, 1970), S. 13 ff.

14 Vgl. Neusiiss, Einfithrung, S. 39-59.

15 Vgl. The Open Society and Its Enemies (1945) und Utopia and
Violence. In: Conjectures and Refutations (1963). Im »Bund Frei-
heit der Wissenschaft« bekennt sich vor allem die Gruppe um
Richard Lowenthal, Wilhelm Hennis und Karl Steinbuch zu
Popper.

16 Vg .Pdie Kritik an Marcuse in Hans Heinz Holz, Utopie und
Anarchismus. Zur kritischen Theorie Herbert Marcuses (Koln,
1968) und Robert Steigerwald, Herbert Marcuses »dritter Weg«
(Berlin, 1969).

17 Leszek Kolakowski, Toward a Marxist Humanism (New York,
1969), S. 67-83. Vgl. a. ders., Der revolutiondgre Geist (Stuttgart,
1972).

18 Hans) Magnus Enzensberger, Konkrete Utopie. In: Kursbuch 14
(1968), S. 144.

136




19

Vgl. Ernst Bloch, Freibeit und Ordnung. Abrif der Sozial-Utopien
(New York, 1946), S. 150 ff. und Prinzip Hoffnung (Berlin, 1955),
11, 146 f. und 189 f.

E.T. Beck: Frauen, Neger und Proleten.
Die Stiefkinder der Utopie

1

2
3

10
11

12

W. S. Gilbert, Utopia Limited or The Flowers of Progress. In:
Eight Original Comic Operas (London, o. J.), Musik von Arthur
Sullivan.

Vgl. Robert C. Elliott, The Shape of Utopia (Chicago und Lon-
don, 1970).

Fiir eine genauere Erlduterung des Begriffs »Pornotopia« vgl. Ed-
gar Mertner und Herbert Mainusch, Pornotopia. Das Obszéne
und die Pornografie in der literarischen Landschaft (Frankfurt am
Main, 1970). Ein amerikanischer Gegenwartsroman, Frank New-
mans Barbara (New York, 1968), der auch ins Deutsche iibersetzt
wurde, bietet dafiir ein gutes Beispiel, da er wenigstens ein paar
gesellschaftliche Elemente enthilt.

Vgl. Darko Suvin, Defining the Literary Genre of Utopia: Some
Historical Semantics, Some Genealogy, A Proposal and A Plea.
Erscheint demnichst in Studies in the Literary Imagination. Bei
den anderen Studien handelt es sich um: Glenn Negley und ]J.
Max Patrick, The Quest for Utopia (College Park, 1972); Hans-
Jurgen Krysmanski, Die utopische Methode (Koln und Opladen,
1963); Herbertus Schulte Herbriiggen, Utopie und Anti-Utopie
(Bochum-Langendreer, 1960); Raymond Ryer, L’utopie et les
utopies (Paris, 1950); Alexandre Ciorenescu, L’avenir du passé:
Utopie et littérature (Paris, 1972); Northrop Frye, Anatomy of
Criticism (Princeton, 1957).

Frye, S. 309-311.

Judith Shklar, The Political Theory of Utopia: From Melancholy
to Nostalgia. In: Daedelus: Journal of the American Academy of
Arts and Sciences (Spring, 1965), S. 375.

Theodor Herzl, Altneuland. Dokumentarsausgabe mit iiber 400
Illustrationen (Haifa, 1962), S. 174.

Erst 1973 stimmte der konservative Fliigel des amerikanischen
Judentums dem Vorschlag zu, daff auch Frauen einer Tempel-
gemeinde zu jener Gruppe gehdren konnen, die zum Beten auf-
fordert.

Obwohl Ruedebusch Amerikaner war, wurden Die Eigenen im
Berliner Johannes-Ridde-Verlag verdffentlicht. Wie stark dieses
Buch von Stirners Der Einzige und sein Eigentum beeinfluflit wurde,
zeigt sich bereits in seinem Untertitel: Ein Tendenzroman fiir
freie Geister. Eine genauere Studie iiber Ruedebusch ist in Vor-
bereitung.

Bernhard Kellermann, Der Tunnel (Berlin, 1913), S 200.

Die Insel der Groflen Mutter oder Das Wunder von Ile des Dames.
Eine Geschichte aus dem utopischen Archipelagus (Berlin, 1924);
Die Gelebrtenrepublik. Kurzroman aus den Rofreitern (Karlsruhe,
1947).

Obw)ohl man normalerweise sorgfiltig zwischen dem Autor und
dem Erzihler eines Romans trennen sollte, gibt es geniigend Hin-

137



13

14

15

G.

weise dafiir, dafl sich Schmidt weitgehend mit dem Erzihler iden-
tifiziert. Wihrend Schmidt alle anderen Charaktere uferst iro-
nisch darstellt, verhilt er sich dem Erzihler gegeniiber viel weni-
ger ironisch.

Hermann Hesse, Das Glasperlenspiel (Ziirich, 1943); Franz Wer-
fel, Stern der Ungeborenen. Ein Reiseroman (Stockholm, 1946);
Ernst Jiinger, Heliopolis. Riickblick auf eine Stad: (Tiibingen,
1949) und Gliserne Bienen (Stuttgart, 1957).

Dieser Stelle liegt ein Wortspiel zugrunde, das man erkliren muf:
Minion ist das hebriische Wort fiir jene 10 Juden, die nétig sind,
eine Tempelgemeinde zusammenzurufen.

Ich bin mir selbstverstindlich bewuft, wie ungleich ich die Ge-
wichte in meiner Darstellung verteilt habe. Das hingt jedoch
nicht nur mit meiner Voreingenommenheit zusammen, sondern
steht in einem proportionalen Verhiltnis zu Ausfiihrlichkeit und
Intensitit, mit denen in diesen Werken Rassen-, Geschlechts- und
Klassengegensitze behandelt werden. Frauenprobleme spielen nun
einmal in diesen Romanen eine viel wichtigere Rolle als Rassen-
konflikte, ja selbst die Klassenunterschiede treten damit ver-
glichen in den Hintergrund. Obendrein sind die sexistischen Ten-
denzen, die ich so stark betone, bisher meist vollig iibersehen
worden. Freilich sollte die Unterdriickung der Frau in Familie
und Berufsleben stets im Hinblick auf die Unterdriickung aller
Arbeitenden in der kapitalistischen Gesellschaft gesehen werden.
Dieser Aspekt miifite daher in Zukunft noch eingehender erforscht
werden.

L. Mosse: Tod, Zeit und Geschichte.

Die volkische Utopie der Uberwindung

1

S WLN

w

10

Jakob Bihme, Simtliche Werke. Hrsg. von K. W. Schiebler (Leip-
zig, 1831), I, 3.

Hermann Stehr, Der Heiligenhof (Berlin, 1918), I, 139.

Jakob B6hme, Mysterium magnum, 40, 8.

Martin Buber, Uber Jacob Boehme. In: Wiener Rundschan vom
15. 6. 1901, XII, 251-253.

Bela Balazs, Notes From a Diary. In: New Hungarian Quarterly,
XIII, Nr. 47 (Herbst 1972), S. 124-126. Fiir diesen Hinweis bin
ich Paul Breines zu Dank verpflichtet.

Die neuere Forschung ist der Meinung, dafl die apokalyptische
Tradition und die des tausendjihrigen Reiches eine Einheit und
keinen linksgerichteten Chiliasmus vertraten. Vgl. demnichst
Clark Garrett, Millenarianism. In: Catholic Historical Review.
Vgl. auch Donald Weinstein, Savonarola and Florence (Princeton,
1970), S. 178-184. )
Ernst Heinrich Reclam, Die Gestalt des Paracelsus in der Dichtung
(Leipzig, 1938), S. 96, 97. .
Erwin Guido Kolbenheyer, Das Dritte Reich des Paracelsus (Miin-
chen, 1926), S. 310. Vgl. auch Alexandre Koyré, Mystiques, Spiri-
tuels, Alchemistes du XVle siécle allemand (Paris, 1955), S. 66 ff.
Kolbenheyer, S. 249. ] .
Ernst Bloch, Thomas Miinzer als Theologe der Revolution (Miin-
chen, 1921), S. 293.

138




11 Erwin Guido Kolbenheyer, Sebastian Karst iiber sein Leben und
seine Zeit, III (Wolfratshausen, 1958), S. 163.

12 Richard Billinger, Paracelsus. In: Gesammelte Werke (Graz und
Wien, 1960), IV, 11.

13 ls)eutwber Ebrenbain fir die Helden von 1914/18 (Leipzig, 1931),
S. 8.

14 Vgl. Julius Petersen, Die Sebnsucht nach dem Dritten Reich (Stutt-
gart, 1934), S. 27.

15 Kolbenheyer, Das Dritte Reich des Paracelsus, S. 309.

16 Die Spielgemeinde (Gilbhard, 1934), 7. Jahrg., Nr. 10.

17 Heinrich Anadker, Golgatha. In: Die deutsche Zukunft (Novem-
ber 1931), 1. Jahrg., Heft 6, S. 1.

18 Gerhard Schumann, Heldische Feier (Miinchen, o. J.).

19 Rede in Weltanschauliche Feierstunde der NSDAP (Miinchen,
1944), S. 137-143.

20 Moeller van den Bruck, Das dritte Reich (Hamburg, 1931; 1. Aufl.
1923), S. 235.

21 Ernst Wachler, Osning (Leipzig, 1914), S. 81.

22 Vgl. Gertrud Prellwitz, Das Osterfeuer (Oberhof, 1917).

23 Vgl. Harry Wilde, Theodor Plivier. Nullpunkt der Freiheit (Miin-
chen, 1965), Kap. 2.

24 F. Kaufmann verbindet die Mirchen mit volkstiimlich-topischen
Literaturtraditionen. »Altgermanische Religion«. In: Archiv fir
Religionswissenschaft (1912) XV, S. 625; vgl. auch Hans Sints,
Jenseitsmotive im deutschen Volksmirchen (Leipzig, 1911).

25 Deutsche Heldensagen. Neu erzihlt von Hans Friedrich Blundk
(Berlin, 1938), S. 427.

26 Ernst Adolf Dreyer, Hans Friedrich Blunde. Sicht des Werkes
(Stuttgart, 1938), S. 27; Die neue Literatur (Juli 1931), S. 308.

27 geter Aley, Jugendliteratur im Dritten Reich (Giitersloh, 1967),
5. 97.

28 Fritz Hugo Hoffmann, Deutsche Mirchen und ibre Deutung
(Frankfurt, 1935), S. 86. Dieses Buch ist mafigeblich fiir die Mdr-
chen-Interpretationen der Nazis. Vgl. zu diesem Thema auch
Edmund Mudrak, Marchen und Sage (Wien, 1933).

29 Peter Aley, S. 95: »Volksmirchen sind ewig vorbildliche Urform,
Kunstmirchen Verstandeskonstruktionen und Willkiir«. Vgl. auch
Die neue Literatur (Juni 1938), S. 289.

30 Vgl. Hans Grimm, Warum-Wober—Wobhin? (Lippoldsberg, 1954),
S. 549.

31 Arnold Zweig in Hermann Stehr. Sein Werk und seine Welt.
Hrsg. von Wilhelm Meridies (Habelschwerdt, 1924), S. 61.

32 Ernst Adolf Dreyer, S. 42.

33 Ernst Wiechert, Das beilige Jabr (Miinchen, 1954; 1. Auflage
1936), »Einfithrung«; vgl. auch Wiechert, Jabre und Zeiten (Zi-
rich, 1949), S. 404.

34 Die Auflagen wurden vom Steinkopf-Verlag an Barry Fulks mit-
geteilt, dem ich fiir diese Angaben zu Dank verpflichtet bin.

35 Unter dem Schleier der Gisela. Aus Agnes Giinthers Leben und
Schaffen. Hrsg. von D. Rudolf Giinther (Stuttgart, 1929), S. 224.

36 Albert Ritschl, Geschichte des Pietismus in der lutherischen Kirche
des 17. und 18. Jabrbunderts (Bonn, 1886), S. 128, 131, 153, 174.

37 Gerhard Kaiser, Pietismus und Patriotismus im literarischen
Deutschland (Wiesbaden, 1961), S. 40.

139



38
39

40
41
42
43
44
45
46
47
48

49
50

51

52
53

54
55
56

57
58

59
60

61
62
63
64
65
66

67
68
69

Agnes Giinther, Die Heilige und ibr Narr (Stuttgart, 1914), I, 15.
Hermann Stehr an Martin Buber am 8. 12. 1914. In: Martin
Buber, Briefwechsel aus sieben Jabrzebnten. Hrsg. von Grete
Schaeder (Heidelberg, 1927), I, 385.

Die neue Literatur (Oktober 1933), S. 553.

Hermann Stehr, Der Heiligenhof (Berlin, 1919), 11, 262.
Hermann Stehr, Sein Werk und seine Welt, S. 59, 60; Willibald
Kéhler, Hermann Stebr (Schweidnitz, 1927), S. 101.

Hermann Stebr — Walther Rathenau. Zwiesprache iiber den Zeiten.
Hrsg. von Ursula Meridies-Stehr (Leipzig-Miinchen, 1946).
Hermann Stehr, Mein Leben (Berlin, 1934), S. 35; ders., Gesam-
melte Werke (Trier, 1924) III, 94.

Willibald K&hler, S. 67.

Hermann Stehr, Mein Leben, S. 37.

Bestimmt so in Bezug auf Kolbenheyer. Vgl. Sebastian Karst iiber
sein Leben und seine Zeit, 111, 162-163.

Heinz Hertl, Das Dritte Reich in der Geistesgeschichte (Hamburg,
1934), S. 14-16, 30.

Die Biicherkunde (Februar 1938), S. 99.

Franz Schauwecker in: Fritz Biichner, Was ist das Reich? (Olden-
burg, 1932), S. 47, 50.

Paul Ernst in St. Georgen. Briefe und Berichte aus den Jabren
1925 bis 1933. Hrsg. von Karl August Kutzbach (Gottingen,
1966), S. 49; Ernst wandte sich an Hitlers Freund und Mentor
Dietrich Eckart und bat ihn, da er keinen Verleger finden konnte,
das Kaiserbuch herauszubringen. Eckart lehnte mit groflem Be-
dauern ab, da er zu dieser Zeit in Gerichtsprozesse verwickelt
war; vgl. Die neue Literatur (August 1935), S. 457.

Georg Lukdcs, Paul Ernst. Zu seinem 50. Geburtstag. In: Der
Wille zur Form (1963), Nr. 9, S. 385.

Georg Lukics an Paul Ernst am 12. 3. 1926. In: Paul Ernst in
St. Georgen, S. 48; ebd. am 29. 1. 26, S. 43.

Der Wille zur Form, S. 390, 392.

Paul Ernst in St. Georgen, S. 44.

Paul Ernst, Das tragische Konigsideal. In: Die newe Literatur
(Februar 1935), S. 65.

Paul Ernst, Das Kaiserbuch (Miinchen, 1928), II, 400.

Paul Ernst, Vorwort zum Kaiserbuch. In: Ein Credo (Miinchen,
1935), S. 51.

Paul Ernst in St. Georgen, S. 185.

Heinrich Anacker, Die Fanfare. Gedichte der deutschen Erbebung
(Miinchen, 1936), S. 116.

Gerhard Schumann.

Vgl. Anacker, Die Fanfare, S. 116.

Moeller van den Brudk, S. 243.

Ebd. S. 244.

Ebd., S. 231.

Hans-Joachim Schwierskott, Arthur Moeller van den Bruck (Got-
tingen, 1962), S. 105.

Vgl. besonders Uwe Lars Nobbe, Rufer des Reiches (Potsdam,
1935), S. 71.

Zitiert in Ernst Loewy, Literatur unterm Hakenkrexz (Frankfurt,
1969), S. 192-193.

Will Vesper, Das harte Geschlecht (Hamburg, 1931), S. 5; Her-

140




bert A. Frenzel, Eberbard Wolfgang Moller (Miinchen, 1938),

S. 31.

70 Will-Erich Peuckert, Die grofie Wende (Hamburg, 1948), S. 647—
649.

71 Hermann Burte, Wiltfeber, der ewige Deutsche (Leipzig, 1921),
S. 342.

Reginald R. Isaacs: Das Bauhaus. Eine Utopie?

1 Louis Wirth, The Sozial Sciences. In: Community Life and Social
Policy (Chicago, 1956), S. 61.

2 Walter Gorlitz, Hugo Preuss. In: Die Welt vom 1. Februar 1969.

3 Erich Eyck, A History of the Weimar Republic (Cambridge, 1962),
S. 64.

4 Panteles Xajorape, The Bauhaus and Its Meaning. In: Zygos
(September/Oktober 1963).

5 Auszug aus einem Vortrag von Marcel Franciscono an der Har-
vard University (30. Mirz 1972).

6 Anliflich der Ausstellung in der Galerie Neumann im April
1919.

7 Vgl. Ulrich Conrads und Hans G. Sperlich, The Architecture of
Fantasy (New York, 1960).

8 Vielleicht die beste Beschreibung dieser Gruppe findet sich in dem
Ausstellungskatalog Die glaserne Kette. Visiondre Architekturen
aus dem Kreis um Bruno Taut (Berlin, 1966).

9 Vgl. Gropius, Spectrum mysticum (Berlin, Februar 1919). Bau-
haus-Ardhiv.

10 (Weimar, Juli 1922), Bauhaus-Archiv.

11 Georg Muche, Blickpunkt (Tiibingen, 1963), S. 162.

12 Gropius, Bauhaus-Manifest (Weimar, April 1919).

13 In einem Brief an Thomas Maldonando vom 24. November 1963.

14 Vgl.fBruno Adler, Das Weimarer Bauhaus (Darmstadt, 1965),
S. 4f.

15 James M. Fitch, The Three Levers of Walter Gropius. In: Archi-
tectural Forum (Mai 1960), S. 204.

16 In einer Diskussion in Cambridge/Massachusetts im Mirz 1969.

17 Adler, a2.a.0.

18 Herbert Hiibner, Die soziale Utopie des Baubauses (Darmstadt,
1963), S. 24. Gropius selbst schrieb iiber diese Arbeit an Wingler
am 30. Dezember 1963: »This dissertation is full of errors, and I
have written a long rebuttal to his main thesis, but I think you
will be interested to read it.«

19 Ebd,, S. 57.

20 In einer Diskussion in Cambridge/Massachusetts im April 1969.

21 In einer Diskussion in Cambridge/Massachusetts im Oktober
1968.

22 In einem Brief an José Luis Sert vom 31. Januar 1940.

23 Als Gropius-Sdhiiler, als Lehrer und als Stidteplaner bin ich eben-
falls von der Notwendigkeit utopischen Denkens iiberzeugt, ohne
das sich iiberhaupt keine Planungsprozesse verwirklichen lieflen.
Vgl. dazu auch meine Gropius-Monographie, die 1975 von der
New York Graphic Society verdffentlicht wird.

141



David Bathrick: Die dsthetisch-utopistische Dimension
.der »Weigerung« im Denken Herbert Marcuses

1 IS-Ierbert Marcuse, Der eindimensionale Mensch (Berlin, 1967),
. 83.
2 Ebd., S. 84.
3 Marcuse, Art in the One-Dimensional Society. In: Radical Per-
sspecti'ves in the Arts. Hrsg. von Lee Baxandall (Baltimore, 1972),
.72,
4 Marcuse, Das Ende der Utopie (Berlin, 1967), S. 11.
5 Ebd., S. 11.
6 New York Times (6. Juli 1973).
7 Theodor W. Adorno, Prismen. In: Kulturkritik und Gesellschaft
(Frankfurt, 1955), S. 113.
8 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, S. 20.
9 Schillers Werke (Frankfurt, 1966), IV, S. 195.
10 Ebd., S. 206.
11 Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft (Frankfurt am Main,
1957), S. 111.
12 Ebd., S. 186.
13 Marx/Engels, Werke (Berlin, 1964) XIII, 640.
14 G. W. F. Hegel, Asthetik. Hrsg. von Friedrich Bassenge (Frank-
furt, 0. J.), I, S. 21.
15 Marcuse, Counterrevolution and Revolt (Boston, 1972), S. 105.
16 Marcuse, An Essay on Liberation (Boston, 1969), S. 23.
17 Marcuse, Counterrevolution and Revolt, S. 118.
18 Bertolt Brecht, Gesammelte Werke (Frankfurt am Main, 1967), II,
S. 535-6.
19 Marcuse, Counterrevolution and Revolt, S. 120.
20 Goethes Werke (Hamburg, 1949), 111, S. 283 ff.
21 Marcuse, Counterrevolution and Rewvolt, S. 121.
22 Marcuse, An Essay on Liberation, S. 48.
23 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, S. 268.
24 Marcuse, An Essay on Liberation, S. 24.
25 Ebd., S. 24.
26 Ebd., S. 7-22.
27 Marcuse, Das Ende der Utopie, S. 32.
28 New York Times (9. September 1973).
29 Heines Werke. Hrsg. von Hans Kaufmann (Berlin, 1962), VII,
S. 408.

L. Baron, G. Ben-Ami, K. Goodman, A. Heller, O. Koester,
A. Niesz: Der »anarchische« Utopismus der westdeutschen Stu-
dentenbewegung

1 Anarchismus. Aufstand der Basis. In: Der Spiegel vom 10. Sep-
tember 1973. In diesem Aufsatz werden sowohl Rosa Luxemburg,
Trotzky, Ernest Mandel als auch die gesamten Studentenbewe-
gungen unter dem Schlagwort »Anarchismus« abklassifiziert.

2 Bruno Frei, Die anarchistische Utopie (Frankfurt, 1971), S. 5.
Freis Buch enthilt eine ganze Reihe von Irrtiimern. So bezeich-
net er Johann Most als den einzigen wichtigen deutschen Anar-

142




o

9

10
11
12
13
14

15
16
17
18
19

20

chisten vor 1914 und ignoriert alle anderen. Wie jedoch aus Ul-
rich Linses Buch hervorgeht, gab es gerade in dieser Periode eine
Fiille von Anarchisten, die mit der SPD zu konkurrieren ver-
suchten. In der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg setzt Frei die
Anarchisten einfach mit Linkskommunisten gleich. Rudi Dutsch-
kes Gemeinschaftskonzepte erinnern ihn seltsamerweise an
Proudhon, obgleich sich Dutschke ausdriicklich auf das Rite-
system stiitzt (vgl. Ein Gesprich iiber die Zukunft mit Dutschke,
Rabehl und Semler. In: Kursbuch 14, 1968, S. 146-175). Ahnli-
chen Fehlern begegnet man in Wolfgang Harichs Zur Kritik der
revolutioniren Ungeduld (1971), obwohl dieser fiir die Studen-
tenbewegung viel mehr Verstindnis aufbringt.

Ulrich Linse, Organisierter Anarchismus im Deutschen Kaiserreich
(Berlin, 1969), S. 17. Mit der Friihgeschichte des deutschen Anar-
chismus beschiftigt sich auch Andrew Carlson in Anarchism in
Germany: The Early Movement (New York, 1972). Vgl. auch
Giinter Bartsch, Anarchismus in Deutschland (Hannover, 1972/73).
Vgl. Hans Manfred Bodk, Syndikalismus und Linkskommunismus
von. 1918-1923 (Meisenheim, 1969).

Zitiert in Hans-Adolf Jacobsen und Hans Dollinger, Die deut-
schen Studenten. Der Kampf um die Hochschulreform (Miinchen,
1968), S. 28.

Rudi Dutschke, Vom Antisemitismus zum Antikommunismus. In:
Uwe Bergmann, Rudi Dutschke, Wolfgang Lefébre, Bernd Ra-
behl, Rebellion der Studenten oder die neue Opposition (Reinbek,
1968), S. 66.

Vgl. Kai Hermann, Die Revolte der Studenten (Hamburg, 1967),
S. 71-75; Kommune 11. Versuch der Revolutionierung des biirger-
lichen Individuums (Berlin, 1969); Diethart Kerbs, Die hedonisti-
sche Linke. Beitrige zur Subkultur-Debatte (Berlin, 1970),
S. 122-142.

Vgl. Kuno Barth, Die Revolutionierung der Schiiler. Hintergriinde,
Ziele, Abwebr (Mannheim, 1969), S. 44. Trotz der konservativen
Gesinnung seines Autors enthilt dieses Buch eine Reihe niitz-
licher Hinweise, Zitate und Dokumente.

Vgl. Theodor Wilhelm, Demokratie in der Schule (Gottingen,
1970), S. 37.

Reimut Reiche, Sexualitit und Klassenkampf (Frankfurt, 1968).
Vgl. Demokratie in der Schule, S. 178.

Vgl. Barth, Die Revolutionierung der Schiiler, S. 254.

Vgl. Berliner Tagesspiegel vom 6. Mirz 1968.

Berliner Kinderliden. Antiautoritire Erziehung und sozialistischer
Kampf (Berlin, 1970), S. 50: »In diesem Kampf konnen Gegen-
situationen eine wichtige Rolle spielen, indem sie das eindimen-
sionale Bewufltsein von der absoluten Unverinderbarkeit des
Bestehenden praktisch in Frage stellen.«

Vgl. Berliner Kinderliden, S. 15.

Ebd., S. 221.

Ebd., S. 232 und S. 16.

Der Baader-Meinhof-Report (Mainz, 1972), S. 20 f.

Vgl. Andreas Baader, Schluflwort im Kaufhausbrandprozeff. In:
Voltaire-Flugschrift 27.

Vgl. Ulrike Meinhof, Bambule (Berlin, 1971); Der Baader-Mein-
hof-Report, S. 22 f.; Horst Mahler, Schwindsucht, Schiittelfrost,

143



21
22

23
24

25

Eiterbeulen. In: Der Spiegel vom 14. Februar 1972, S. 54 ff.
Uber ihren Einsatz fiir die Dritte Welt vgl. Rote Armee Frak-
tion, Dem Volke dienen. In: D. B. Rjazanow, Zur Frage des Ver-
héltnisses von Marx zu Blanqui (Graz, o.].), S. 113 ff.

Rote Armee Fraktion, Der bewaffnete Kampf in Westeuropa
(Amsterdam, o. J.) und Rjazanow, S. 45-112.

Uber das Verhiltnis der Baader-Meinhof-Gruppe zum Anarchis-
mus vgl. Rjazanow, S. 125 f. und 272 f. Der Anarcho-Syndikalist
Augustin Souchy schrieb am 8. Juni 1973 an Lawrence Baron:
»Die Vertreter der Baader-Meinhof-Gruppe erklirten ausdriick-
lich, dafl sie nicht Anarchisten seien. Sie bekennen sich zum
Maoismus.“

Vgl. Rjazanow, S. 262-269.

Hans Heinz Holz, Utopie und Anarchismus. Zur kritischen Theorie
Herbert Marcuses (Koln, 1968).

Vgl. z.B. Johann Heinrich Heiseler, Die Frankfurter Schule im
Lichte des Marxismus. Zur Kritik der Philosopbie und Soziologie
von Horkheimer, Adorno, Marcuse, Habermas (Frankfurt, 1970).

144




Beitriger und Herausgeber

David Bathrick, geb. 1936 in New York. Professor of German an der
University of Wisconsin in Madison. Theaterpraktische Titigkeit und
Arbeiten iiber Brecht, Exil- und DDR-Literatur. Mitherausgeber der
Zeitschrit New German Critique.

Evelyn Torton Bedk, geb. 1933 in Wien. Professor of German and
Comparative Literature an der University of -Wisconsin in Madison.
Autor von Kafka and the Yiddish T heater (1971).

Paul Breines, geb. 1941 in New York. Professor of History an der
Boston University. Arbeiten iiber Korsch, Marcuse und Lukdcs.

Reinhold Grimm, geb. 1931 in Niirnberg. Professor of German an der
University of Wisconsin in Madison. Autor von Gottfried Benn (1958),
Brecht und die Weltliteratur (1961), Bertolt Brecht (1961) und Struk-
turen (1963). Herausgeber von Sammelbinden zum Epischen Theater,
zur Lyrikdiskussion und zu deutschen Dramen- und Romantheorien.
Mitherausgeber der Jahrbiicher Bredst heute und Basis. Jabrbuch fiir
deutsche Gegenwartsliteratur.

Jost Hermand, geb. 1930 in Kassel. Professor of German an der Uni-
versity of Wisconsin in Madison. Autor von Deutsche Kunst und
Kultur von der Griinderzeit bis zum Expressionismus (1959 ff., mit
Richard Hamann), Synthetisches Interpretieren (1968), Von Mainz
nach Weimar (1969), Pop international (1971) und Unbequeme Lite-
ratur (1971). Herausgeber von Anthologien zum deutschen Jakobinis-
mus, Jungen Deutschland und Vormirz. Mitherausgeber von Brecht
beute und Basis.

Reginald R.Isaacs, geb. 1910 in New York. Professor an der Graduate
School for Design der Harvard University, zugleich Stidteplaner und
Sachverstindiger der Vereinten Nationen fiir regionale Planung. Autor
von T he Public Works Administration (1939). Arbeitet an einer mehr-
bindigen Studie iiber Walter Gropius.

Hans Mayer, geb. 1907 in Koln, Zur Zeit Gastprofessor am Institute
for Studies in the Twentieth Century an der University of Wisconsin
in Milwaukee, frither Professor in Leipzig und Hannover. Autor von
Biichern iiber Biichner (1946), Thomas Mann (1950), Wagner (1959),
Brecht (1961), Goethe (1973) und mehreren Aufsatzbinden zur deut-
schen Literatur vom 18. bis 20. Jahrhundert. Herausgeber zahlreicher
Anthologien, Primirtexte und Sammelbinde.

George L. Mosse, geb. 1918 in Berlin. Professor of History an der
University of Wisconsin in Madison. Autor von The Reformation
(1953), The Holy Pretence (1957), The Culture of Western Europe
(1961), The Crisis of German Ideology (1964), Nazi Culture (1966)
und Germans and Jews (1970). Mitherausgeber des Journal of Con-
temporary History.

Studentenkollektiv an der University of Wisconsin in Madison:
Lawrence Baron, geb. 1947 in Chicago, arbeitet iiber »The Eclectic
Anarchism of Erich Mithsam«; Gad Ben-Ami, geb. 1939 in Zutphen/
Holland, arbeitet iiber » Arnold Zweig and Zionism«; Katherine Good-
man, geb. 1945 in Columbia / North Carolina, arbeitet iiber »Post

145



War Autobiography«; Asta Heller, geb. 1934 in Stettin, arbeitet iiber
»Nationale Gesellschaftscharakteristiken bei Heine«; Otto Koester, geb.
1944 in Penkun bei Stettin, arbeitet iiber »Literary Strategy of the
Popular Front. 1935-1939«; Anthony Niesz, geb. 1947 in Miinzkir-
chen/Usterreich, arbeitet iiber »Dramaturgie im Dramac«.

146




Kohlhammer

Studienbiicher
zur

Politik und
Soziologie

Giinther C. Behrmann

Soziales System und politische
Sozialisation
Eine Kritik der neueren Padagogik
2. unveranderte Auflage.

Ca. 190 Seiten. Kart. ca. DM 20,—
ISBN 3-17-001973-2

Kurt Lenk

»Volk und Staat“
Strukturwandel politischer Ideolo-
gien im 19. und 20. Jahrhundert
196 Seiten. Kart. DM 17,80

ISBN 3-17-094130-5

Wolf-D. Narr/Frieder Naschold
Einfiihrung in die moderne politische
Theorie
Band I:
Wolf-D. Narr
Theoriebegriffe und Systemtheorie

3. Auflage. 210 Seiten. Kart. DM 17,80
ISBN 3-17-231111-2
Band II:

Frieder Naschold
Systemsteuerung
3. Auflage. 187 Seiten. Kart. DM 16,80
ISBN 3-17-231121-X
Band llI:
Wolf-D. Narr/Frieder Naschold
Theorie der Demokratie

2. Auflage. 300 Seiten.

Kart. DM 19,80
ISBN 3-17-231171-6

Peter J. Opitz (Hrsg.)

Mit Beitragen von M. Meissner;
St. R. Schram; B. |. Schwartz;

K. A. Wittfogel

Maoismus

Maoistische Strategie — Guerilla-
taktik — Kulturrevolution — Volks-
kommune — Theorie der permanenten
Revolution — Leninismus und
Marxismus

184 Seiten. Kart. DM 17,80

ISBN 3-17-231061-2

Anton Pelinka

Dynamische Demokratie

Zur konkreten Utopie
gesellschaftlicher Gleichberechtigung
148 Seiten. DM 18,80

ISBN 3-17-001397-1

Ignacio Sotelo

Soziologie Lateinamerikas
198 Seiten. Kart. DM 22,—
ISBN 3-17-001166-9

Gottfried Eisermann (Hrsg.)
Soziologie der Entwicklungs-
lander

195 Seiten.

Kart. DM 19,80

ISBN 3-17-094065-1

7 Stuttgart 1 UrbanstraBe 12-16 Postfach 747

\
1
|
|
|
Verlag W. Kohlhammer J



Kohlhammer

Urban-
Taschenblicher
Reihe 80

Politische Theorie

Iring Fetscher

Demokratie zwischen
Sozialdemokratie und Sozialismus
158 Seiten. DM 8,—

Band 836

In den ersten vier Essays dieses
Bandes arbeitet Fetscher zwei
unterschiedliche Demokratie-
Konzeptionen heraus.

In der ersten wird die Demokratie
lediglich als fester Rahmen fiir die
Aufstellung politischer Fiihrung
gesehen, in der zweiten wird sie als
noch nicht abgeschlossener ProzeB
definiert, der zu immer weiter-
gehender Chancengleichheit fir alle
fihrt, der allerdings auch
abgebrochen oder riickgéngig
gemacht werden kann, wenn er in
Stillstand gerat.

Helga Grebing
Linksradikalismus gleich
Rechtsradikalismus —

Eine falsche Gleichung

2. Auflage. 85 Seiten. DM 6,50
Band 819

Bernd Guggenberger

Wem niitzt der Staat?

Kritik an der neomarxistischen
Staatstheorie

148 Seiten. DM 10,—

Band 857

T. Koch/K.-M. Kodalle

H. Schweppenh#user
Negative Dialektik und die
Idee der Verséhnung

Eine Kontroverse {iber
Theodor W. Adorno

100 Seiten. DM 8,—

Band 850

Leszek Kolakowski

Der revolutionire Geist
Politisch-philosophische Essays
99 Seiten. DM 8,—

Band 833

Gesine Schwan

Die Gesellschaftskritik

von Karl Marx
Politdkonomische und philo-
sophische Voraussetzungen
160 Seiten. DM 10,—

Band 855

Anselm Skuhra

Max Horkheimer

Eine Einflihrung in sein Denken
108 Seiten. DM 8,—

Band 856

Verlag W. Kohlhammer

7 Stuttgart 1 UrbanstraBe 12-16 Postfach 747




Philosophie/Theologie/
Religionswissenschaften

126

45
105
133

16

103
80

10°

34

127°

124

123

164°
ar:

46

19°
119

14

50°

106
920

168 °

169 °
145°

63

32°

120
52
57

118°

Bollnow: Philosophie der Erkenntnis

Fink: Nietzsches Philosophie

Frey: Die Mathematisierung unserer Welt

Frey: Philosophie und Wissenschaft
Freytag-Loringhoff: Logik |

Freytag-Léringhoff: Logik Il

Fritsch: Links und Rechts in Wissenschaft und Leben
Heinemann: Existenzphilosophie — lebendig oder tot?
Holz: Leibniz

Huonder: Das Unsterblichkeitsproblem in der abend-
landischen Philosophie

Lauth: Ethik

Lowith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen
Peursen: Phanomenologie und analytische Philosophie
Quine: Philosophie der Logik

Ritzel: Jean Jacques Rousseau

Andrae: Islamische Mystiker

Bornkamm: Jesus von Nazareth
Bornkamm: Paulus

Campenhausen: Griechische Kirchenvater
Campenhausen: Lateinische Kirchenvater
Conze: Der Buddhismus

Huonder: Die Gottesbeweise

Jensen: Die getotete Gottheit

Kupisch: Kirchengeschichte Bd. 1:
Von den Anfdngen bis zu Karl dem GroBen

Kupisch: Kirchengeschichte Bd. 2: Das christliche Europa
Schmidt: Der Pietismus

Tillich: Religionsphilosophie

Paret: Mohammed und der Koran

Ringgren: Psalmen

Wach: Vergleichende Religionsforschung

Widengren: Mani und der Manichaismus

Wilson: Gnosis und Neues Testament




Urban -Taschenbiicher

Mit Beitragen von:

Jost Hermand, Madison (Wisconsin)

Evelyn Torton Beck, Madison (Wisconsin)
George L. Mosse, Madison (Wisconsin)
Reginald R. Isaacs, Harvard

Hans Mayer, zur Zeit Milwaukee (Wisconsin),
vorher Leipzig und Hannover

Paul Breines, Boston

David Bathrick, Madison (Wisconsin)

Radikale Alternativvorstellungen sind in einer

Welt verhérteter Machtsysteme nicht besonders

geschitzt. Wer sich gegen die erdriickende

Ubermacht von Pragmatismus, Konformitat und
Status-quo-ldeologien aufzulehnen sucht,

wird als ,,Utopist“ verschrien. Zu Unrecht. Die

Autoren weisen nach, daB Utcpien wichtiger

Bestandteil jeglichen gesellschaftlichen :
Fortschritts sind. Im 20.Jahrhundert hat @
insbesondere das deutsche utopische Denken — ;
die Expressionisten, das Bauhaus, utopische

Dichter, Ernst Bloch, Herbert Marcuse und die
Studentenbewegung der sechziger Jahre —

Alternativentwiirfe zu gesellschaftlichen

Entwicklungen geliefert und damit weltweit

zu produktiver Kritik herausgefordert.

Kohlhammer



	Blank Page



