
728 State Street   |   Madison, Wisconsin 53706   |   library.wisc.edu

The other Brecht. 

Madison, Wisconsin: Distributed by the University of Wisconsin,
1992

https://digital.library.wisc.edu/1711.dl/K5GSQN2UIIDDY8H

http://rightsstatements.org/vocab/InC/1.0/

The libraries provide public access to a wide range of material, including online exhibits, digitized
collections, archival finding aids, our catalog, online articles, and a growing range of materials in many
media.

When possible, we provide rights information in catalog records, finding aids, and other metadata that
accompanies collections or items. However, it is always the user's obligation to evaluate copyright and
rights issues in light of their own use.



The Other Brecht I 

© Marcel Marién, L’introuvable (1937) 

Der andere Brecht I 

The Brecht Yearbook 17 
The International Brecht Society







| 

Der andere Brecht I 

Das Brecht-Jahrbuch 17 

| Redaktion des Bandes: 
Hans-Thies Lehmann and Renate Voris | 

po Herausgeber: Mare Silberman, Antony 
Tatlow, Renate Voris, Carl Weber | 
Redaktionelle Hilfe: Stefan Soldovieri 

i Die Internationale Brecht-Gesellschaft | 
Vertrieb: University of Wisconsin Press



~The Other Brecht I 

The Brecht Yearbook 17 | 

Guest Co-editors: 
Hans-Thies Lehmann and Renate Voris 

Editors: Mare Silberman, Antony Tatlou, 
_ Renate Voris, Carl Weber | 

Editorial Assistant: Stefan Soldovieri | 

The International Brecht Society | 

Distribution: University of Wisconsin Press



| Copyright © 1992 by the International Brecht Society. All 
: rights are reserved. No parts of this book may be reproduced 

! without formal permission. 

: Produced at the University of Wisconsin at Madison, United | 
States of America. Distributed by the University of Wisconsin 
Press, 114 N. Murray, Madison, WI 53715 

! ISSN 0734-8665 | 
ISBN 0-9623206-3-3 

i Thanks are due to Dr. Guido Podesta for helping with transla- 
2 tions. Special acknowledgement to the German Department at 
| the University of Wisconsin-Madison for financial support of 
: the Yearbook and to Prof. Friedrich Knilli and Gabriele 

| Fuhrich in the Institut fiir Medienwissenschaft at the Techni- . 
| sche Universitat Berlin for technical support. | 

: * kk Ok & . 

: Officers of the International Brecht Society: 

| Michael Morley, President, School of Humanities, Flinders 
_ University, Bedford Park, South Australia 5042 

_ John Rouse, Vice-President, Department of Theatre, Tulane 
: University, New Orleans, LA 70118, USA 
| Ward B. Lewis, Secretary/Treasurer, Department of Germanic 
: Languages, University of Georgia, Athens, GA 30602, 
! USA | 
: Vera Stegmann, Department of Modern Foreign Languages, 

2 Lehigh University, Bethlehem, PA 18015, USA 

* kk k & 

! Submissions: 

| Manuscripts submitted to The Brecht Yearbook should be typed and 
7 double spaced throughout, addressed to the Managing Editor: , | 

Marc Silberman | | 
: German Department , 

818 Van Hise Hall oe | 
| University of Wisconsin 
: | Madison, WI 53706, USA | 

Submit manuscripts prepared on computer with a hard copy and dis- | 
: kette (ASCII, WordPerfect or Microsoft Word). Endnote format should ) 
| be internally consistent, following the MLA or Chicago style manuals. |



Contents . | : 

oe Editorial — — nT 

| | Introductions a | Be | | 

- - Hans-Thies Lehmann, University of Frankfurt me } 

| Schlaglichter auf den anderen Brecht | 1 | 

a Renate Voris, University of Virginia a | | 
_ Insomnia: The “Other” Brecht 1 

Gestus | | 

| Rainer Nagele, The Johns Hopkins University 

: Augenblicke : Eingriffe. Brechts Asthetik 7 
der Wahrnehmung | eo 29, 

Krassimira Kruschkova, Sofia/ Vienna | | 
a Die Erotik scheitert am Gestusdiskurs ~—«BB 

- Hans Martin Ritter, Berlin | | | 
Bertolt Brecht—Unterm Strasberg begraben. wo 

| | Abwicklung oder Entwicklung der Brechtschen 
Theatertheorie in der Schauspielausbildung — «63 

Subject - | | 

| Helmut Lethen, University of Utrecht a os | 

Brechts Hand-Orakel | - TT 

| Gerhard Neumann, University of Munich _ 
| _ Geschlechterrollen und Autorschaft. Brechts | | 

Konzept der lyrischen Konfiguration - 101 | 

Antony Tatlow, University of Hong Kong | | | 
_ Analysis and Countertransference | 125 | 

| | - Vv 

pe | | | |



| 
| Discourse 

| Michael Hays, Cornell University 
: Erasing History: Brecht and the Discourse 

of Modernism | | 135 

: Steve Giles, University of Nottingham 
Post/Structuralist Brecht? Representation and 

| Subjectivity in Der DreigroschenprozeB 147 

: Benjamin Bennett, University of Virginia 
| Brecht’s Writing against Writing 165 

Theater | 

Emil Arvatin, Ljubliana 
| Das Theater im Kampf mit dem Realen 181 

John Edward McGrath, New York City 
The Pleasures of the Plural: Notes on 

| Brecht’s Double | 197 

| Patricia A. Simpson, University of Michigan 
Theater of Consciousness: The Language of 

. Brecht’s Body Politic | | 215 

| Loren Kruger, University of Chicago 
: Heterophony as Critique. Brecht, Miiller and 

Radio Fatzer | 235 

| Book Reviews 253 

| James K. Lyon on Brecht’s Stiicke 6 | 
| Herbert Knust on Brecht’s Stiicke 7 | 

Hans-Martin Kruckis on Brecht’s Prosa 1 and Prosa 2 — 
i Peter Horn on Brecht’s Letters in English 

Sabine Kebir on Brecht’s Briefe an Marianne Zoff and 
| Margarete Steffin’s Nachgelassene Texte 
| Antony Tatlow on Franco Buono’s Brecht 1917-1922 
2 Rebecca Schneider on Performing Feminisms, ed. Case 
: Douglas Mcmillan on Brecht’s Art of Dissemblance 

| by Calabro | | | 

: Books Received 285 

‘ | :



Editorial | 

Volume 17 of The Brecht Yearbook, entitled “The Other 

Brecht I / Der andere Brecht I,” follows the successful example 

of Volume 14 for which former President Antony Tatlow 

initiated the practice of collecting papers from a symposium of 

| the International Brecht Society (“Brecht in Asia and Africa,” 7 

Hong Kong, 1986). In keeping with this practice, Volume 17 

presents a selection of the papers from the 8th Symposium, 

organized by Hans-Thies Lehmann and Renate Voris and held 

in Augsburg (Germany) in December 1991. Invited by the 

Yearbook’s editors to collaborate in preparing this volume, the 

organizers generously contributed time and energy to the 

- difficult task of selecting the papers to be included. They also 

authored two original introductions for the volume that frame 

the Symposium’s theme and suggest the productive complexity | 

in the new questioning of the Brechtian text. The richness of 

the material gathered from the Symposium and made available 

to the Yearbook for publication is witnessed by the necessity to 

devote a second volume to this theme (forthcoming Volume 18, 

“The Other Brecht II / Der andere Brecht II”). 

The timing of the 8th Symposium and the time-consuming | 

process of evaluating a large amount of challenging material 

delayed the publication of Volume 17, but Volume 18 will 

appear on schedule again in Spring 1993. Volume 19 (Spring 

1994) is tentatively being planned around the writer and 

| : Brecht collaborator Margarete Steffin. The long-awaited post- 

-. humous publication of her literary texts in Germany (Konfutse 

versteht nichts von Frauen. Nachgelassene Texte. Hrsg. Inge 

Gellert. Berlin: Rowohlt, 1991) enables us to focus attention 

more closely on her important contribution. Suggestions and 

submissions are actively solicited; the deadline for sending 

material to the Managing Editor is October 1993. 
Marc Silberman 

August 1992 

vil



| | 
| 
| 

[ | | 
| 

| | 
| 

Te I ee 5 eee — .



a Schlaglichter auf den anderen Brecht | 

Hans-Thies Lehmann ms 7 | 

| I. Un-ernst, grau oan | oie | 

...So ist das Andere, allein als solches gefaft, nicht das Andere 

von Etwas, sondern das Andere an ihm selbst, d.i. das andere 

seiner selbst. Das Andere fiir sich ist das Andere an ihm selbst, 

a hiermit das Andere seiner selbst, so das Andere des Andern, 

| —also das in sich schlechthin Ungleiche, sich Negierende, dass 

| sich Verdindernde... (Hegel) | | 

Fur Brechts Werk gilt seine schéne Wendung tiber die | 

| Architekturen: “Die halbzerfallenen Bauwerke/ Haben wieder 

das Aussehen von noch nicht vollendeten/ Gro8 geplanten...” 

| | Sein Text ist ein Erkundungsfeld, voll von Halbzerfalle- 

: nem, zugleich das Manévergelande politischer Ideen, deren | 

- gréBerer Teil freilich das Schicksal der Verganglichkeit ereilt | 

hat, rasch, wie es dem Jahrhundert entspricht. Aber das 

| Messer seines Schreibens weist scharf wie wenig andere auf | 

die zerreiBenden Probleme, denen jene Ideen antworteten und 

| die nicht gelést sind, weil der Sozialismus scheiterte. Vor den 

| Fragen sterben die Antworten. Brechts Fragen leben noch. 

: Deshalb—nicht nur, weil es vielfach einfach grandiose Kunst 
ist—stébert man hoffnungsfroh immer neu auf dem Versuchs- 

, _feld, ohne das Entsetzen tiber Ideen, die in Todeskalte und — 

| Katastrophe fiihrten, zu verleugnen. Der andere Brecht wire 

der, von dem noch immer die Fragen und die Intelligenz der __ | 

| _ Weltbeschreibung Giiltigkeit haben, nicht aber ohne aller- | 

| - gtrengste Priifung die Ideale des Kollektivs, der kommunis- 

- tisch-leninistischen Politik. Was genau von Brechts politischen | 

| Analysen und Idealen und Utopien bleiben wird, dartiber wird 

man nicht hastig urteilen wollen. Doch diirfte Konsens zu | 
erzielen sein tiber seine Irrtiimer, was den Wert leninistischer 

, -Parteien betrifft, sein Schweigen tiber die Verbrechen des | 

Stalinismus, seine Identifikation mit der verhadngnisvollen 

| Politik der Kommunistischen Internationale in den 30er | 

Jahren einschlieBlich der haarstréubenden Versimplung des 
_ Faschismusproblems—am Ende die Verkennung der Nach- 

_ kriegsdemokratie in der Bundesrepublik und das trotz auf- 

-_ keimender Resignation verbissene Festhalten an der historisch _ 

zukunftweisenden Rolle der SBZ/DDR. | |



| 

| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| Der andere Brecht: Das ist ein Vorstellungsgelande, ein 
pO Wortgewasser, eine Textlandschaft, wo die “offiziellen” Ideen 
| sich immer wieder im Dickicht der Worte verlieren, wo die nur 
| scheinbar gut kartographierten Gebiete sich als undeutlich 
: verzeichnet erweisen, der prignante Ausdruck auf den zweiten 

: Blick “verschwommen” wirkt, wo in der Figuration des Textes 
| die These sich mit ihrem Andern, der materialen Musikalitat 

! des Worterleibs, vereint, und wo das Gewebe, das sie zeugen, 
: weder Idee noch Wort ist, sondern eine “andere” Textur. Eine 

friihe Tagebuchnotiz: 

Ich glaube nicht, daB8 ich jemals eine solche ausgewachsene 
| Philosophie haben kann wie Goethe oder Hebbel, die die 

Gedichtnisse von Trambahnschaffnern gehabt haben 
: miissen, was ihre Ideen betrifft. Ich vergesse meine 

| Anschauungen immer wieder, kann mich nicht entschlies- 
| sen sie auswendig zu lernen. Auch Stadte, Abenteuer, 

Gesichter versinken in den Falten meines Gehirns schnel- 
ler, als Gras lebt. Was werde ich tun, wenn ich alt sein 

: werde, wie ktimmerlich werde ich dahinleben mit meiner 
| dezimierten Vergangenheit und zusammen mit meinen 
| ramponierten Ideen, die nichts mehr sein werden als 
! arrogante Kriippel.' 

: Ja, dieses graue Beckettsche Bild fiir die verfallenden Ideen 
; kann man sich vorstellen. Aber da sind noch die Worte, und da 
| ist die Kraft des neu anfangenden Lesens, das immer gefunden 
/ hat und auch heute findet, daB bei einem groBen Autor die 
2 Ideen untergehen kénnen, aber das Versuchsfeld aus Worten | 
! ein Kraftfeld bleibt, das neue Ideen hervorruft. 

“Wer immer es ist, den ihr sucht, ich bin es nicht.” Der 
: Andere ist der immer und unwiderruflich andere, der jeder 
| Sistierung sich entzieht. Ambiguitat, Zweideutigkeit, Paradoxie 
| und Maske—auf den ersten Blick gehéren diese Motive, die , 
| den Entzug des Ichs und des Sinns anzeigen, zum Urmiit- 
| terhausrat der Brechtphilologie. Indessen reduziert man bis 
/ heute weithin diese inneren Spaltungen auf eine moralische 

Fragwirdigkeit (etwa die Predigt sozial verantwortlichen Tuns 
| bei persénlichem Opportunismus, als pragmatische Schlaue 
| bemantelt). Oder auf die Paradoxie zwischen Engagement und 
: Poesie. Wie aber, wenn Gesicht und Maske nicht zu trennen 
: sind, das Gesicht mitgehen wiirde, wenn man die Maske 
| herabreiBt, wie es bei Biichner heiBt? Wie wenn der Spalt 
| nicht zwischen Engagement und dsthetischer Autonomie des _ 

| 2 | 
:



| | Hans-Thies Lehmann | 

Dichtens verliefe, sondern beide Pole dieser Spannung spalte- 

te? Der Text, nicht nur Brechts, indem er sich auf und in das 

Spiel der Sprache einla&t, steckt ein Versuchsfeld ab, in dem 

jede Position, und scheine sie noch so klar, ein Stiick Ernst | 

verliert. Fir sich selbst wu8te Brecht das—auch in den 

finsteren Zeiten. Er sagt 1938 zu Walter Benjamin: 

| Ich denke oft an ein Tribunal, vor dem ich vernommen 

werden wide. “Wie ist das? Ist es Ihnen eigentlich ernst?” 

Ich miiBte dann anerkennen: ganz ernst ist es mir nicht. 

Ich denke ja auch zu viel an Artistisches, an das, was dem 

Theater zugute kommt, als da8 es mir ganz ernst sein 

kénnte. Aber wenn ich diese wichtige Frage verneint habe, 

| so werde ich eine noch wichtigere Behauptung anschlieBen: 

da8B mein Verhalten namlich erlaubt ist.’ | 

Keine Logik bleibt vom Spiel des Textes unangefochten. Einzig 

die Lektiire, nicht der Text, vermiBt (vermi8t) die Koordinaten. 

Ein Netz von Beziigen—Philologie tendiert zu rasch dazu, es 

aufzuschneiden, um Sicherheit, sehr vermeintliche, des 

_ Verstehens zu gewinnen. : 

Vergessen wir nicht, was vergessen wird, wenn wir 

“Brecht” sagen: immer wieder verfallt diese Rede dem Kon- 

strukt des Einen, der, scheinbar, den Text mit der Signatur zu 

| “seinem” erklart hat, verfallt dem Fetisch der Signatur. (Und 

tibrigens des Geschlechts: ist die Instanz, das Nicht-Wesen, 

welches den Text schreibt, mit der gleichen Sicherheit als 

mannlich oder weiblich zu bestimmen wie die empirische 

Person des Autors Brecht?) | 

Gedankenspiel: Wieviel gewénne oder verlére man, wenn 

fir einige Zeit ganz einfach das Nomen “Brecht”—wie “Goethe” 

oder “Shakespeare”—sozusagen tabu wire, wenn jedesmal 

statt von dieser weithin imaginadren und konstruierten Instanz 

von dem konkreten Text gesprochen wiirde? | 

| - Der andere Brecht als Thema wire also zundchst ein 

Nicht-Thema, wenn es doch ein Brecht ist, der sich per 

definitionem nicht definieren laBt? In der Tat, in der Praxis, 

ein Nicht-Thema, ein Verweis auf das Problem der Thematisie- 

rung selbst. Der Andere Brecht, das meint zugleich eine 

~ Reflexion auf die Art und Weise des Lesens und Inszenierens. 

Hei8t Verstehen Fixieren von Bedeutung, Rekonstruktion ihrer 

Genese, so stellt die Frage nach dem immer und notwendig 

anderen auch die Frage nach einem notwendigen Nicht- — | 

~ Verstehen im Verstehen selbst. — | 

3



| 
| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| II. Das Schwarze | 

| Einige haben ihn gesehen, den anderen Brecht, Hans 
: Henny Jahnn zum Beispiel, der Brecht 1923 kennengelernt 
| hatte. Mit Arnolt Bronnen gemeinsam bereitete Brecht damals 

in Berlin eine Auffiihrung von “Pastor Ephraim Magnus” vor. 
| Seitdem scheint Jahnn Brechts Arbeit “mit groBem Interesse” | 
| verfolgt zu haben. 1933 trafen beide als Exilanten in Dane- 
| mark wieder zusammen, dann erst wieder 1950 in Berlin.’ 
: Unmittelbar nach Brechts Tod bat Peter Huchel Jahnn um 

| einen Text zu Brecht fiir die von ihm geleitete Zeitschrift Sinn 
| und Form, und Jahnn schrieb ihm (auf eine Mahnung hin) am 

9. November 1956, er hatte “an Bord eines Kohlen-Tramp- 
| dampfers” auf der Nord- und Ostsee an dem Beitrag gear- 
| beitet. Jetzt bietet die neue Jahnn-Ausgabe die Handschrift, 
: die dem seinerzeit veréffentlichten Text zugrundelag. Im 

letzteren hieB es: © | 

Man hat, jedenfalls bei uns im Westen, sich mit der 
| marxistisch determinierten Weltanschauung Brechts 

befaBt, und es ist dabei zum Teil zu einem abfilligen 
: Urteil tiber das Werk gekommen. Es ist offenbar schwer 

fir Andersglaubige, es hinzunehmen, daB8 er Marxist war, 
i wie andere groBe Dichter, Bernanos etwa, Christen 

: waren—oder noch andere tiberzeugte Heiden. 
: Nichts scheint mir unfruchtbarer, als von der Umgitterung 
| her sich dem Werk Brechts zu nahern. Seine ‘Weltanschau- 
| ung war von Anfang bis zum Schlu8 die eines nicht 

| erblindeten Dichters. Sie war nicht so eingeengt, wie 
| manche behaupten miéchten; sie war auch nicht optimi- 
| stisch ausgerichtet, das vor allem nicht; sie war an der 
| Wirklichkeit orientiert.‘ ee 

In der Handschrift des Beitrags ist es nicht “die Umgitterung” 
7 (welche?), sondern die Seite der marxistischen Weltanschau- 
: ung, von der her man sich Brecht nicht nahern soll. Und im 
| AnschluB an die zitierte Passage stehen die folgenden nicht im 
| Druck erschienenen Sitze: ae | 

| [Seine Weltanschauung] glitt, weil das Dasein der Mensch- 
: heit nicht bis ins Rosenrote gesteigert werden kann, immer 
: wieder auf die Seite der bitteren Feststellung hintiber. In 
: _ keinem seiner Werke hat er die Schépfungsharte ver- 
| schwiegen oder gar geleugnet. Den Fortschritt oder die 

4



Hans-Thies Lehmann | 

Méglichkeit zu den Besserungen hat er nicht geleugnet. wy Bhs 

Dennoch hat er das zu gewinnende Gliick nicht als erheb- 
_ lich gepriesen. Der Verwandlung des Menschen hat er mit 
Skepsis gegentiber gestanden. SE a | 
Die Worte des Geistlichen im Dickicht der Grofstddte sind 

in den spdateren Arbeiten niemals zuriickgenommen 

| worden: “Der Mensch ist zu haltbar. Das ist sein Haupt- | 

| - fehler. Er kann zuviel mit sich anfangen. Er geht zu | 
_ schwer kaputt.” ee Pa 

2 Man wird ihm auch nicht jene andern Verse, die vom | 

| armen B.B. handeln, entreiBen kénnen und unterstellen, 

we, sie seien tiberholt oder durch den Gang der Weltgeschichte 
entwertet. | | | 

| -. Yon diesen Stiédten wird bleiben: der durch sie hin- | 

durchging, der Wind! | | 

Frohlich machet das Haus den Esser: er leert es. | 

_ Wir wissen, da8 wir Vorladufige sind 

| ~ Und nach uns wird kommen: nichts Nennenswertes. 
Jeder, der auch nur einige Erfahrung mit dem Nieder- 
schreiben von Gedanken und Empfindungen hat, dem das 

‘Wesen des Formulierens nicht fremd ist, erkennt sogleich, ae 

 daB das: “nichts Nennenswertes,” zusammen mit der 

_ _ Feststellung: “daB wir Vorlaufige sind,” das Eigentliche der 

| Aussage ausmachen[...]die zweite Zeile der Strophe ist in 

| der Vorstellung spater entstanden als die Vierte, mag sie __ 

| auch niedergeschrieben sein, ehe die letzte ihre grausame 
Wahrheit mit beispielloser Vollendung auf dem Papier — 

| bekannt gab.° | | . 

Brechts “grausame Wahrheit” verbarg sich immer wieder in 

— der genauen Leichtigkeit, der “beispiellosen Vollendung” seiner 
_ Satze, die im Labyrinth der Sprache mit magisch anmutender 

- Prizision den Pfad der mithelosesten Gebarde erkunden. Klaue _ 

| und Grazie, wie er es sich wiinschte, wohnen seiner Sprache — 

inne. Aber ist die Inschrift des hartesten Pessimismus in | 

seinem Werk, ist die abgriindige Skepsis des Didaktikers 

-gegentiber der Verwandlung des Menschen wirklich gelesen 

| worden als das, was sie ist, als grauer Duktus und Ferment all 

seines Schreibens? Wird nicht noch immer, was sein Theater 

| | mit Artaud verbindet, sein Denken mit Nietzsche, als ein 
- bloBes a-parte betrachtet? 

| 5 : |



| 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

: Ill. Vom andern B.B.—Grausamkeit und Lachen 

Aber geht es nicht um héchst Ernstes? Gewi8. Die Texte 
| Brechts selbst, denen Tod, Kalte, Verschwinden und Ver- 
| einsamung, Tauschung und Selbsttauschung, Gewalt, Unter- 
: driickung und Gegengewalt zentrale Motive bleiben—sind von 
| Trauer und Tragik erfiillt. Trotzdem wird noch das Schlimmste 
| durchwirkt mit Lachen, Humor, Bejahung des Spiels und der 
| Veranderung. Bei den Erdbeben, die kommen werden, will B.B. 
| vermeiden, da8 ihm der Virginia-Tabak bitter wird. Aber nicht 

einfach, wie man erst liest, weil die Erdbeben Bilder der 
! Katastrophe waren. Ineins damit sind sie Wunschfiguren eines 

“destruktiven Charakters” fir allseitige Zerstérung und 
Inbegriff riicksichtsloser Verinderung. 

Nach GenuB von etwas schwarzem Kaffee erscheinen auch 
| die Eisenzementbauten in besserem Licht. Ich habe mit 

Erschrecken gesehen (auf einem Reklameprospekt einer 
amerikanischen Baufirma), daB diese Wolkenkratzer auch 
in dem Erdbeben von San Franzisko stehenblieben, aber 

| im Grunde halte ich sie doch nach einigem Nachdenken 
| fiir verganglicher als etwa Bauernhiitten. Es ist gut, da8 

_ mir dieser Gedanke zu Hilfe kam; denn ich betrachte diese 
langen und ruhmvollen Hauser mit groBem Vergniigen.® 

Ganz so, wie jene “langen Gehduse des Eilands Manhattan” 
des Gedichts—vorausgesetzt eben, sie dauern nicht zu sehr. 

Was ist also der Hurrikan verglichen mit dem Menschen, 
der seinen SpaB will, zum Beispiel in Mahagonny, seinen Hut 

: aufessend—diesen beriihmten Hut, den man einmal durch 
| Brechts Werk verfolgen mite? Hier wird es nun wirklich 

| ernst—oder nicht? Wie immer man mit diesem Schreiben : 
! umgehen mag, humanistisch ist es nicht, sondern extrem, 
| bésartig, kollektivistisch-anarchisch—und laBt sich das noch 
| klar trennen? Nicht gegen das Asoziale war Brecht, nur gegen 

das Nichtsoziale. | 

| Schweig! 
| Was, meinst du, andert sich leichter 

| Ein Stein oder deine Ansicht dartiber? 
Ich bin immer gleich gewesen.’ | 

Eine eigentiimlich unbertihrbar scheinende Harte, Kalte und 
| Konsequenz: den “anderen” Brecht zu lesen kann gewi8 nicht 

| 6



| Hans-Thies Lehmann 

heiBen, das wegzulesen. Ja—es gibt da eine “Dehumanisie- 

rung’ bis hin zu Bildern des Einswerdens mit Naturprozessen, 
dann Maschinen; dann im riatselhaften “Einverstandnis,” 
Aufgehen in Chor und Kollektiv. Der andere Brecht ist 

deswegen nicht ein Heiner Miller avant la lettre, der in der | 

Hamletmaschine schreibt: “Ich will eine Maschine sein. Arme | 

gu greifen, Beine zu gehen, kein Schmerz, kein Gedanke.” Und 

auch nicht umgekehrt der empfindsame Poet, der hinter der 

bésen Maske des mechanischen Ideals ein humanistisch gutes 

Wesen verbarg. Das schon tiberhaupt nicht. Noch einmal 

Heiner Miiller: “Was mich an Brecht interessiert, ist das Bése, 

das er selbst in seiner spateren Zeit sehr maskiert hat—oder 
zumindest der Weigel erlaubt hat zu maskieren. Aber das Bése 

ist bei Brecht die Substanz.” Es ist die Substanz eines 
Dichtens und einer Politik, die sich (fast) immer vor jedem 
“moralisierenden Dilettantismus” (Walter Benjamin) zu 

| bewahren wuBten. Der andere Brecht ist der, bei dem das Bése 

- unabléslich mit den humanen Zielen verschrankt ist. Einer- 

seits im GenuB: Miiller spricht von Stellen in Arturo Ui oder 

Coriolan, wo ein “Herzton” Brechts durchkomme: 

| Wo man plétzlich eine tiberhaupt nicht beabsichtigte und 

kalkulierte Sympathie mit diesem Aristokraten, der die 

| Massen verachtet, sptirt. Und FATZER besteht wesentlich 

aus dem Herzton dieser bésen Stellen, und deswegen ist es 
der beste Text. Ich finde, das ist auch ein Beleg fur 

_ wirkliche GenuBfahigkeit. Zum Genie8en gehért Bosheit, 

Riicksichtslosigkeit.° 

Andererseits im Kampf: 

Wo mein Tank durchfahrt 
da ist die StraBe 
Was meine Kanone sagt 
Das ist meine Ansicht | 
Von allen aber 
Verschone ich nur meinen Bruder | 
Indem ich ihn lediglich aufs Maul schlage.”° 

Zu tuberwinden ist die immer noch zu geringe Neigung, die 
abschtissigen Bahnen zu inspizieren, auf denen Brechts 
Postulate errichtet sind. Nur wo die Provokation ausgehalten, 

~ nicht vermieden oder verleugnet wird, kommt der Brecht, der 

stets der Andere des Andern war, in Sicht. Die Chancen einer 

| 7 |



The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| Dekonstruktion, die die Spaltungen im Bau der Texte nachzu- 
7 zeichnen erlaubt, waren lange Zeit im Lager der Brechtfor- 
i schung ganz besonders gering, weil viele zwischen der 6ff- 
: nenden Mikrolektiire und der politischen Schlu8moral eo ipso 
| einen absoluten Gegensatz vermuten. 

| IV. Das epische Theater 

: Erkennbar ist heute die historische Grenze dieses Kon- 
| zepts. Eher stellt es den groBangelegten letzten Versuch zur 
: Rettung klassischer Dramatik dar als den Aufbruch in das 
: Theater des wissenschaftlichen Zeitalters. Bis in die Gegen- 

| wart hinein wurde brecht- und buchstabenglaubig die politi- 
sche Wirkung wie auch die theaterdsthetische Bedeutung der 
Episierung tiberschatzt. Verfremdung und Episierung waren 

: und sind—vor wie nach Brecht—iblichstes Repertoire des 
: neueren Theaters, Gemeinplatze ohne die ihr von Brecht zuge- | 
| schriebene agora-artige Wirkung. DaB religiése, psychologische 

und andere Intentionen der Episierung sich bedienten, daB die 
gestiickte, unterbrechende, distanzierende Machart der Medien _ 

! heute von V-Effekten geradezu tiberquillt, wirft die Frage auf, 
| welcher soziale Gehalt der Theorie des epischen Theaters 
| liberhaupt noch zukommt. 

Die aristotelische Tradition privilegierte, wie bekannt, 
Kontinuitaét, Totalitét und Einheit. Das schéne Objekt oder 

: Werk ist fiir Aristoteles dadurch definiert, daB es weder zu 
; groB noch zu klein, sondern stets tiberschaubar bleibt. Kunst 
| und insbesondere die ernste Tagidie galt ihm als “gleichsam 
| philosophischer” als Geschichtsschreibung, weil sie statt der 
| Wirrnis und Zufalligkeit des tatsdchlichen Geschehens die 
! Logik und Kausalitét nach Notwendigkeit oder Wahrschein- 
| lichkeit auffindet. Angesichts des modernen Theaters ist man 

| versucht, umgekehrt zu argumentieren: es fungiert eher als __ 
: Stérung und Suspension, denn als Bestatigung und Verdopp- 
: lung solcher Koharenz. Motive wie Gestus, Unterbrechung, 
| Nicht-Sondern-System usw. in Brechts Denken lassen sich 
| diesem veranderten Bild des Theaters einfiigen. Was jedoch 
! das epische Theater von praktisch allen anderen Versionen 
| modernen und postmodernen Theaters scheidet—Versionen, 

| die samt und sonders “anti-aristotelisch” oder “nicht-aristote- 
| lisch” heiBen kénnten—, ist das Festhalten am Konzept der 
| Fabel, die fiir Brecht nicht anders als fiir Aristoteles Herz und 
| Seele des Theaters blieb. Die Fabel—mit ihrer Implikation des 
| stets schon auf seine Bedeutung und das fabula docet hin



| . oe | Hans-Thies Lehmann | 

-—— gusgelegten Handlungsverlaufs—stellt jene eiserne Ratio(n) | 

des Brechtschen Theaters dar, an der Theaterleute weniger | 
| und weniger zu zehren fanden, seit die story an Kino unddann | 

pe _ TV als ihren idealen Ort zog. - 
| - Dagegen ist noch immer das Lehrstiick-Modell, von der | 

| - Hauptlinie der Brecht-Forschung als radikaler Irrweg abgetan, 
a ein unabgegoltenes Modell dafiir, wie Theater politisch sein 

| - kénnte: indem es seine institutionalisierte Form aufbricht. | 

| _ Zwischen epischer Didaxe und Ereigniskunst angesiedelt, kann 

_ das Modell des Lehrstiicks eine Provokation des Betriebs von _ 
Theater, Kommunikation und Gesellschaft sein, weil es die 

oe Fabel radikal auf den Spielverlauf des Theatervorgangs selbst | 

| éffnet und gerade kraft seiner Abstraktion eine reale Mit- 

| wirkung erméglicht—nicht nur eine fiktive nach Art des “Los, a 
-Publikum, such dir selbst den Schlu8.” Im Kontext des derart 

- _Unvorhersehbaren gewinnen Kérpersprache des Theaters und _ 

nach gesellschaftlicher Gestus neue Bedeutung. Warum hatte 

moe - Brecht, der Sprachkiinstler, der die “Literarisierung” des 
| Theaters anstrebte, gerade den Gestus in den Vordergrund 

geriickt, wenn er nicht eine trans-linguistische, eine nicht ganz 

und gar verbalisierbare Realitat im Theatervorgang vor Augen 

Ct eh gehabt hatte. Sie macht Theater, der Utopie nach, zu einer 

| -sozialen Erfahrung (verdnderter Kommunikation), der mit 
| einer Verbegrifflichung nicht beizukommen ist, sofern diese 

| das wesentlich sinnlich Erfahrene in verbal sistierte politische 

| Gewifheit zuriickverwandeln will. | | 

| V. Der Andere | | | 

_ Ein eigentiimliches Spiel mit dem performativen Status der 
_ Satze macht den anderen Brecht lesbar in einem Schliissel- 

-_-- gedicht des Lesebuchs fiir Stadtebewohner. Sein Schluf lautet: | 

| _Sorge, wenn du zu sterben gedenkst Sos 
- -DaB kein Grabmal steht und verrat, wo du liegst 

_. Mit einer deutlichen Schrift, die dich anzeigt | 

| Und dem Jahr deines Todes, das dich tberfihrt! 
Noch einmal: | | 

Py _ Verwisch die Spuren! _ | | Be 

| | - (Das wurde mir gesagt.)" | 

Nur als Name kann die deutliche (auf die “Person” deutende) 
a Schrift als (auch polizeiliche) Anzeige drohen. Man ist offenbar 

| oo 9



The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

: rundum bedroht und verfolgt, die Welt ein Verfolgungs(t)raum. 
| Sogar im Tod soll man unerkannt bleiben. Keine realistische 
| Deutung ware angesichts der hohen Abstraktion des Textes 
| haltbar (etwa die, es gelte, Genossen einer konspirativen 
: Arbeit, Angehérige oder Freunde noch durch die Anonymitat 

des Todes zu schiitzen). Daher treffen auch weder GPU, noch 
| politischer Untergrund, noch modernes Massen-Ich, noch 
2 Flucht vor Autoritét und Verantwortung mehr als assoziative 
| Konnotationen. Es geht um ein Ich als Du. Angesprochen 
| spricht es den Leser an (die Gedichte waren auch fiirGrammo- _ 
: phoneinspielung gedacht) und verkehrt am SchluB, indem es 

sich als Adressat statt Sender erweist, den performativen 
Status des ganzen Textes. 

“Gedenke zu sterben,” das alte memento-mori-Wort, hat an 
einer 4hnlichen Verunsicherung teil in der Zeile “Sorge, wenn 

| du zu sterben gedenkst.” Liest man: “Wenn du an deinen Tod | 
denkst”? oder: “Wenn du sterben willst”? oder: “Wenn du dir 
das Leben zu nehmen planst”? Den eigenen Tod sterben wie 

: man eine Arbeit tut, ist ein Hauptmotiv der Lehrstiicke, die 
; Brecht in Notizen als “Sterbelehre” bezeichnet hat. Wieder 
| bringt der scheinbar so schlichte Satz den Status der Aussage 
| ins Schwanken: niemand kann in solcher Kiihle sagen “Ich 
| gedenke jetzt zu sterben...” Vielmehr wird, was Gegenstand 
: einer Feststellung, was “bitteres Gesetz der Welt” (Jasager / 
| Neinsager) sein kénnte, der Form nach als Willensentschei- 
| dung formuliert, das passivisch Erfahrene/Erlittene umformu- 
| liert zum willentlichen Akt. | 
| Wie wenn Brecht-Lesen allererst bedeutete, dem jeweiligen 
| performativen Status der Sdtze nicht zu trauen: damit zu 

| rechnen, daB eine Aussage als Aufforderung, ein Befehl als 
| Konstatierung, eine Antwort als Frage gelesen werden kann? 
| In den zitierten Zeilen entsteht ein Spiel von Stehen, 

Liegen und Graben. Der Tod ist die Fest-Legung, die Grab- 
| Legung eine Aufforderung: Grab-mal und Denk-mal weisen 
| liber den Tod hinaus. Dem Pathos der Ewigkeit und Unsterb- 
| lichkeit antwortet der Brechtsche Text nicht etwa mit dem 
: Pathos einer Verneinung dieser Glaubensartikel, sondern mit 
| einer Ubersteigerung des Vergehens zur positiven Qualitat: 
| Selbst-Verschwindung, Selbst-Uberwindung im Sinne Nietz- 
| sches. “...steht und verrat...”: Bleiben ist Verrat, Treue besteht 
| im Verschwinden. Ermdglicht schon im Tod die Transformation 

zur Leiche keine weitere Bewegung, so soll dieses peu de 
localité wenigstens geheim bleiben, auf da8 dem Tod, der doch 
noch méglichen Zuweisung eines letzten Quartiers, ein 

: Schnippchen geschlagen wird. 

| 10



| Hans-Thies Lehmann 

Wenn die Schrift (das ist hier der Name) schon Anzeige ist, 

so wird nichts Geringeres suggeriert, als daB schon der Name 

eine Beschuldigung impliziert. Von der Taufe bis zum Grab- | 

stein haftet am Zeichen der Individuierung eine offenbar nicht 

weiter abgeleitete Schuld. Frihgeschichtlich schalte sich mit 

der Bestattung das Individuum aus der Gattung heraus. Hier 

aber, wo sogar die Uber-fiihrung ins Totenreich die Uber- | 
fihrung eines Taters meint, erscheint mitten im neusachlichen 

Ich, das dazu tendiert, in Kollektiv und Namenlosigkeit zu 

- gchwinden, ein anderes, leise nur in Konnotationen und 

Motiven mitgeschrieben. Eine Spielart des Textes wird 

sichtbar, die in die Liicken Schuld und Schuldigkeit figt. 

Insofern der Verschuldung keinerlei Inhalt gegeben wird, 

entsteht die Identitaét von Schuld und benanntem Ich. Schuld 

aber ist eine Struktur von Geben und Nehmen. Schuld ist 

| Schuldigkeit: etwas wurde genommen, angenommen, eine 

Rechnung offengelassen. Und in der Tat: das heimliche Null- 

Zentrum des Textes ist der Umstand, daB dieses verdachtige 

_ Subjekt, das nur nimmt, von Anfang an etwas angenommen 

hat—von den Eltern: | | | , 

- | | , : 

Zieh den Hut ins Gesicht, den sie dir schenkten. | 

| Gerade bei den Eltern wird in der dringlich wiederholten 

- Forderung nach Kontaktverweigerung der pathetische Akzent 

gesetzt. Der geschenkte Hut darf nicht, vielleicht “unbewuft,” 

vergessen werden. Dieser sinnlose, auswechselbare Hut zeigt 

eine Schuldigkeit an, die das im Gedicht immer nur auf- 

brechende Subjekt nicht abschiittelt. Gerade weil er Ratselbild 

bleibt, nur ein Feld von Konnotationen eréffnet (auf der Hut 

sein, behiiten, Schutz, alter Hut...), schreibt der Hut das 

~ Beschenktsein selbst als Stérung und Liicke in das Weltbild 

der Flucht ein. Alle Kraft wird darauf verwandt, dem Geben 

und der Gabe, der Vergangenheit, der vorangegangenen 

Generation, aber auch allen gebotenen Hausern, Stiihlen und 

Mahlzeiten ihre Macht der Verpflichtung zu nehmen. Die 

Kalte dieser Freiheit bezahlt mit Entzug und Trennung. 
Darum bleibt es ein immer anderer, der—in der Klammer 

sprechend—das Gesagte als ihm Diktiertes anzeigt und so eine 

. absolute Spaltung in die Intention treibt. 
Die Au8erungsform, dieses Ich, ist gleichsam als Leseanlei- 

tung in den Text selbst eingeschrieben. Sie entzieht sich dem 

Charakter des mitteilenden Zeichens: 

11



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| Was immer du sagst, sag es nicht zweimal 
| Findest du deinen Gedanken bei einem andern: verleugne 
i ihn. | 

Wer seine Unterschrift nicht gegeben hat, wer kein Bild 
! hinterlieB - | 
: Wer nicht dabei war, wer nichts gesagt hat, _ 
| Wie soll der zufassen sein! — | 
: Verwisch die Spuren! o eos 

: Ist diese Okonomie der Nichtwiederholung von irgend nach- 
: vollziehbarer Vernunft? Empirisch offenbar nicht. Aber 
! beachtet man, da der performative Status verschoben sein 
! kénnte, so sté8t man darauf, daB tatsachlich man nicht | 

zweimal in den gleichen FluB8 steigen kann. Die gesetzte und 
: passivisch erfahrene Unméglichkeit des Halts, der Wiederho- 
: lung wird als selbst-gesetzt formuliert. Die Lehre erweist sich 
: als Feststellung. Die ganze Strophe thematisiert die Verdopp- 
! lung: kein double im Abbild, in der Rede, in der spiegelnden 
| Ubereinstimmung mit einem andern, und nicht einmal Uber- 
: einstimmung mit sich selbst in der Verdopplung. Und hier 
: taucht das Gespenst des Andern wieder auf, denn erst die _ | 

Iteration erméglicht tiberhaupt Bedeutung. Jede Rede, die Sinn 
| machen will, ist Verdopplung, ohne die keine Erfindung wire. 

Verneint wird mit der Verdopplung alle Rede von irgend 
gewissem (=verdoppeltem) Sinn; bejaht wird einzig eine— 
vielleicht “poetische”—Rede der Unstabilitat, ohne Lehre und 

: Jiinger, ohne identisches Subjekt, das ja erst in einer ver- 
doppelnden Spiegelung sich seiner “selbst” vergewissern 

| kénnte. Ohne Unterschrift ist keine Aussage beglaubigt 
. (verdoppelt), das Subjekt hat, verstorben, ein Bild nicht 
! “hinterlassen” und, genau besehen, “Nichts” gesagt, weil es, 

immer schon, ein anderer war. a | 

| 12 

|



| | | | | Hans-Thies Lehmann | 

| _ ANMERKUNGEN pat | 

| 1 Bertolt Brecht, Tagebiicher (Frankfurt/M. 1975) 32. | 

2 Walter Benjamin, Versuche iiber Brecht (Frankfurt/M. 1966) 118f. 

7 3 Vegi. HH. Jahnn, Schriften zur Literatur. Kunst und Politik 1946- 

1959, hrsg. von U. Bitz und U. Schweikert (Hamburg 1991), Erlaute- — 

rungen der Herausgeber, S. 1302ff. ae | 

| 4 Jahnn 322. | | | 

8 Jahnn 313f. | | | 

© Brecht 205. | 

| 7 Bertolt Brecht, Gesammelte Werke (Frankfurt/M. 1967) 8: 270 
(Berliner und Frankfurter Ausgabe, Bd. 13/1992 noch nicht erschie- 

| | nen). — | | ne 

8 Heiner Miller, Gesammelte Irrtiimer 2 (Frankfurt/M. 1990) 118. 

| 7 ®Ebd. | oo 

| 0 Brecht, Gesarnmelte Werke, 8: 294. —— 

1 Bertolt Brecht, Gedichte I, Grofe Berliner und Frankfurter - 
7 Ausgabe (Berlin und Weimar; Frankfurt/M. 1991) 11: 157. 

/ | | 13



| The Other Brecht I {| Der andere Brecht I 

| Call for Papers 

| 8. Tagung der Internationalen Brecht-Gesellschaft 
| Augsburg : 
: 8.-13. Dezember 1991 

DER ANDERE BRECHT 

: Jenseits (und in Kritik) dogmatisierender Forschungs- 
| traditionen sollen neue Lektiiren Brecht in diskurs- 
| analytischer, semiologischer, psychoanalytischer, femini- 
| stischer oder dekonstruktivistischer Perspektive reflektie-. 
: ren. 

| Das herrschende philologische Paradigma scheint er- 
schépft. Zugleich ist die neuere Theaterentwicklung weit 

| am mumifizierten Brecht-Erbe vorbeigegangen. Allein 
| Re-Lektiire (Roland Barthes) kann verhindern, daB in 
| Brechts Texten immer nur die gleiche story verstanden . 
: wird. “Gesucht, das andere in der Wiederholung des 

Gleichen” (Heiner Miiller), die andere Lust am Text 
: Brechts, das Surreale, das Bése, der Tod, die Text- 

Briiche. Nicht zuletzt die Paradoxa und Verwerfungen in 
: | Brechts zweifelhaften Wahrheiten. Unverfiihrt durch den 

Fetisch der Signatur, den Mythos von der Sinneinheit der 
Texte, sollen partielle, auch tangentiale Lektiiren diesen 
anderen Brecht zu lesen geben: neue Verkiipfungen und 

: Konfrontationen mit anderen Diskursen. Geschichten, . 
: | Asthetiken, Materialien waren vorzuschlagen, Genregren- 

| zen und ausgetretene Verbindungen zu mi8achten. 

| from Communications 20.1/2 (October 1991): 12 | 

| 14 |



Insomnia: The “Other” Brecht? 

_ Renate Voris | | 

[...] die Beziehung des ewigen Wesens auf sein Fiirsichsein ist die 

unmittelbar-einfache des reinen Denkens; in diesem einfachen 

Anschauen seiner selbst im Anderen ist also das Anderssein nicht 

als solches gesetzt; es ist der Unterschied, wie er im reinen Den- 

ken unmittelbar kein Unterschied ist; ein Anerkennen der Liebe, 

) worin die beiden nicht ihrem Wesen nach sich entgegensetzten. 

| Hegel, Phiinomenologie des Geistes (561) 

Man’s relationship with the other is better as difference than as 

unity: sociality is better than fusion. The very value of love is the 

impossibility of reducing the other to myself, of coinciding into 

- gameness. From an ethical perspective, two have a better time 

than one (“on s’amuse mieux 4 deux”)! 

Lévinas, “Ethics of the infinite” (58) 

Nenne doch nicht so genau deinen Namen. Wozu denn? 

Wo du doch immerzu einen andern damit nennst. 
Brecht, Mann ist Mann (GW 1: 345) 

What is “the other” here? Does it exist at all and, if so, 

what does it mean? Is it a concept or a person or a practice? 

What are its forms, its effects? How am I to mark its place? 

These questions can perhaps be approached by way of the 

relation between the three definitions quoted above. On the 

one hand, the three seemingly different meanings are alike. 

They refer to an epistemological or linguistic function of 

| - discrimination (in terms of “other than”): to know a “thing” is | 

to distinguish it from all other “things”; to name an idea is to 

| name its difference to all other ideas. Or language is a system 

of differences without positive terms, as Saussure taught 

(Saussure 120). Other is, then, like difference or alterity, a 

relational term, one that is fundamental to acts of cognition 

and signification. On the other hand, for each context in which 

the concept appears the similarity drifts away and opens up a 

. range of meanings that render the concept different from itself. 

In the Phenomenology and in tune with the movement of 

speculative dialectics Andersein is equated with an intelligibili- 

ty of presence (Fiirsichsein) which presumes that however 

different the two terms of a relation might appear (self/other, 

same/different, truth/lie) or however separated over time 

(past/future) or space (presence/absence), they can ultimately



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| | be rendered commensurate and simultaneous, reducing thereby 
the other to the categories of the same (“es ist der Unterschied, | 

| wie er im reinen Denken unmittelbar kein Unterschied ist”). 
| Within the tradition of Western ontology the other functions as 

a modality of unity and fusion, designating a teleological 
project to unite and totalize difference and sameness (Hegel’s 

: term Aufhebung carries with it both the sense of conserving 
Cun | and negating). In other words and in accordance with the 

| surreptitious operation difference, Anderssein, is erased. 
Lévinas stands Hegel on his head by positing the primacy 

Po | of the other over the same, while at the same time insisting on 
| the other as other (“the other is better as difference than as 
| unity”). Lévinas requires us to live with two sources of mean- 
| ing of the other in a text, insofar as he insists on the coexis- 
| tence of the other as both a concept (“value”) and a person (“the 
: | human other,” Lévinas 63). They exist as different tendencies 
! in a textual system; their historical particularity can be deter- 
| mined by being precise about the concept of the other and the 
| context to which one refers. This exigency arises out of Lévi- 
! nas’s concern with the rupture between the ontological and the | 
| ethical, which Hegel’s dialectic of the Spirit closes up and, in 

| so doing, censors the possibility of ethical and political commit- 
: ment. Lévinas’s understanding of the other recalls, of course, 

Marx’s interrogation of Hegel’s idealism: “{In] Marx’s critique 
| we find an ethical conscience cutting through the ontological 

identification of truth with an ideal intelligibility and demand- 
: ing that theory be converted into a concrete praxis of concern 
| for the other” (Lévinas 69). Apparently the reserve toward - 
: ontological metaphysics does not prevent either Lévinas or | 
! Marx from subscribing to certain metaphysical presupposi- 

tions—Lévinas to an absolute Other like God, Marx to an 
| absolute like “the” proletarian subject. Both thinkers differ 
: from ontological metaphysics in that they know one must again 
: question these presuppositions in another phase, Lévinas by 
| insisting on the difference between belief and ethics, Marx by 
| swerving from the analysis of the process of production of 
| capital to a language of pathology.’ This does not mean that 

Marx denies the existence of the subject; rather the subject is 
i not some meta-linguistic substance but inscribed in language. | 

! Brecht’s phrase and the context in which it appears refuse 
| all curative strategies. Taken from literature, “Nr. 11” of Mann 

ist Mann, it means “nothing,” is closer to music than to “lan- 
guage,” is a word play (“einen Namen ...den Namen...ein guter 

! Name...,” and so on). It signals pleasure—in naming, in formu- 

16



: - Renate Voris 

oo lating, in language—the pleasure of a “nobody,” of the cantine 
oe woman Begwick, for an imaginary audience, for the “unknown” 

s Galy Gay (1: 345). In its pseudologic (from the point of view of 
oo _ “dramatic,” normative discourse), the concatenation overshoots 

the tableau and attaches itself to “something,” say, to the | | 
principal theme of the play, to the illusion, confusion, about — 
identity, taking into account the “real” conditions in which this 
suspicion develops on all fronts—war, ideology, marriage, | 
economics. Thus, the play as a structure reformulates an “old” 

| idea of the theater (and of philosophy)—Being, reality—in 
| terms of an economy of contradiction: “Begwick,” the body that | 

| plays, is decentered by the conflictual moves toward the desire . 
. to fulfill an impulse and the desire to suppress that impulse, 

toward at once being and acting. The “truth” is not coherence 

but the desire for coherence and as such it no longer reflects ee 
“reality,” history, i.e. Weimar Germany and its discourses on | 

ass “der” Mensch that project plentitude, identity, substance. | 

| Therefore, “the other” in Mann ist Mann is not a concept 
_ (categorically determinable), a word (as a signifier) or a person 

: (with a specific psychology or sociology). It is, rather, a practice 

| | and a history, that is, a bundle of possibilities and obstacles 
involved in the “world” as experienced by the spectator, the 

a reader, the consumer, the exegete, a world that admits to | 
‘multiplicity and hetorogeneity, to textuality.? 

| To quote Brecht on the subject of writing and reading: “Das 
eine verstanden durch das andere (die Szene, im Sinn zunachst _ 
selbstandig, wird durch ihren Zusammenhang mit anderen | | 

Szenen noch als eines andern Sinns teilhaftig entdeckt” (GW | 

15: 361). Is this not the essence of a semiological imagination, 
a where semiology is understood as moving beyond simple 

linguistic studies toward a typology of signifying materials and _ 
vo varied social functions (see Kristeva, “The Ethics of Linguis- 

ee tics”)? By refusing to name the other, the relationship to the 
oS other as other accounts for no other determination or ontologi- 

mo cal, social, sexual or ethnic characteristic in particular. It is | 

| this gesture that saves the possibility of ethics: “das andere _ 
a anders sein lassen.” an 

ce _ To speak with words like this is by not historically inno- — 
cent. The rhetoric of “the other,” of alterity and difference, _ 

| refers to the (counter-)rhetoric of universality in philosophical | 

| and historical hermeneutics. In that duplicity the discourse on 
- “the other” participates in a specific tradition of the 20th cen- _ 

| - tury that in a larger sense characterizes the epistéme of mod- | 
| ernism. It includes the self-reflective gesture of modern artand _ 

- | 17°



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| literature as well as events in literary theory such as Russian 
formalism and American “deconstruction,” Saussure’s structur- 

| al linguistics, Jakobson’s linguistics and poetics, Freud’s theo- 
2 ries of the subject and language, Lacan’s “linguistic turn” (in 
| psychoanalysis), Derrida’s critique of Western metaphysics, 
| Benjamin’s poetics of distraction and Kristeva’s meditations on 
| the “revolution in poetic language.” Fully aware of their differ- 

: ences, I propose that they are all linked by the displacement 
| of the traditional humanistic problematic of the subject and of 
| meaning onto a problematic of language as a place of structure, 
: of tropologies, of writing in terms of a general economy. 
: In this connection and as an effect of the discourses of 
| feminist and anti-colonialist women and men in Western 
! Europe and the United States, a “crisis” of cultural authority 

| seems in place. At issue is the authority of Western Europe 
and its predominantly white, male, Christian institutions. 

: Feminist writers ask the painful question of why at no time in 
: the history of our culture and its institutions a good half of the 
| human race has been banished and subjected as a defective 

: being, an “other inferior.” Anti-colonial, anti-racist discourses 
probe the motivation of this culture’s manifest necessity of 
encountering different cultures—“others’—by means of domi- 

. nation and conquest. One testimony to the (utopian?) “end” of 
: such “sovereign” thinking is offerend by Paul Ricoeur, who 
: wrote in 1962 that “the discovery of the plurality of cultures is 
: never a harmless experience”: 

: When we discover that there are several cultures instead 
! of just one and consequently at the time when we acknowl- 
| edge the end of a sort of cultural monopoly, be it illusion- 
| ary or real, we are threatened with the destruction of our 
| own discovery. Suddenly it becomes possible that there are 
: just others, that we ourselves are an “other” among others. 
: All meaning and every goal having disappeared, it becomes 
| possible to wander through civilizations as if through ves- 

| tiges and ruins. The whole of mankind becomes an imagi- 
: nary museum: where shall we go this weekend—visit the 

| Angkor ruins or take a stroll in the Tivoli of Copenhagen? 
: We can very easily imagine a time close at hand when any 
| fairly well-to-do person will be able to leave his country in- , 

| definitely in order to taste his own national death in an in- 
: terminable, aimless voyage. (Ricoeur 278; see also Owens) 

: To the acknowledgment of difference “without” Kristeva 
| adds her reflections on the difference “within,” for example, 

18



: , | Renate Voris 

Occidentalism’s dominant fantasy of the subjectivity of a “we” 

for which the Western European male (“his...his”) is the 

| exemplary figure: 

_..with Chinese women as a starting point, we can examine 

the weight of a metaphysical tradition and a mode of 

production which have functioned in this part of the world 

because of the complicity of our language or our dead 

silence. We can give a political dimension to our protest: 

the importance of women’s awakening for the structures of 

a socialist society, its essentially international role because 

it ats away at the foundations of Occidentalism. We can 

try to write, to pursue this inquiry “a la chinoise”: against 

a what is and with everything that here, today, is moving 

“against the stream.” (Kristeva, “Les Chinoises...”) | 

The principal theme is the prohibition of our culture (“dead 

silence” - “awakening”) and its institutions against women as 

subject of representation (and not as its “other”—there never 

was and still never is a shortage of that!). The metaphor of 

resistance (“against the stream”) pitches the Western concept 

of history as continuous progress against an “other” history ("to 

_ write, to pursue this inquiry”), perhaps a history of paradoxical 

laws and non-dialectical discontinuities, a history of women. 

Freud teaches us that loss is chronic with all speaking sub- 

jects. He also teaches us that speaking subjects work through 

their losses differently and according to the discourses, rituals 

| and experiences available to them, as individuals and as mem- 

bers of particular groups. If that is so, if each of us inhabits 

the gap between Being and meaning differently, then the task _ 

for literary and cultural critics now would be to work on the 

difference, to describe how, specifically, the gap is articulated. 

| And this in order to be able to pursue at all the question that 

literary women pose today: why was woman forbidden to 

speak? Or, considering that feminist movements have made 

possible for more than a hundred years the reawakening of 

this silent past, yet have had and still have today little impact 

on the status of women in our institutions, the more complex 

| question would be: how do cultural images and narratives 

(social, political, theoretical, literary, interpretative, legal, 

philosophical, etc.) interact in order to reproduce the relation 

of power among the sexes (not just the heterosexual Couple, 

but the homosexual, bisexual, transvestite, etc.) to the disad- 

vantage of “the feminine” (in all senses of this word)? 

| | 19



: The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| The illusion of mastery is perforated further by theorists 
| such as Henry Louis Gates, Jr., who conceives the margins of 

literary criticism in terms of a morality of invention: 

...my task—as I see it—is to help to guarantee that black 
! and so-called Third World literature is taught to black and 
| Third-World (and white) students by black and Third 

World and white professors in heretofore white main- 
| stream departments of literature and to train university 
| _ graduate and undergraduate students to think, to read, 
| and even to write clearly, helping them to expose false uses 
| of language, fraudulent claims and muddled arguments, 

propaganda and vicious lies—from all of which our people 
: have suffered just as surely as we have from an economic 

order in which we were zeroes and a metaphysical order in 
| which we were absences. These are the “values” which 
| should be transmitted through black critical theory. (Gates 

336) | ce | 

“The other,” reappears as a concept and as a person (“our 
| people”) but simultaneously also the anti-metaphysical move. 

For in the specific language that Gates uses (“to think, to read, 
and even to write clearly,” “false uses of language,” “metaphysi- 

: cal order...absences”), signaling a position at once outside and 
! inside the institution, he acknowledges the aporetic construc- 
| tion of all literary theory and criticism, including feminist and 

“black.” That is, all innovative thinking or writing, all innova- 
tive strategies and epistemologies are paradoxically bound to 

: already existing rules, to the codes that define the institution 
| in the first place. So, one answer to the question about the 
: mechanisms that continue the “unequal” distribution of power 
; would be: the problem is structural, inherent in the institution- 
| al structure. Any disruption, then, must come from both within 
| and without the structure; the disruption must include the 
: readiness at all times to break with the most authorized, the 
: most dogmatic forms of consensus, be it “black,” “feminist,” 
| “Freudian,” “Marxist”—or “Brechtian.” 
: It was the insight into the aporetic construction of all — 

theory, as well as of all theatre, that motivated (I think) the 
! | 8th Symposium of the International Brecht Society to focus on 
| “the ‘other’ Brecht.” The authority for this sort of thinking can 
: be found in Brecht’s writings themselves, since they insist in 
| different forms at different times that theatre is not only a 
: thwarted investigation but also an incorrigible perpetuation of 

| 20 | 
| |



Renate Voris 

nse the problem of social (and sexual and ethnic) differences. It 
explains, in part, his critique of Pabst’s representation of “the _ ) 

| masses” in the film version of the Dreigroschenoper (GW 18: | 
---: 189-209); the critique of the reactionary myth of unconscious | 

genius in his proverbial “grundsatzliche Laxheit in Fragen 
ne geistigen Eigentums” (GW 18: 100); or the self-conscious and 

- deliberate rewriting of familiar cultural myths (Baal) and | | 
narratives (family), his use of literary topoi (the good woman) 
and stereotypes (the female whore), genres (the opera), etc., if 

| | only to displace them. These acts are also mobilized by Brecht’s 
notion of Verfremdung, a concept that received its legitimation _ 

_ from the philosophical notion of Entfremdung (“Das Bekannte 
- tiberhaupt ist darum, weil es bekannt ist, nicht erkannt,” Hegel 

35), but which Brecht reinvents with a difference. The shift in | 
: _ the prefix from ent- to ver- recalls the condensation in Old | 

High German of several particles (“vorbei,” “weg,” “heraus”), a 
condensation present in the labyrinthine wanderings of, for 

instance, “the other” in Mann ist Mann alluded to earlier. The 
perplexity (related to the root of aporia; see Plato’s Meno, 84a- 

| d) structures Brecht’s dramatic view of language—the so-called 
formalist orientation of his dramaturgy—particularly his | 

, _ deliberations on acting and the distinction between gestures 

that serve the plot and Gestus “that serves the mind,” as 

Christine Kiebuzinska put it at the Symposium. And, of course, 
| the obsession with writing, Schrift, crafting, with the “literar- 

| ization of the theater,” as Brecht insists early in his career 
ks (GW 17: 992). A Marxist interested in signification? It is the 

scandal, I believe, that still haunts us. , ) 

The problematic of language as a place of structure as well © 

A as of its bodily, subjective and social dispersal were, broadly 
oo speaking, the subjects of the Symposium: “Brechtian jouissance 

| [Lusterleben, as contrasted with pleasure, Lust], the surreal, 
the obscene, death, violence, the discontinuities in Brecht’s 
works as well as the paradoxes and pulsions constituting their 

| ambiguous truths” (see “Call for Papers,” Communications). At 
its “center” stood ostensibly “the ‘other’ Brecht,” by which was _ 
meant simply the aesthetic Brecht, as the language of the 

| “Call” signifies, and more exactly, the anti-aesthetic Brecht. | 
_ The “anti-aesthetic” Brecht is not Brecht the person, the sub- 

_ ject or the authority over meaning but a “Brecht-E/ffect.” The 
_-—s«&B- Effect is elicited by rereading his works as “one body,” syn- _ 

| chronically rather than, as is the tradition, diachronically, in 
| order to reveal their dis/continuity, their scattered about sub- 

| ject(s) and discourse(s). cs : 

| - nen eS . | 21



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

3 The task was to appropriate the most advanced develop- 
: ments in Anglo-American and continental philosophy and criti- 
. cism (“discourse analysis, semiology, psychoanalysis, feminism 
| and deconstruction”; see “Call”) and then to ask the question: 
: what difference does this make for the interpretation of 

| Brecht’s works? Though there are already a number of laborers 
| in this vineyard—Roland Barthes, Peter Brooker, Terry Eagle- 
| ton, Helmut Lethen and Hans-Thies Lehmann, Rainer Nagele, 
! Antony Tatlow, Elizabeth Wright, as well as Stephen Heath 
: and Janelle Reinelt (see “Works Cited”), the Symposium was 

an example of a large-scale attempt to answer this question. 
| Phrased polemically, the challenge was to find a way to talk 
: about Brecht without immediately falling into an apologetic 
! discourse, that is, into Marxist catechism, stereotypes, recourse 

to the vulgate (see Barthes, “Brecht and Discourse,” 212). The 
| essays collected here take up this challenge and many others. 

_ “Brecht” as “other” requires an interpretative technique 
: other than hermeneutics. “Rereading” was proposed: “To re- 
| read Brecht now seems inevitable, if we are not to continue 
— reading the same story everywhere in Brecht’s texts” (See 
: | “Call”). “Rereading,” then, as Roland Barthes understands it: 

Rereading, an operation contrary to the commercial and 
| ideological habits of our society, which would have us 
2 “throw away” the story once it has been consumed (“de- 
| voured”), so that we can then move on to another story, 
| buy another book, and which is tolerated only in certain 
| marginal categories of readers (children, old people, and 
| professors), rereading is here suggested at the outset, for 
| it alone saves the text from repetition (those who fail to 
i reread are obliged to read the same story everywhere). 
, (Barthes, S/Z, 15-16) : 

| Barthes paradoxical statement implies several things (see 
: Johnson 2). First, a single reading is composed of the already- 
| read. What “we” are able to understand in a text the first time 
| is already in “us,” not in it: in “us” insofar as “we” ourselves 
2 are a stereotype, an already-read text; and in the text only to 
| the extent that the already-read is that aspect of a text which 
: it must have in common with its reader in order for it to be 
7 readable at all. When “we” read a text once, in other words, 
: “we” can see in it only what “we” have already learned to see | 
| before. Second, Barthes’ statement that those who do not 

| | reread must read the same story everywhere implies a reversal 

| 22 
| 

| | |



~ Renate Voris 

of the usual properties of the words “same” and “different.” 

Here the consuming of different stories is equated with the 

| repetition of the same, while the rereading of the same | 

engenders what Barthes calls the “text’s difference.” 
To conceive of literary or theatrical texts as “difference,” as 

composed of an endlessly plural signifying practice, assumes 

that no author can permanently fix her meanings against 

change, nor can she control the use her works will be put to by 

readers, actors, critics. The strategy and its presuppositions 

directs itself against a number of existing modes of Brechtian 

scholarship, e.g., against positivism and its obsessive ordering 

of biographical and literary and theoretical details into “facts” 

by way of handbooks, anthologies, even “vocabulary lists” (see 

, Hecht 340-363). This sort of “science” erases all difference, | 

reduces the poetic text to the repetition of the same, to the 

status of stored information, “abrufbares Wissen.” 

Yet the Symposium’s implicit interlocutors are the philolo- 

gical and sociological paradigms of interpretation, which yield 

the themes and representations of existential or social oppres- 

sion. In their focus on content and the attempt to inscribe the 

signifying materials into the author as literal “authority,” they 

presuppose the idea of a subject that would be a substantial or 

mastering center of meaning, an idealist self-sufficient cogito. 

They censor in that belief an “other” mode of speaking and con- 

tain thereby the revolutionary potential of literature and art. 

“Brecht” withers into a mummy, shrunken under the heavy 

burden of his assumed and assigned role to enlighten “us” 

| about the evils of capitalism (key trope “anti-biirgerlicher Lehr- 

meister”). Yet this figure also disguises, as Barthes observed 

(Barthes, Critical Essays, 72), an anti-intellectualist prejudice 

found in some far-left circles: in order to “humanize” Brecht, ) 

the theoretical part of his work is discredited or at least mini- 

mized; the plays are great despite Brecht’s systematic views on 

epic theater, the actor, alienation, etc. Such an approach relies 

on a magical conception of art and suppresses in the name of 

coherence the fact that Brecht’s theater (and theory, lyrics, 

prose, etc.) is writing, therefore basically tropological, and 
should be treated as such, that is, with critical methods. 

The resistence to abandoning centrality, to letting go of the | 
idea of mastery can also be detected in the press reactions to 

- the Symposium (see Brandt, Just, Klotz, Winnacker). Haunted 
by the ghost of the “father,” they fear the destruction of their 
beloved subject, the “Weltbeherrscher” (Brandt), the “[Welt-] 
Veradnderer” (Klotz), the “alte Brecht” (Winnacker) and resent 

| 23



: The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| the Symposium’s design to topple (“umsttirzen”) the monu- 
| ment, which “die ganze Brecht-Forschung” (Just) has labored 
! to build. Structured by semantic oppositions such as “der eine/ 
| der andere,” “der alte/der neue,” “der politische/der astheti- 

sche,” they reveal traces of the anti-intellectualist prejudice 
that is a concern to Barthes. “[D]ie Vortrage...kiimmerten sich | 

: im wesentlichen um Aspekte der Brechtschen Lyrik und des 
| Brechtschen Theaterschaffens. Der politische Brecht blieb zwar 

nicht unerwahnt, doch interessierte er niemanden so recht,” 
| writes Brandt and repeats blindly the basic theorems of petit- 
: bourgeois culture, the romantic contrast between heart and 
| head, between intuition and reflection, between praxis and 
| logos. Similarly Winnacker, who surmises that the “Absicht der 
| Veranstalter ist es, der etwas eingeschlafenen Brecht-Diskus- 

| sion unter radikal veradnderten politischen Rahmenbedingun- 
| gen neue Impulse zu geben.” The dualistic thinking (“neu”/ 

| “alt”) and the repetition of the cliché “Ein wirkungsloser Klas- 
: siker” (title), by which the German culture industry currently 
! refers to Brecht, show that the reviewer has understood little. 
: Besides, “eingeschlafene Brecht-Diskussion”? As far as I can 
: see, the discussion about Brecht is alive and well, glancing at 

! the pile of books on my desk about Brecht, books published in 
: recent years by scholars in Hong Kong, the United States and 
| Great Britain. But then, German critics often do not read any- 
: thing unless it is written in German, moved by the quaint 

belief that “German” is synonymous with Wissenschaft.® 
By contrast the Symposium’s aim was modest, wanting to 

: attend to “Brecht” not on a global scale, homologizing Brecht’s 
| activities into some kind of organic whole, but rather to study 

| what I above called the “anti-aesthetic” Brecht, that is, ele- 
; ments of Brecht’s textual practice, without forcing the detail 
| immediately into a narrative or argumentative totality. The _ 
| best thing about theater in its attempt to totalize the alterity 

! of meaning is, I believe, that it fails. Yet why does the work on 
| this kind of “failure,” that is, on language, why does the labor 
| in the materiality of that which society regards as a means of | 

| contact and understanding provoke such violent reactions, at ! 
least in some circles? Why can it not be considered a critical, 

| even revolutionary activity? Is it because it requires the critic 
| to reflect also upon her own instrument of mediation (lan- | : 
: guage), to analyze her relation to the instances of power? 
! Working on “the ‘other’ Brecht” does not mean destroying the 
| “one,” the subject or center, but sitwating or resituating it, | 
: viewing the subject not as a being or a reality but as a function | 

| 24 |



| oe | Renate Voris 

—the subject or center as a function organizing coherence. The | | 

question is knowing where it comes from and how it functions 

| (see Derrida 271). Hence, the aim of the Symposium was not a 

a to substitute the body “old” by the body “new,” since that 

—— would repeat the gesture of metaphysics, the dual, hierarchi- 

cized thinking in oppositions. Nor was the aim to erase the _ 

figure of Brecht as “Aufklarer,” since there is doubtless a moral — 

structure in Brecht’s theater, a specific ideological content — 

| remarkably coherent, consistent and organized. Instead, the 

aim was to place the familiar, “the enlightener,” under erasure, 

_ still visible but not dominating “other” elements of the text(s). 

-_In other words, “we” wanted to resist taking social difference | 

| once again as a point of departure for reflections, meditations, | 

| interpretations, rereadings. For where would it lead us? Surely 

ah once again to essentializing fetishes such as Truth, Poverty, 

History, Reason. | mo | | 

: Some may rejoin that the Symposium announced itself in = 

terms of an alternative: “The dominant philological paradigm — 

es appears to be exhausted.... [The Symposium] wishes toinclude _ | 

ee _ approaches such as discourse analysis, semiology, psychoanaly- 

ONS gis, feminism and deconstruction” (see “Call”). This recalls a 
| -distinction—“Humanism” vs. “Deconstruction”—that has be- 

come familiar, indeed all too familiar. Yet having stated the _ 
| alternative, Lehmann and I go on to recommend (see “Call”), 

at least implicitly, the exhumation of the “Brecht-Erbe” (and | 

| “Erbe” is a Marxist term). Rhetorically, then, our language gets 

caught in a figure of reversal—the “new” is the “old”—a figure 

that characterizes the rhetoric of political confrontation. My 

aan point is: we knew what we were doing. We knew that it serves 

no one, least of all “Brecht,” to continue embracing the one at 

the expense of the other. We were aware that the different 

| kinds of interpretation, say, philology and “deconstruction,” 

- although absolutely irreconcilable and irreducible in their 

| difference, share a “common ground” (Derrida 268): a type of 

questioning—“let us still call it historical’—in place since 

_ Hegel, the inquiry into the historicity of structures, including | 

oe linguistic structures. | | | : | 

| - The challenge for us, therefore, was to think the coexis- = 
~ tence of Marxism and the critique of language, the coexistence _ 

OO of the idea of progress with the aporetic construction of 

- theater, and to illustrate in detail how the conflict is worked 

: out in different texts by Brecht on different occasions. How, if 

at all, the following essays address this problem, is for the © 

| reader to decide. 

o / | | 25



. 

| The Other Brecht I | Der andere Brecht I | 

| | NOTES 

: * Hans-Thies Lehmann speaks of this language of pathology as “die _ 
| Metaphorik des Gespenstischen,” (Lehmann 292-294). 

* In contemporary critical discourse “textuality” is the name for a 
! conception of literary texts as composed of an endlessly plural 
| signifying practice that defeats analytic restatement or description. 

: * An extreme example is Klotz’s abusive tirade in the Frankfurter | 
: Rundschau against—mainly—the Americans (“Big Macs,” “Plastikbe- 

cher,” etc.; see Klotz), represented, I suppose, by the second signer of 
| the “Call for Papers,” Voris. Klotz’s excess reminds me of what 
| Nietzsche calls the emotion of ressentiment symptomatic of some 
| disadvantaged groups—these days perhaps the Wissenschaftler- 
: intellectuals who refuse, despite all evidence to the contrary, or | 

| perhaps because of it, to reflect upon the violence of conquest, the 
| illusion of mastery, of the omnipotence of “European” or “German” 
! thought. | 

WORKS CITED 

Barthes, Roland. “Brecht and Discourse: A Contribution to the Study 
: of Discursivity” (1975). The Rustle of Language. Trans. Richard 
: Howard. New York: Hill and Wang, 1984. 212-222. 
: ---. S/Z (1970). Trans. Richard Howard. New York: Hill and Wang, | 
| | 1974, 15-16. , 
: ---. Critical Essays (1964). Trans. Richard Howard. Evanston, I]1.: 
2 Northwestern UP, 1972. 

Brandt, Sabine. “Ein Weltbeherrscher.” Frankfurter Allgemeine 
Zeitung. 17 Dec. 1991. 

| Brecht, Bertolt. Gesammelte Werke. Frankfurt/M: Suhrkamp, 1967. 
: _ Brooker, Peter. Bertolt Brecht. Dialectics, Poetry, Politics. London/New 

| York/Sydney: Croom Helm Ltd., 1988. | 
| “Call for Papers,” Communications 20.1/2 (October 1991). 
| | Derrida, Jacques. “Structure, Sign and Play in the Discourse of the 

| Human Sciences” (1966). The Structuralist Controversy. Balti- 
: more/London: Johns Hopkins UP, 1970. 

| Eagleton, Terry. “Brecht and Rhetoric.” Against the Grain: Essays 
| 1975-1985. London: Verso, 1986. 167-172. 
, Gates, Henry Louis, Jr. “Authority, (White) Power, and the (Black) | 

: Critic; or, it’s all Greek to me.” The Future of Literary Theory, ed. 
! Ralph Cohen. London: Routledge, 1989. 324-346. | 

| 26 |



| , Renate Voris 

Heath, Stephen. “Lessons from Brecht.” Screen 15.2 (1974): 103-128 

Hecht, Werner (ed.). Brechts Theorie des Theaters. Frankfurt/M.: 

Suhrkamp, 1986. 340-363. 

Hegel, Georg Wilhelm. Phdnomenologie des Geistes. Vol. 3. Frank- 

 furt/M.: Suhrkamp, 1969-1971. 7 | 

Johnson, Barbara. “The Critical Difference: BartheS/BalZac.” The 

Critical Difference: Essays in the Contemporary Rhetoric of 

Reading. Baltimore/London: Johns Hopkins UP, 1980. 3-12. 

Just, Claus. “Communications? Zum 8. Symposium der Internatio- 

nalen Brecht Gesellschaft vom 9.-14. Dezember 1991 in Augs- 

| burg.” Communications 21.1 (1992): 16-18. 

Klotz, Volker. “Vom Veranderer Brecht zum anderen Brecht.” Frank- 

furter Rundschau. 30 November 1990. | 

Kristeva, Julia. “The Ethics of Linguistics” (1974). Desire in Lan- 

guage, ed. Leon S. Roudiez. New York: Columbia UP, 1980. | 

.--. “Les chinoises a ‘contre-courant” (1974). Trans. Elaine Marks. 

, New French Feminisms, ed. Elaine Marks and Isabelle de 

Courtivron. New York: Schocken Books, 1981. 240. 

Lehmann, Hans-Thies (ed.). Beitriéige zu einer materialistischen — 

Theorie der Literatur. Frankfurt/M /Berlin/Wien: Ullstein, 1977. 

~ Lethen, Helmut, and Lehmann, Hans-Thies. Bertolt Brechts “Haus- | 

postille” - Text und kollektives Lesen. Stuttgart: Metzler, 1978. 

| ---. “Ein Vorschlag zur Giite. Die doppelte Polaritat des Lehrstticks.” 

Auf Anregung Bertolt Brechts, ed. Reiner Steinweg. Frankfurt/M..: 

- Suhrkamp, 1978. . Oe 

Lévinas, Emmanuel. “Ethics of the infinite.” Dialogues with Contem- 

porary Thinkers. The Phenomenological Heritage, ed. Richard 

Kearney. Manchester: Manchester UP, 1984. 

_ Nagele, Rainer. “Brecht’s Theater of Cruelty.” Reading After Freud. 

| New York: Columbia UP, 1987. 

Owens, Craig. “The Discourse of Others: Feminists and Post-modern- 

ism.” The Anti-Aesthetic. Essays on Postmodern Culture, ed. Hal 

Foster. Port Townsend, WA: Bay Press, 1983. 57-82. 

Reinelt, Janelle. “Rethinking Brecht: Deconstruction, Feminism, and 

the Politics of Form.” The Brecht Yearbook 15 (1990): 99-107. 

Ricoeur, Paul. “Civilization and National Cultures,” History and 

Truth. Trans. Chas. A. Kelbley. Evanston, Ill.: Northwestern UP, | 

1965. 278. 

Saussure, Ferdinand de. Course in General Linguistics, ed. Charles _ 

Bally and Albert Sechehaye. Trans. Wade Baskin. New York: 

McGraw-Hill, 1966. | 

Tatlow, Antony. Repression and Figuration. From Totem to Utopia. 
Hong Kong: Univ. of Hong Kong, 1991. 

Winnacker, Susanne. “Ein wirkungsloser Klassiker.” Tagesspiegel. 19 

December 1991. | 

Wright, Elizabeth. Postmodern Brecht. A Re-Presentation. London/ 

: New York: Routledge, 1989. 

27



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| Moments : Interventions. Brechts Aesthetics of Perception 
i Brecht’s position in modernism is defined by the shift from the 

| classical-romantic aesthetic of the beautiful to an aesthetics of per- 
: ception. This plays itself out in a theater that aims in particular to 
| reorganize perception, that is, to reorganize the privileged perceptual , 
| organs hand and eye as well as their relation to one another. In 
| tracing the hand and the eye and their gestic production, a space is 

opened which suggests the stage for a more radical alienation beyond 
| authorial control. | | 

| Moments : Interventions. L’esthétique de la perception chez 
Brecht a 

| La position de Brecht sur le modernisme se laisse définir par le dé- 
| placement de l’esthétique romantique du beau a une esthétique de la ! 
| perception. Ce déplacement s’effectue dans un théatre qui vise en 
| particulier 4 réorganiser la perception, c’est-a-dire & réorganiser les 
| organes perceptuels privilégiés de la main et de l’oeil ainsi que le 
! rapport de l’un a l’autre. Dans le tracé de la main et de J’oeil aussi 
| bien que de leur production gestuel, un espace s’ouvre qui esquisse la 
| scéne d’une aliénation plus radicale échapppant au contréle de ]’au- 
! teur. ole gd ee 

! Momentos : Intervenciones. La estética de la percepcién de 
: Brecht | 

| La posicién de Brecht frente al modernismo puede ser definida como : 
! un giro de la estética cldsico-romantica de lo bello a la estética de la ! 
: percepcién. Esto funciona asf en un teatro que busca en particular 
| reorganizar la percepcién, es decir, reorganizar los érganos de la 

| percepcién privilegiados, mano y ojo, asi como su relacién entre si. Al 
| trazar la mano y el ojo y su produccién gestual, un espacio es abierto, 
| el cual sugiere la escenificacién para una mayor alienacién radical, | 

mas alla del control autorial. | f | 

| 28 | 
| | |



7 _ Augenblicke : Eingriffe a | 

| Brechts Asthetik der Wahrnehmung | 

Rainer Ndégele —Ss_. | | 

| - Bevor Asthetik sich vor allem als Lehre vom Schénen ver- | 

- stand, war sie die Lehre von der Wahrnehmung. Noch bei — 

Kant erscheint der Begriff in diesem Sinne, ehe in den | 

Sue Auseinandersetzungen mit den Schnitten, die Kants Philoso- 

- phie vollzog, die Kategorie des Schénen als verséhnende | 

| Instanz in den Mittelpunkt riickte. | Se | 

‘Was als Moderne dem nachtraglichen Blick lesbar er- | 

scheint, ist eine merkwiirdige Figur der Umkehr zu Instanzen 7 

einer Asthetik, die seit der Mitte des 18. Jahrhunderts zuneh- 

- mend der Diskreditierung verfielen. Die als kalt und trocken, 

als konventionell und unauthentisch verworfenen Figuren der 

Allegorie und Rhetorik stellen sich herausfordernd einer asthe- 
tischen Tradition entgegen, die sich auf das echte Symbol und 

authentischen Ausdruck beruft. Das klassische Drama, wo in 

S der dialogischen Auseinandersetzung die Dialektik des Selbst- | 

- _bewuBtseins dramatisches Ereignis wird in einem Schauspiel 

| - “that passes show” wie Hamlets selbstbewufte Trauer, wird — | 

-_ eingeholt—wie schon Hamlets Trauer—von der Show und a 
- Theatralik eines Theaters, dem (und in dem) die Trauerebenso _ 

mitspielt wie die Lust an den Reflexen und der Motorik der 
_ Kérper. Man kénnte von der Umstilpung jenes Raumes 

So sprechen, der als sprechende (und damit auch figurative, 

| metaphorische) Innerlichkeit nach der Forderung der klas- 

a sisch-romantischen Asthetik zur adiquaten AuBerung kommt. 
Die Innerlichkeit der klassisch-romantischen Asthetik ist =| 

die des schénen Leibes, in dessen Schénheit Innen und Au8en 

- yverschmelzen, wenn auch, wie der genaueste Philosoph dieser ss 

- Asthetik, Hegel, wohl bemerkte, nicht ohne einen kleinen Rif | 
der Trauer, der auch hier in der schénsten Verséhnung, den | 

Schnitt markiert.’ Die Umstiilpung dieses Leibes aber zerstért 
| ihn und stellt seine Innerlichkeit als grausige AuBerlichkeit, | 

als Innereien des Kérpers aus. Auch dafiir hat das asthetisch — | 
- gensibilisierte Auge Hofmannsthals eines der schockierendsten 

| _ Bilder gefunden, wenn im Turm Sigismund im finstern Innern | 

eines geschlachteten, am “Kreuzholz” hangenden Schweinekor- 
pers sich verliert.” : 

- Bei Peter Szondi erscheint der “Ort” des klassischen Bao 
| Dramas der Neuzeit, von dem das moderne Drama sich abhebt, |



The Other Brecht I {| Der andere BrechtI 

: in Anfiihrungszeichen als figurativer Raum eines Aktes des 
! “Sich-EntschlieBens.” Szondis Literalisierung des “Sich- 
| EntschlieBens” als das Sich-Offnen eines Innern zur Welt 

! bezeichnet gleichzeitig die durchgangige Metaphorisierung des 
| physischen Raums des Theaters. Es mangelt in der Literatur 

! der Moderne nicht an Material, das eine Umkehrung eben 
| dieses Prozesses belegen kann: eine Umstiilpung des Innern 

| nach auBen, eine Literalisierung des Raums. Aber keine | 
Umkehr kommt zum gleichen Ort zuriick. Es gibt auch im 

| kérperlichsten Theater keine “Riickkehr” zum bloBen Kérper 
und Raum, keine “Riickkehr’” zu irgendeiner vorgeschichtlichen 

, Natur. Die Streichung des Wiederholungsprafixes re- ist eine 
: der stirksten Markierungen dessen, was als Moderne sich der 

| Lekttire anbietet. Re-naissance, Re-konstruktion werden lesbar 
| als Phantasmen einer “Neuzeit,” die die reale Destruktion, mit 

! der alles Neue gegen das Alte sich konstruiert, verleugnet in 
| der Fiktion eines wiedergewonnenen Ursprungs. Rekonstruk- 

tionen sind erschlichene Legitimationen. Der geschichtlichen 
| Analyse bietet nicht die Einfiihlung, sondern die Okonomie von : 
i Destruktion und Konstruktion sich ant | . | 
| Umkehrung als Umstiilpung, wie sie in Benjamins _ 

Strumpfgleichnis exemplarisch ins Bild kam, zerstért etwas 
: und stellt etwas anderes her. Dieses Andere ist im Falle der 

| umgestilpten Innerlichkeit wohl zundchst ein physischer 
Raum, spezifisch aber ein Raum der Wahrnehmung. Insofern | 

| wird Asthetik in der Moderne—bei Brecht wie bei Benjamin 
| ausgepragt—Lehre von der Wahrnehmung, genauer: Versuchs- | 
: feld der Wahrnehmung. Auf diesem Versuchsfeld findet i 
: gleichzeitig eine Umorganisation der Wahrnehmung statt, die 

einer Umorganisation der Wahrnehmung im _ gesamten : 
| Lebensraum entspricht. Keineswegs spiegelt die Umorganisa- 
: tion der asthetischen Wahrnehmung bloB die in der alltaglich | 

| gelebten Welt, sie begleitet sie, manchmal vorwegnehmend, 
: manchmal nachholend. Brechts Auffassung vom Theater als 
| “Eintbungen in Haltungen” schreibt der Kunst Trainingsfunk- 
| tion zu. Dasselbe erwartete Benjamin vom Film: nicht irgend- : 
| welche noch so progressive Botschaften, sondern Innervatio- : 
| nen, Training fiir Auge und Motorik. | : 

Das heiSt, da8 Brechts Texte nicht als Botschaften lesbar : 
| sind, oder eben nur auf Kosten jener Ideologisierung und | 

: Phantasmatisierung, von der die meiste Brechtliteratur para- | 
lysiert ist. Das gilt fiir die theoretischen Schriften nicht 

| _ minder, eher mehr noch, als fiir die Stiicke. Erst wo die theore- 
| tischen Texte nicht als Vorschriften fir die Stiicke, sondern als : 

| 30 : 

|



| 7 Rainer Ndgele 

| - Umschriften auf einem andern Schauplatz mit und neben den 

Stiicken gelesen werden, zeichnet ihre Schrift als eine Praxis 

| sich ab, die vielleicht als Praxis den Blick auf Theorie eréffnen | 

kénnte. Die Theorie ist dann nicht etwas der Praxis Uberge- 

stiilptes, sondern das, was die Praxis aus sich herausstellt, was 

sich in ihr und an ihr herausstellt, vielleicht in vélliger Ver- 

kehrung ihrer Intentionen etwas aus ihr Herausgestiilptes. Sie 

ist dann wie jenes Sprechen, das nach Hegel “die gottliche 

: Natur hat, die Meinung unmittelbar zu verkehren.” Hegel 

siedelt genau am Punkt dieser Verkehrung die Erfahrung an, 

| die das Wahre zu nehmen versteht: die Wahrnehmung.  _ 

Diese Wahrnehmung aus der Erfahrung, die sich heraus- 

stellt und darstellt, widersetzt sich einer geldufigeren Vor- 

stellung von sinnlich erlebter Wahrnehmung. Erst wo dem 
BewuBtsein “das Héren und Sehen usw. vergangen” sind, 

beginnt nach Hegel die Wahrnehmung.* Man nimmt aber in 

erster Linie mit der Hand, sowie man mit ihr greift und 

_begreift. Und der Begriff des Wahren selbst ist irrevozibel 

eingeschrieben in die Geschichte und Rhetorik des Auges: vom 

~ allwissenden Auge Gottes bis zum ntichternen Pathos wissen- 

| schaftlicher Evidenz. Und wer von der Geschichte des Auges 

spricht, wird auch die von Bataille erzahlte Geschichte dieses 

Organs, dieses Wortes, dieser Vorstellung nicht unterschlagen 

dirfen. Eine lange anthropologische Tradition sieht in Hand 

und Auge die spezifisch menschlichen Wahrnehmungsorgane. 

Als erotische Organe par excellence strukturieren sie den 

sexualisierten Kérper des Wesens, das spricht. In den uralten 

Modellen von vita activa und vita contemplativa pragen sie als 

Gegensatz und im Zusammenspiel Lebens- und Gesellschafts- 

formen. So liegt es nahe, in der Organisation von Hand und 

Auge, in ihrer rhetorischen Okonomie, die spezifische Organi- 

sation und Umorganisation nicht nur der Wahrnehmung, 

sondern auch der Asthetik und Politik abzulesen. | | 

- Nahegelegt wird eine solche Verfahrensweise von Brechts 

Schriften. Diese scheinen zunachst die Akzente klar zu setzen: 

weg von der kulinarischen Augenweide, weg von der vita 

contemplativa zum kihlen analytischen Blick, der es immer 

schon auf die vita activa, auf “eingreifendes Denken” (GW 16: 

531) und Eingriff abgesehen hat.’ Aber Auge und Hand stehen 

in keinem einfachen und ungebrochenen Verhaltnis zuein- 

ander. Die Gebrochenheit ihres Zusammenspiels ist nirgends 

deutlicher ausgepragt als im Verhdltnis von Theater und 

Drama, wo die Namen schon die Akzente setzen: auf das 

Schauspiel und die “Show” in der sinnlichen Theorie des 

31



| 

| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

! Theaters, auf die Handlung in der dialogischen Auseinderset- 
: zung des dramatischen Konflikts. Wollte man die Geschichte 
: der dramatischen Kiinste auf der Buhne als je verschiedene 
: Lésungsversuche des Konflikts zwischen theatralischer Show 
| und dramatischer Stringenz lesen, so trate untibersehbar auch 
| die auseinanderstrebende Tendenz zu den jeweiligen Extremen 
| hin hervor: die Tendenz des Theaters zur reinen Show, zum 

barocken Spektakel, zum visuellen Exze8; die des Dramas zum 
! reinen dialogischen Wort, zur klassischen Okonomie, zur aske- 
| tischen Reduktion des erscheinenden Leibes. Die Hand der 
| dramatischen Handlung ist vor allem Exekutive des Wortes 
: und dessen leiblicher Ausdruck. So sind die klassischen drama- 
: tischen Theorien besonders bemiht, die sichtbare Bewegung 
| der Hand im Raum unter strengster Kontrolle zu halten® 
! Brechts Schriften und Stiicke sind nicht zuletzt Schauplatz 
| dieses Konfliktes. Brechts Neigung fiirs Theater und firs 

| Theatralische am Theater ist untibersehbar. Zirkus und 
: Sportpalast als Modelle fiirs Theater verweisen auf jene 
| extreme Theatralisierung der Biihne, die einen bedeutenden 
| Teil des modernen Dramas ausmacht. Aber dieser Theatralisie- 
! rung des Theaters steht auch bei Brecht der Anspruch der “Fa- 

bel” als “Seele” (GW 16: 667) und “Herzstiick” (GW 16: 693) 
| des Dramas gegeniiber. Indem aber die Fabel als “begrenztes | 
| Geschehnis” (GW 16: 693) sich auslegt in das, “was zwischen 

| den Menschen vorgeht” (16: 693), stellt sie die Frage ihrer Aus- | 
: legung. Und dies ist immer auch eine Frage des Raums, der 

| Lage der Wahrheit und der Disposition ihrer Wahrnehmung. | 
: Was im Raum der Biihne ausgelegt und dargestellt wird, 
: steht zur Disposition einer Wahrnehmung, die auch und | 

: gerade im klassischen Drama primar tiber das Auge stattfin- 
: det. Gewi8 richtet sie sich auch ans Ohr, scheinbar sogar | 

| intensiver in jener primar dialogischen Dramatradition, die, 
! wie man boshaft bemerkt hat, den theatralischen Leib auf den 

| Mund reduziert hat. Aber was im absoluten dramatischen | 
| Raum gehért und vernommen wird, ist an den gebannten Blick 
| auf die Biihne gebunden. Erst wo der Blick gebannt ist, findet 
| jene Transfiguration des physischen Raums in den dramati- 
| schen “Ort” statt, wo Héren und Sehen vergangen sind, um 
| nur noch dem visiondéren Vernehmen statt zu geben. Im 
| gebannten Blick ist alles auf das Auge konzentriert und dieses 
: zugleich geblendet. Wahrend das Auge so sieht und nicht sieht, 
| _ sitzt der Zuschauer, wie Szondi bemerkte, wie paralysiert mit : 

, “zurtickgebundenen Handen.” 
| Den Bann des Blicks zu brechen—“GLOTZT NICHT SO : 
: ROMANTISCH” (GBFA 1: 176)—und die Hande loszubinden fiir 

| | 

32 

| . !



a Rainer Négele 

“eingreifendes Verhalten” (GW 15: 248) ist bekanntlich die 

insistent wiederholte Intention von Brechts Theatertheorie. Sie | 

-entwickelt dafiir eine Reihe von Strategien. Strategien beruhen | 

, auf einer genauen Erérterung des Gelindes, auf dem sie 

: operieren. Das militatische Vokabular ist von der Sache her 

vorgeschrieben: Brechts Theater will in Konflikte und Kampfe a 

eingreifen und versteht sich so als Kriegsschauplatz, wie 

| umgekehrt die Kriegsschauplatze der Welt von der Sprache des 

| Pentagon als “theaters” erkannt und benannt wurden. 

| Eine Erérterung von Auge und Hand wird nicht auf die _ 

physiologischen Organe beschrankt bleiben. Als Organe der 

Wahrnehmung sind ihre Operationsfelder institutionell und 

ékonomisch strukturiert. Nicht nur der Aktionsraum der Hand, 

auch der des Blicks ist als Wahrnehmungsraum in bestimmter _ 

| Weise organisiert; mehr noch die Beziehung der beiden Organe 

-zueinander. Eine Strategie zur Umorganisation der Wahrneh- 

| mung verlangt eine Erérterung dieses Wahrnehmungsraums 
als Gelande und Schauplatz der strategischen Operation. 

Der Raum des Theaters als Wahrnehmungsraum ist 

- gundchst durch die Beziehung von Zuschauer und Btihne 

| bestimmt. Die Strukturierung dieser Beziehung beriihrt die — 

grundlegendsten Momente des Theaters. In ihrer Verénderung 

sieht denn auch Benjamin den fundamentalsten Eingriff des | 

epischen Theaters: “Worum es heute im Theater geht, laBt sich 

genauer mit Beziehung auf die Bithne als auf das Drama 

| bestimmen. Es geht um die Verschtittung der Orchestra” (II.2: 

519). Die Senke der Orchestra zwischen Biihne und Zuschau- | 

os erraum erscheint bei Benjamin als “Abgrund,” der Zuschauer 

und Bihnenfiguren wie die Lebenden von den Toten trennt. — 

| Die Figurierung der Orchestra als Abgrund kennzeichnet ihre 

| wahre Funktion als ZAsur des Raums, die den Raum trans- | 

- figuriert. Die Verschtittung der Orchestra ist dann nichts 
anderes als eine radikale Verschtittung dieser Funktion der 

8 Transfiguration. | | ae 

- Wie diese Verschiittung stattfinden soll, hat Brecht in | 

| - vielen technischen und theoretischen Uberlegungen dargelegt. 

Sie sind vielfach genug paraphrasiert worden, weniger das, 

wovon sie ausgehen. “Das Medium zwischen Zuschauer und 
Biihne ist: die Sehnsucht zu sehen” (GW 15: 49). Der bemer- 
kenswerte Satz gehért zu den frihesten Au8erungen Brechts 
zum Theaterraum. Er erfillt den Raum mit einem Medium. 
Bemerkenswert ist er aber in seiner syntaktischen Darstel- — | 
lung: in der markanten Zasur des Doppelpunkts, der die 
mediale Kontinuitat der Raumdefinition skandiert. Die Syntax 

| | 33



The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

pragt vor und nach, was der spatere Aufsatz “Uber reimlose 
| Lyrik in freien Rhythmen” als Gestus eines Satzes der luther- 
: schen Bibeliibersetzung und als Paradigma fiir das Gestische 
! tiberhaupt vorstellt. Statt der syntaktischen Kontinuitat “ReiBe 
| das Auge aus, das dich argert,” tibersetzt Luther mit gestischer 
! Zasur: “Wenn dich dein Auge argert: rei8 es aus” (GW 19: 398). 
: Es hat offenbar eine eigene Bewandtnis mit dem Sehen 

und dem Auge, die es nicht erlaubt, es bei der verfiihrerischen 7 
! Evidenz dessen, was vor Augen liegt, bewenden zu lassen. 
| Noch sind wir nicht einmal beim Auge und Sehen angelangt. 
| Denn nicht das Sehen erklaért Brechts Satz als Medium 
| zwischen Zuschauer und Bihne, sondern “: die Sehnsucht zu 
i sehen.” Aus der Zasur des Doppelpunkts, der wie zwei Augen 
| zwischen Kopula und Pradikation sich einschiebt, geht nicht 
| ein Sehen, sondern eine Seh(e)nsucht hervor. Und da die 
| Sehnsucht das Medium ist, ware ihre Erfiillung im Sehen ihr 

Ende, der Vorhang kénnte fallen. | 
| Sie bleibt unerfiillt und kehrt wieder in leicht verwandel- 
| ter, aber keineswegs schwacherer Form in der “Neugierde” zu 
| sehen, die den Philosophen im Messingkauf zum Theater 
| treibt: “Ihr muBt wissen, mich verzehrt eine unersattliche 
| Neugierde, die Menschen angehend; ich kann nicht genug von 
, ihnen sehen und héren” (GW 16: 509). Die Entromantisierung 
| der Sehnsucht in der philosophischen Neugierde halt sie 
| keineswegs in den Schranken niichterner Vernunft. Die Gier 
| der Neugierde schreibt sie den Mechanismen der Appetite zu, 

( die von Baal bis Azdak das Getriebe der Brechtschen Theater- 
: maschinerie in Gang halten. Was bei Brecht Appetit heiBt, 
| geht weit tiber das Bediirfnis der Hungrigen nach Brot hinaus. 

Er verdichtet sich in solchen Figuren wie Jakob der VielfraB | 
: in Mahagonny, der ein Kalb nach dem andern fri&t und noch 

| nicht genug hat, weil immer und im Prinzip alles nur “halb” : 
| ist, so sehr, da8& er am liebsten sich selber Be. Von der Art ist 
| offenbar auch des Philosophen scheinbar fromm humanistische 
! Neugier in bezug auf den Menschen: unersittlich ist sie und : 
| kann nicht genug bekommen, so sehr, da8& sie das Subjekt ! 
! selber friBt: “mich verzehrt eine unersattliche Neugierde.” 
| Die Sehnsucht und Neugierde zu sehen als Medium : 
! zwischen Zuschauer und Bihne, fiihrt eine Maschinerie der : 
| Appetite in den theatralischen Wahrnehmungsraum ein. Man | 
! sollte sich hiiten, sie vorschnell in eine Dialektik des Begeh- | 
: rens zu tibersetzen. Denn wahrend der deutsche Lacan-Uber- | 
| setzter, Norbert Haas, mit Bedacht das Lacansche désir als | 
| Begehren tibersetzt hat, hat er es gleichzeitig als Differenz : 

34 
| |



: Rainer Ndgele 

etwa zur Hegelschen Begierde tibersetzt. Solche Differenzie- 

rungen werden freilich kaum die inflationdre Bedenkenlosig- | 

keit riihren kénnen, die das Wort in jeden méglichen und 

unmiglichen Kontext reinschmeift. Dagegen ist es immer gut, 

den Worten und ihren Schicksalen zu folgen, wie sie geschrie- __ 

ben stehen. Und bei Brecht steht meistens Appetit und in 

einem noch zu bestimmenden Verhaltnis dazu auch Interesse. 

Das Auge als Organ der Appetite sieht anders als z.B. das 

dialektische Auge des SelbstbewuBtseins, das im Blick des 

andern zu sich kommen will. Eine gewisse Neigung zum 

Verschlingen mag zwar beiden eigen sein, aber selbst das 

Fressen hat seine Nuancen. Wenn Benjamin im Aufsatz tiber 

“Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzier- | 

barkeit” die Zerstérung der Aura als markantestes Phanomen 

der Moderne darstellt, beschreibt er es vor allem als einen 

Eingriff in die Dialektik des Blicks, der immer auf den 

antwortenden anderen Blick ausgeht. Es handelt sich gewisser- 

ma8en um eine “Entblickung” des Auges. Die blicklosen Augen 

erscheinen als das innerste Motiv bei Baudelaire. 

- Die Sehnsucht zu sehen als ein “Medium zwischen Zu- 

schauer und Biihne” enthdlt bereits eine potentielle Umorga- 

nisation der Blickrichtungen. Das dialogische und dialektische 

Drama der Blicke und Worte auf der Bihne schlieft den 

reziproken Blick zwischen Zuschauer und Biihne aus. Dem 

gebannten Blick des Zuschauers antwortet kein Blick von der 

Biihne, vielmehr besteht der Bann darin, daB er transfiguriert 

in die geschlossene Okonomie auf der Biihne eingesogen wird. 

Brecht setzt auf eine andere Dialektik des Theaters, die nicht 

go sehr die des Blicks als die des Sehens und Schauens ist. So | 

wird aus der “Schauspielerin” gleichzeitig eine “Anschauspiele- | 

| rin” (GW 15: 25), und die Schauspielkunst ist auch eine 

“Zuschaukunst.” Diese Verschiebung vom Blickaustausch auf 

der Biihne zum Schau-Austausch zwischen Buhne und Zu- 

schauer ist Teil einer umfassenden Augenoperation des 

Brechtschen Theaters. : 

-__ Bs geht um Anderungen der Sichtweisen. Denn was Brecht 
von Shaw behauptet, gilt vor allem fiir sein eigenes Unter- 

nehmen: “in jedem Falle [ist] seine Anschauungsweise wichti- 

ger als seine Anschauung” (GW 15: 129). Im Rahmen der klas- 

| sisch-romantischen Asthetik lase dieser Satz sich als kritisches | 

Verdammungsurteil. Denn “Anschauung’ ist einer ihrer héchst 

valorisierten Begriffe, der Inbegriff des immanent, aus seiner 

sinnfalligen Evidenz bedeutenden Symbols im Gegensatz zur 

Allegorie. DaB8 es ein “sinnliches” und ein “inneres Anschauen” 

| 35



| 

, The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

po gibt, erlaubt ein Gleiten zwischen Innen und Aufen, zwischen 
: Welt und Subjekt, ein Schweben zwischen “eigentlichem” und 
i figurativem Sehen. Von diesem Gleiten, das tiber den Abgrund 
| zwischen Physis und Bedeutung hinweggleitet, lebt der ver- 
| fiihrerische Charme des schénen Symbols. 
: Im Ubergang vom Anschauen zur Anschauung gleitet das 
| Schweben der Figur tiber in die Zweideutigkeit des Begriffs. Er 
: zerlegt sich in die Extreme einer sinnlichen Anschauung als 
: Aufmerksamkeit fiir die Welt, wie sie der Anschauungsunter- 
| richt in der Schule schon zu tiben vorgibt, und einer ideologi- 
! schen Fixierung als Meinung. In Brechts Privilegierung der 

| Anschauungsweise gegen die Anschauung tritt die zweite 
: Bedeutung nicht nur als Herausforderung gegen die erste 
! hervor, sondern als ihr Kern. ye 
i Es gibt kein Anschauen, das nicht schon von Anschau- 
| ungen und Ansichten gepragt und geformt ware. Brecht nimmt 
: die Pragung durchaus wiortlich, wenn er empfiehlt “Ansichten” 

! “wie Geld” zu behandeln: “man muB sie haben zum Ausgeben, 
: nicht Behalten” (GW 15: 129). Die Verfiihrungskraft des : 
: Augenscheins 148t freilich auch bei Brecht ihre Spuren. Es 

i scheint dann, als handle es sich beim neuen Drama nur um 
: eine Anpassung der Darstellung an ein neues Sehen: “Die alte 
: Form des Dramas erméglicht es nicht, die Welt so darzustel- 
! len, wie wir sie heute sehen” (GW 15: 173). Das “wir,” das da 
: schon sieht, sieht immer noch. Die so gesehene Welt bliebe 
| Ansichtssache, als welche ein gro8er Teil der Brechtliteratur 
: sie auch behandelt. 
: Brecht versucht es mit Variationen des Sehens und Schau- 

ens. So wie die Schauspielerin als “Anschauspielerin” auftritt, 
: tritt sie vor ein Publikum, dessen “Zuschaukunst” aus Sehern 
: “Beseher” (GW 15: 394) macht. Die Visionen und Ansichten des , 
: Sehers zerfallen unter dem priifenden Blick des Besehers. : 
| Die Rhetorik des Sehens setzt ihre eigene Logik in Gang. | 
: Sie ist zutiefst mit den Subjekt-Objekt Dramen der Geschichte | 

verflochten und bringt sie auch bei Brecht ins Spiel. Die 
| Operationen am Sehen wirken sich auf diese Relationen aus. : 
| Gegenitiber der Dialektik des Selbstbewuftseins, die zwar im 
: Kampf auf Leben und Tod sich abspielt, aber in der gegen- 
| seitigen Anerkennung sich erfiillt, erscheint die Welt, die den | 
: Besehern ausgeliefert ist, radikal verdinglicht. Aber auch den 

| so machtig gewordenen Subjekten geht es im neuen Spiel an | 
, die Substanz. Der Schauspieler, der die Welt den Besehern zur | 
, Besichtigung und Bemachtigung ausliefert, soll noch etwas : 

! anderes zeigen: : 

36 | | 

|



| boas | _ Rainer Ndgele . 

Oo Es ist auch deswegen wichtig, da8 der Schauspieler sein | 

- Wissen um das Betrachtetwerden zum Ausdruck bringt, oe 

| weil der Zuschauer dadurch lernen kann, im gewohnlichen ) 

we _ Leben sich wie einer zu benehmen, der betrachtet wird. In 
diesem Punkt ist der Schauspieler ein Vorbild. Der ein- 

: - gelne hat ungeheure Vorteile von dem Bewuftsein, be- 
- - trachtet zu werden, und auch die Gesellschaft hat davon 

ve  Vorteile. (GW 16: 573) | | 

: - Der Beseher und Beobachter ist unversehens zum Beobach- | 

__ teten geworden, das Theater als Eintibung in die Bemachti- 
| gung der Welt wird zur Einiibung ins Beobachtetwerden. An 

die Stelle der Gétter und giéttlichen Augen breitet ein gesell- | 

_ gchaftliches Blicknetz sich aus. | - . 
| _ Es beruhen aber alle diese Sichtveranderungen immer auf 

_ der grundsidtzlichen Sichtbarkeit der Welt. Sichtbarkeit als 
---- Vorstellbarkeit erméglicht die theatralische Vorstellung ebenso 

Ss wie die Beherrschbarkeit der Welt. Sie macht den Kern der 
as klassisch-romantischen Asthetik aus. Schelling zeichnet ihre 

_Grenzen in der griechischen Tragédie nach: | 

vee Solange der Mensch im Gebiete der Natur weilt, ist er im 
e | eigentlichen Sinne des Worts, wie er tiber sich selbst Herr 

| _ geyn kann, Herr der Natur. Er weist die objektive Welt in 
| ihre bestimmten Schranken, tiber die sie nicht treten darf. 

| Indem er das Objekt sich vorstellt, indem er ihm Form und 
- Bestand gibt, beherrscht er es.”° | | 

Das Ende der Vorstellung und Vorstellbarkeit bricht mit der | 
: “ansichtbare[n] Macht” in die Tragédie ein. Schelling entwik- 

_ kelt diese Gedanken im AnschluB8 an den Odipus des Sopho- | 
| kles, der mit einer Blendung endet. Hélderlins Anmerkungen 

| zum Odipus und zur Antigone des Sophokles markieren den je- | 
weiligen Auftritt des blinden Sehers Teiresias als die notwen- _ 

| dige Zdsur im reiBenden Wechsel der Vorstellungen. Theater 
und Tragédie zeichnen als Kern und Grenze einer Asthetik 

| sich ab, die durch Auge und Augenblicke strukturiert ist. 
| | Noch Lukacs, der wohl die Grenzen der Sichtbarkeit in der 

__wissenschaftlichen Darstellung anerkennt, fordert fur die 
_ Asthetik im Namen der Immanenz und Menschlichkeit 

durchgehend anthropomorphe, d.h. sinn- und augenfallige © 
| Darstellung. Die Brille bezeichnet hier den Grenzfall des 
a Asthetischen, weil sie nur korrigierend dem natiirlichen Organ 

die nattirliche Sicht wiedergibt: “die Brille desanthropomor- | 

| 2 387



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

/ phisiert nicht, wohl aber das Teleskop oder das Mikroskop, 
| denn jene stellt bloB eine gestérte normale Beziehung im 

| Alltagsleben des ganzen Menschen her, wahrend diese eine den 
: menschlichen Sinnen unzugangliche Welt erédffnet.”!! 
| | An dieser Grenze setzt Brechts (wie auch Benjamins) 
| Revision der Asthetik an: “Hat das ‘innere Auge’ keinerlei a 
| Mikroskope und keinerlei Fernrohr bendtigt, so bendtigt das | 
| duBere beide” (GW 15: 307). Fernrohr und Mikroskop (wie bei 
| Benjamin die Kamera) eréffnen bisher unsichtbare Wahrneh- | 

| mungswelten, die die Wahrnehmung nicht nur erweitern, son- 
2 dern durchgangig umstrukturieren. Benjamin spricht in 
, _ diesem Zusammenhang von einem “optisch UnbewuBten.” Wie 
| das UnbewuBte bei Freud, nicht einfach als Zusatz oder . 

| Anhdngsel unter oder hinter dem BewuBtsein dazukommt, son- 
; dern zur Umformulierung des gesamten psychischen Apparates 
! zwingt, so entspricht auch dem optisch UnbewuBten eine syste- 

matische Revision des gesamten Wahrnehmungsapparates. 
| Es gehért zum Paradox der Lukacs’schen Asthetik, daB sie | 
: den “ganzen Menschen” in der Kunst bewahren will, indem sie 
| Erfahrungsbereiche ausblendet und gewissermafen einen 
| unsichtbaren blinden Seher als Grenzwachter der Kunst 
! aufstellt. Das hangt damit zusammen, da8 Lukacs trotz 
! marxistischer Anspriiche Erfahrung in der Nachfolge der 
| Lebensphilosophie mit Erlebnis identifiziert. Die scheinhafte 

_ Unmittelbarkeit des Erlebens wird zur bestimmenden Qualitat 
| des dsthetischen Scheins. Brecht (wie wiederum Benjamin) 
| stellt dagegen Erfahrung in eine Konstellation mit Experi- 
| ment, die im franzésischen expérience auch als begriffliche 

Einheit auftritt. Die EntaéuBerung des “inneren” Auges und die 
| Technologisierung des déuBern setzen sich um in “Erfahrung” 

und “Experiment” und setzen sich ab vom “Visionar” und 
| “Seher”: “Die Erfahrungen anderer Leute sind fiir den Visionar | 
! entbehrlich. Das Experiment gehért nicht zu den Gepflogenhei- | 
: ten des Sehers” (GW 15: 307). 
: Erfahrung beginnt da, wo das Auge seine Grenzen be- 
| merkt. “Dadurch, daB sie herumgehen und die Augen offen 
| halten, werden sie kaum genug in Erfahrung bringen” (GW 15: 
7 269). Das Auge bleibt am Vorfall hangen, aber “Es geniigt zur 
| Belehrung der Zuschauer nicht, da8 ein Vorfall nur eben 
| vorfallt. Er ist nicht verstanden, wenn er gesehen ist” (GW 15: . 
! 526). Aber das Theater, dessen Medium “die Sehnsucht zu : 
: sehen” ist, kann nicht einfach das Auge verwerfen. Es bleibt ! 
| im Spiel, unter anderm auch als Wort-Spiel des Brechtschen : 
! Wortmaterialismus. In diesem Wortspiel wird es in den Fall ! 

| 38 | 
|



| Rainer Ndgele 

des Vorfalls verwickelt. Der Vorfall, der “nur eben vorfallt” 
wird “gesehen,” aber nicht “verstanden.” Uber den Abfall, den 
die Produktion dem Auge zu entziehen sucht, kehrt es zurtick. 
« ,.Abfall. Bei der Fabrikation war er abfallig, jetzt soll er zum 
_Gegenstand der Fabrikation werden, das Auge fallt interessiert 
auf ihn” (GW 15: 356). Das Unauffallige des Abfalls wird 
auffallig, indem das Auge auf ihn fallt. Das Spiel des Falls 
entwirft im ab und auf einen Darstellungsraum als Produk- 

- tionsraum. In diesem Raum der Fabrikation leitet die Hand 

das Auge, damit es auf etwas fallt, das vorher nicht auffallig 
war. Aber das scheint nicht ganz richtig: denn mu8 nicht das 
Abfallige und Unauffallige, damit es “Gegenstand der Fabrika- 
tion” wird, schon irgendwie aufgefallen sein? Damit etwas 
auffallig wird, muB zuerst etwas zusammenfallen, ein gewohn- 
ter Zusammenhang namlich: das gewohnte Zusammenfallen 
der Dinge im gewohnten Raum. Auffallig ist, “was nicht unbe- 

: dingt zusammenfallt mit dem, was sich lediglich...abspielt” 
(GW 15: 408), wie man sichs eben gewohnt ist. Auffallig ist das 
Auseinanderfallen des zufalligen Zusammenhangs und Zusam- 
menfallens der Dinge im Raum. Es ist ein Abfallprodukt des 
Zerfalls, das in der Abfalligkeit der Materialitaét des Worts 
produziert wird. | 

| Worauf das Auge fallt, was in die Augen fallt, gehért 
immer noch oder wieder dem Auge und Sichtbaren. Dem | 
widersetzt sich aber bei Brecht immer wieder eine Grenze des 
nicht Sichtbaren: - 

Wie das immer liegen mag, hinter dem Vorgang liegt noch 
ein anderer Vorgang. Der gespielte Vorgang allein enthalt 

~ nicht den Schliissel. Es sind sozusagen zuwenig Personen 
auf der Biihne, als daB die Auseinandersetzung vor den 

_ Augen der Zuschauer vor sich gehen kénnte. Die Anwesen- 
den allein kénnen keine andere Lésung veranstalten als 
die vorgefiihrten. Der Vorgang ist nicht wirklich zu 
verstehen, und das muB gezeigt werden. (GW 15: 258-9) 

Was gezeigt wird, ware so das nicht Sichtbare und Abwesende 
im Anwesenden. Das Theater begegnet derSehnsuchtzusehen _ 
mit dem Zeigen des Nicht-Sehens. Was vorliegt, vorfallt, 
vorgeht, ist “sozusagen zu wenig.” Der Mangel des “Vor” 

| verlangt nach einem (da)hinter, das mit dem Heben des 
Vorhangs sich auftut. Aber eben dort. ist “sozusagen zu 
wenige”: es gibt nie genug, den Mangel wettzumachen. | 

Es mtiBte also hinter dem, was hinter dem Vorhang zum 
Vorschein kommt, wieder ein anderes “hinter’” sich 6ffnen—und 

| 39



| 

| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

i so weiter ins schlecht Unendliche. Dieser theatralischen 
Potenzierung von Hinterwelten setzt nun Brecht wiederum 

| eine prinzipielle totale Sichtbarkeit entgegen: 

| Man sieht, die arbeitende Fabrik sehend, nicht nur 
| Handlungen von Menschen gegentiber den Naturkraften, 
: sondern auch Handlungen von Menschen gegeniiber 
| Menschen. Man kénnte annehmen, daB manches von 
! diesem Komplex sichtbar, manches aber unsichtbar sei. 
| Jedoch ist im Grunde alles sichtbar. (GW 15: 456) 

! Wenn “im Grunde” alles sichtbar ist, bleibt nur die Frage, wie 
/ man zu diesem Grunde kommt, um alles zu sehen. Zundachst | 
| | andert sich ja wenig an der vertrauten Episteme und Metaphy- | 
2 sik eines vordergriindigen sichtbaren Scheins und einer hinter- 
| _ grindigen unsichtbaren Wahrheit, wenn sie von der Horizon- 
: talen in die nicht weniger vertraute Vertikale einer schein- 
| haften Oberflache und eines tieferen Grundes tibersetzt wird. | 
| Die Bilder der Entschleierung und Enthiillung, die dieser : 
| Episteme entsprechen, sind auch bei Brecht zu finden: “Die 
: Sichtung der Okonomie hatte auf sie [die neue Dramatik] 
| gewirkt wie die Entschleierung der Bilder zu Sais. Sie stand 
| zur Salzsdéule erstarrt” (GW 15: 224). Eine merkwiirdige 
| doppelte Inkongruenz markiert aber diesen Satz. Da ist | 
| zunachst die grammatische Inkongruenz eines Irrealis der : 

! Bedingung, dem der Indikativ einer offenbar realen Folge 
| antwortet. Und da ist die Uberlagerung zweier verschiedener 
! Geschichten und Bilder, die Agyptisch-griechische vom Bilde zu 
! Sais und die biblische von Lots Weib. . 
2 Der Grund ist zwar eine Sichtung, aber im Irrealis, die | 
| Folge eine reale Erstarrung. Diese wiederum hat der Bildlogik 
| zufolge zwei verschiedene Ursachen: die Sichtung der Wahr- 
: heit im Bilde zu Sais oder aber die Erfillung einer (strafbaren) : 
i Neugierde und Sehnsucht zu sehen. Zwischen Grund und | 
i Folge schiebt sich eine Zasur, die im Erstarren sich darstellt. | 
| “Im Grunde” mag alles sichtbar sein, aber nur jeweils in der 
| Darstellung der von der Zasur bewirkten Erstarrung. Und wer 
| will entscheiden, ob diese aus der frivolen Neugierde von Lots | 
| Weib oder der unersattlichen Neugierde des Philosophen fur | 
| die Wahrheit sich kristallisiert? Die sexuelle Differenz, in der : 
i die Alternative sich darstellt, mag ihrerseits schon Wirkung | 
| einer Zésur und Erstarrung sein. Ganz zufallig ist es ja wohl : 
| nicht, wenn auch bei Benjamin die erstarrende Intervention | 
| des Ausdruckslosen wie “das gebietende Wort” die “Ausflucht : 
: des Weibes” unterbricht und die Wahrheit herausholt.” | 

| 40 | 
| |



| | | | | Rainer Ndgele 

ea Weder Grund noch Wirkung der Zasur sind ganz absehbar 
und kontrollierbar so wenig wie die Totalitat des Bildes, das 

der knipsende Finger auf dem Film festhalt. Soviel das Auge 
auch im Augenblick vor dem Knipsen das Sichtfeld abgesucht 
und kalkuliert haben mag, steht doch die Hand im Abdriicken 

| im Dienst eines optisch UnbewuB8ten, das als Unvorherge- | 

sehenes nachtraglich erst ins Auge fallt. | | : 
_ Ein nicht geringer Teil von Brechts Theatertheorie gilt den 

| Kontrollma8nahmen gegentiber den Wirkungen der eigenen 

Theaterpraxis. Es ist dies keine sehr besondere Eigenschaft 
_ Brechts. Vieles weist darauf hin, da8 die autorisierende 

Autoritat des Autors weniger in der Produktion als solcher sich | 
herstellt, sondern eher in den defensiven Abwehr- und 

: Kontrollma8nahmen, die an der Produktion teilhaben. Und da 
diese die Form der Produktion eingreifend mitbestimmen, ware | 

| nichts gefehlter als die Figur des Autors abschaffen oder 

vernachlassigen zu wollen. Autorschaft zeichnet in den | 

a Verteidigungslinien sich ab, die im Flusse dessen, was sich 
- unaufhérlich schreibt, Damme ziehen. | 

| Wie sie sich einzeichnen und abzeichnen, und wie die | 

Okonomie von artistischer Beherrschung und den Exzessen der 

| Schrift sich ausspielt und darstellt, ist die Besonderheit — 

: dessen, was das Corpus eines Werkes ausmacht. 

Die eingreifende Hand tritt bei Brecht als Organ der Pra- 
xis ins Medium des Theaters, in die Sehnsucht zu sehen, ein. 

| _ Sie macht das Unabsehbare tiberblickbar: “Die Menschen tra- 

| ten eingreifend, in tiberblickbaren Situationen auf.” In diesem 
eingreifenden Theater sind auch Begriffe in erster Linie hand- 
liche Griffe: “nur soweit die Begriffe der akademischen und — | 
gelehrten Philosophie Griffe sind, an denen sich die Dinge ee 

- drehen lassen, Dinge und nicht wieder Begriffe, kénnen sie in | 

- diese Philosophie der StraBe kommen, die eine Philosophie der 

Fingerzeige ist” (GW 15: 253). Der Griff dieser Begriffe, der da | 

seine Dinge dreht, ist offenbar alles andere als ein unschuldig 
oe tollpatschiger Zugriff. Wer ein Ding drehen will, braucht List 

| und Verstellung. Und wo ware ein Ort, der mehr als das Thea- 
| ter die Verstellung zum Inbegriff der Darstellung macht? 

| - Wenn bei Brecht das moderne Theater ausdriicklich in die | 
Tradition der Aufklarung sich stellt, so braucht doch Brecht 

| | anders als Habermas keine postmoderne Dachkammer, um die 
| wendigen Tropen der Vernunft wegzusperren. Die Vernunft 

stellt sich auf dem Brechtschen Theater, in vielen seiner 
unheroischen Helden, durchaus in jenem Stil dar, den sie seit 
der métis der Athenischen Vernunft, seit der Polytropie des _ 

41 |



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| wendigen Odysseus an den Tag legt: als List namlich, als die 
7 auch bei Hegel die Vernunftpraxis sich erweist. | 
| Freilich will die Brechtsche Theorie die Kontrolle in der 
| Hand behalten und mit fingerfertigen Fingerzeigen Leser und 
| Zuschauer auf die richtigen Wege lenken. Nur wenn man den | 
: Schleich- und Saumpfaden der Wérter und Buchstaben folgt, 
| zeigt auch bei Brecht sich die List der Vernunft immer noch 
| ein Stiickchen weiter als ihr Begriff. An jeder Wendung und 
: Biegung winkt sie schon aus einer andern Ecke. 
/ Um so dringender sucht Brechts Theorie, sie in den Griff : 
| und in die Hand zu bekommen. Er entwickelt eine Technik 
: und Technologie der “Handhabbarkeit”: “Die Handhabbarkeit 
: einer Beschreibung,” zum Beispiel, “hangt davon ab, ob das Ja- 
| Nein in ihr ist und ob das Ja-Nein gentigend bestimmt ist in 
| ihr” (GW 15: 413). Mit der Technisierung der Logik geht die 

| der Seele Hand in Hand: die seelischen Motivationen und 
! Triebkrafte des traditionellen Theaters erscheinen als “Getrie- 
| be” (GW 15: 394), dessen Aufbau und Ablauf zu lesen, Aufgabe | 
| der Schauspieler ist. Trotz der impliziten und gelegentlich | 
: auch expliziten Wendung gegen ein Theater der “Triebe” steht 
: das Getriebe von Brechts Theater-Apparat als Apparat dem 
7 psychischen Apparat Freuds ndher als die zahllosen literari- 
: schen Versuche, die sich direkt auf Freud und die Psychoana- | 
| lyse als Szenarium eines démonisierten UnbewuBten berufen. - 
: In der Darstellung als Apparat und Getriebe bleibt freilich 
: die Frage nach den Triebkraften dieses Getriebes die dringend- 
| ste auch fiir Brecht, wie sie fiir Freud in der 6konomischen : 
! Sicht als Unbekanntes X sich durch alle Gleichungen erhdlt. 
| Sie ist mit der Ortung ékonomischer und gesellschaftlicher | 
i Krafte bei Brecht keineswegs aus dem Wege gerdumt, denn 
| _ diese sind ihrerseits nur die organisatorische Form von “Inte- 
| ressen” und “Appetiten,” mit denen zusammen sie erst den 
! Apparat ausmachen. Ihre Kraft ist im Brechtschen Theater | 
| umso mehr vorausgesetzt, als es mit der Abschaffung der Ein- , 
| fiihlung die Affekte starken, nicht schwachen will: “Menschen- 
| typen mdégen in vielen Hinsichten gefahrlich fiir andere und : 
| sich selbst sein; aber die Kraft ihrer Instinkte und Appetite : 
| kann nicht bestritten werden” (GW 15: 193).° In dem MaBe , 
| freilich als diese “Kraft” zugunsten der gesellschaftlichen 

| Organisationsformen von der Theorie marginalisiert wird, tritt | 
| eine gewisse mythisierende Tendenz im Begriff der “Instinkte” 
; hervor: “Die Emotionen sind triigerisch, die Quellen des In- 
: stinkts sind kiinstlich verunreinigt” (GW 16: 545, vgl. 16: 577). 

| Die kiinstliche Verunreinigung setzt auf eine natiirliche : 
| Reinheit der “Quellen der Instinkte.” Sie setzt auf einen ! 

42 
| 2 
| |



Rainer Ndgele 

Naturzustand, dessen Kontamination und Verlust nach einer 

Reinigung verlangen, die in den religiésen Zeremonien und 

Kulten immer schon ihren Ort hatte. Brechts nicht-aristoteli- 

sches Theater will vor allem die Katharsis vom Theater 

bannen: “Uns erscheint von gréBtem gesellschaftlichen Inte- 

resse, was Aristoteles der Tragidie als Zweck setzt, namlich 

die Katharsis, die Reinigung des Zuschauers von Furcht und 

Mitleid” (GW 15: 240). In der Katharsis als Reinigung 6ffnet 

das Theater sich auf seine kultischen und religiésen Urspriin- 

ge. Ihnen widersetzt sich das saékularisierte epische Theater: 

“eine véllig freie, kritische, auf rein irdische Lésungen von | 

Schwierigkeiten bedachte Haltung des Zuschauers ist keine 

: Basis fiir eine Katharsis” (GW 15: 241). Aber selbst die Geste, — 

- die der Katharsis die Basis entzieht, kommt nicht ganz ohne 

| die Reinheit aus im Bestehen auf die “rein irdische Lésung.” 

Brechts Texte und Theater sind durchsetzt von Waschungen 

und Wasche, von reinigenden und schmutzigen Wassern und 

| Gewissern. Noch die ntichternsten Schauspieltibungen setzten 

Waschszenen und Waschefalten als Modelltibungen vor. 

Nietzsche setzt in der Genealogie der Moral den Gegensatz 

rein—unrein an die Gelenkstelle einer Transformation des 

physischen und pragmatischen Gegensatzes von “put-schlecht” 

— zum moralischen und figurativen Gegensatz von “gut-bése.” 

Ort dieser Transformation (aber auch Suspendierung der 

Differenz von Physis und Metaphysik, von wortlicher und 

figurativer Bedeutung) ist der K6rper als Schauplatz der 

Reinheit und Unreinheit, der Waschungen und Beschmut- 

zungen. Er wird so zum Schnittpunkt von Physis und Bedeu- 

tung und als Schnittpunkt gerade in seiner “reinsten” physi- 

schen Inszenierung auf dem Theater irreduzibel “kontaminiert” 

| von “Geist” und Bedeutung. | | 

Geist ist ein haufig wiederkehrendes Wort in Brechts 

Schriften zum Theater. Der Mangel an Interesse “fiir geistige 

Dinge” und “etwas Geistiges im Theater” (GW 15: 144) wird 

ebenso beklagt wie Georg Kaisers Innovation, das Theater “zu 

einer geistigen Angelegenheit” (GW 15: 155) gemacht zu 

haben, begriiBt wird. Das Geistige erscheint dabei in einer 

besondern Position: es ist das, was die bloBen “Erlebnisse” und 

damit das bloBe und unmittelbare Leben hinter sich ]48t und 

als “Interesse” (GW 15: 155) in Kraft tritt. Die Interessen sind 

der Schnittpunkt von Kérper und Geist: die Kraft der Appetite, 

die zum Essen drangen aber immer am Ort eines Inter-esse, 

eines Zwischen-Seins, das durch keine Reinigung je zum puren 

Instinkt oder puren Geist sich waschen laBt. 

43



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| K6rper und Geist sind zwei Redefiguren des kérperlichen | 
: Seins, das aus seinem sprachlichen Inter-Esse heraus spricht. 
: Brecht stellt dieses Interesse sich als zweifache Phantasie vor: 
i “Es gibt eine Phantasie des Kérpers und eine Phantasie des 

: Geistes (das heiBt, es gibt eher zweierlei Phantasie als die 
i Grenze von Kérper und Geist)” (GW 15: 92). _ 
| Brechts Theater stellt Versuche an, dieses Inter-Esse und 
PO die Interessen zu inszenieren. Es sind Inszenierungen des 
| theatralisierten Korpers, Inszenierungen eines Schnittpunkts. 
| Im Schnitt dieses Punktes aber, der durch alle kérperlichen 

Ausdehnungen und Gesten sich verbreitet, beginnt der Kérper 
: zu rinnen wie ein léchriges Faf: er trieft vor Sinn und Sinn- 
: lichkeit, unkontrollierbar.” eee 
: Um diesen Ko6rper in die kontrollierende Hand zu bekom- 
| men, verlangt der Theaterregisseur vom Schauspieler, Hand | 
: an den K6rper zu legen: os 

; Die Ausbildung in den athletischen Ktinsten...ist gewif 
| wichtig fiir den Schauspieler, da er seinen Kérper in die 
| Hand bekommen muB. Jedoch ist es noch wichtiger, daB er 
| lernt, den Gestus seinem ganzen K6rper mitzuteilen, wofiir 
| eine Ausbildung der Sinnlichkeit gebraucht wird. Den 
| Kérper als Instrument auszubilden ist nicht ungefahrlich, 
| er darf nicht nur das Objekt, er mu8 auch das Subjekt der 
| Kunst sein. (GW 15: 424) 

| Nicht nur legt der Schauspieler Hand an den Koérper, er 
: verwandelt ihn gewissermaBen in eine Hand, indem er “den 

| Gestus seinem ganzen Kérper” mitteilt. | 
: Freilich ist das, was Brecht “Gestus” nennt, nicht einfach 
| auf die Hand zu reduzieren: | | 

| Unter Gestus soll nicht Gestikulation verstanden sein; es | 
, handelt sich nicht um unterstreichende oder erlduternde | 

| Handbewegungen, es handelt sich um Gesamthaltungen. | 
| Gestisch ist eine Sprache, wenn sie auf dem Gestus beruht, ! 
, bestimmte Haltungen des Sprechenden anzeigt.... (GW 15: 
| 482) : | 

| Gestus ist eine eminent sprachliche Erscheinung fir Brecht, | 
| deren Modell nicht zufallig ein Satz der lutherschen Bibel- ! 
| Ubersetzung ist. Die Sprache des Gestus zeigt etwas Bestimm- | 
| tes an: die “bestimmte Haltung des Sprechenden,” d.h. zu- | 
| nachst eine bestimmte Position, Situation eines Kérpers im | 

| 44 . 
!



| | Rainer Ndgele 

| Raum seiner Darstellung, spezifisch im gesellschaftlichen 

Raum mit andern sozialisierten Kérpern. “Unter einem Gestus 

sei verstanden ein Komplex von Gesten, Mimik und fur ge- — | 

: - wohnlich Aussagen, welchen ein oder mehrere Menschen [an] 

einen oder mehrere Menschen richten” (GW 15: 409), lautet 

eine weitere Definition Brechts. Sie unterstreicht das Zu- | | 

sammenspiel von Hand (“Gesten”), Physiognomie (“Mimik”) 

und Sprache (“Aussagen”). Der Raum der Darstellung ist hier 

| nicht nur von Haltungen markiert, sondern auch von Richtun- 

gen: es ist ein gerichteter Raum. 
| In diesem Zusammenspiel von Haltung und Richtung, in | 

der Intermittenz von gehaltener Position und gerichteter oe 

| Bewegung, stellt ein graphematischer Raum sich her. Die 

|  einzelnen Gesten zeichnen die Linien einer Schrift, die in den 

physiognomischen Ziigen der Mimik ihren Fundus an Charak- — 

- teren hat. In Kurven und Bégen zeichnet diese Schrift Brechts — 

| Sprache und Theater, das in den gekurvten Linien und _ 

“Sprachbégen” (GW 15: 109) auch das Ideal seiner Eleganz 

me findet. Was die “neue Dramatik” darstellt, sind die “Kurven | 

| menschlicher Geschicke” (GW 15: 220) und die Graphik von 

“Geftihlskurve[n]” (GW 15: 496) Auch Baals Leben ist im 

Riickblick Bio-Graphie: “Mit einem Stiick Kreide kénnte man 

heute ohne weiteres die Kurve seines Lebens an jeder Hauser- — 

wand fixieren” (GBFA 1: 159). Dementsprechend mu8 auch die _ | 

Darstellung den Kurven dieser Schrift folgen: “Er [der Vor- 

gang] muB in einem Bogen gespielt werdenI...], und die Uber- 
raschung, Laune und (gespielter) Zufall miissen dem Bogen die 

| Schwungkraft erteilen” (GW 5: 412). Brechts Sprache insistiert 

auf dem, was die Sprache idiomatisch als Beschriftung fest- _ 

halt: was im Deutschen in bestimmten Figuren sich bewegt, 

“beschreibt” einen Bogen oder Kreis. Worte “beschreiben einen 

Bogen” (GW 15: 109), und in merkwirdiger Pedanterie beginnt | 

das Stiick Leben des Galilei mit einer Sprachkorrektur: “Mut- | 

| ter sagt, wir miissen den Milchmann bezahlen. Sonst macht er 

a bald einen Kreis um unser Haus, Herr Galilei,” sagt Andrea, 

-worauf Galilei ihn korrigiert: “Es heift: er beschreibt einen 

| Kreis” (GBFA 5: 9). Und gleich darauf fordert Galilei Andrea 
vor dem Modell des ptolemdischen Systems auf: “Beschreib es.” 

| - _Im “Schrieb” dieser Beschreibungen sind die Pragungen 
tiberdeterminiert.'® Der astronomische Makrokosmos schreibt 

| sich sprachlich in den Mikrokosmos des Alltags ein. Der 

Schrieb der Beschreibungen zeichnet die Tropen der rhetori- 

| schen Figuren vor, die das Stiick inszeniert. Im Befehl zu 

-__ peschreiben tritt die Wahrnehmungsethik der neuen Wissen- | 

| 45



| 
| 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I | 
| 

: schaft in eine Konjunktion mit einem auch in ihr erhaltenen 
| Wunsch nach einer Asthetik des Schénen und der Eleganz, die 
: in den Figuren von Bogen und Kreis sich darstellt.'* Brecht 
: hat diesen dsthetischen Anspruch der Wissenschaft ausdriick- 
| lich mit Berufung auf Galilei mit dem wissenschaftlichen 
| Anspruch seines Theaters verbunden: “Es kénnte ja heute 
| sogar eine Asthetik der exakten Wissenschaften geschrieben 

werden. Galilei schon spricht von der Eleganz bestimmter 
| Formeln und dem Witz der Experimente” (GW 16: 662). 
| Die schéne Konjunktion von exakter Wissenschaft und 
! Asthetik ist freilich nicht so glatt. Denn wo die Wissenschaft 

| auf Prazision der Wahrnehmung beruht, locken Schénheit und | 
| Eleganz zum Ungefahren und sogar zum Mogeln, wenn Un- | 

| | stimmigkeiten die Stimmigkeit als ein Prinzip des Schénen 
| bedrohen: | | os a | 

| Dann halten wir uns schadlos an sprachlichen Schénhei- 
; ten, an der Eleganz der Fabelfiihrung, an Stellen, die uns 
| Vorstellungen selbstandiger Art entlocken, kurz an dem 

! Beiwerk der alten Werke. Das sind gerade die poetischen 
| und theatralischen Mittel, welche die Unstimmigkeiten der 

| Geschichte verbergen. (GW 16: 667) | . 

! Aber nicht nur in alten Werken zeichnet diese Spannung sich 
: ab, sie ist nirgend ausgepragter inszeniert als im Leben des | 
i Galilei, wo das Pathos der Wahrnehmung und Evidenz als 

Grundlage einer neuen, fréhlichen Wissenschaft sich so | 
| selbstevident wie in der vierten Szene darstellt. Was kénnte 

tiberzeugender die Wahrheit der Evidenz gegen die Lacherlich- 
| keit von Vorurteil und Scheinwissen hervortreten lassen als 

: die lachelnd stumme Geste, mit der Galilei auf alle Argumente 
! des Philosophen hin auf sein Rohr weisend zum Sehen bittet? ! 
| Und doch geschieht dies in einem Sttick, das als episches | 
| Theater alle sichtbare Evidenz im Prinzip in Frage stellt, ja 
| seinen ganzen Anspruch daher bezieht, daB, wer sieht, nicht 
| sieht. Nicht der spezifische Inhalt von Galileis Beobachtungen | 
! durch sein Teleskop wird widerlegt, sondern das Pathos, das 
| seine Wissenschaft der Evidenz tragt. | a 
i Was durch Galileis Rohr zur Evidenz kommt, ist vermittelt : 
| durch einen optischen Apparat, und zwar einen, den Lukacs | 

: ausdrticklich als “desanthropomorphisierend” aus der Asthetik | 
: ausschlieBen wollte. Es ist ein behandeltes Auge, das sieht. Die : 
: Sichtung entspringt einem Eingriff der Hand ins natiirliche | 
| Organ des Sehens. Indem der optische Apparat die Optik des : 

| 46 
| | |



Rainer Ndgele 

Auges erweitert, inm neue, bisher ungesehene Bereiche eréff- 

net, scheint die Hand in eine neue optimale Kooperation mit 

dem Auge zu treten. Die traditionelle asthetische Kooperation 

ist die einer Optik, die malt: die Vision des Auges des Malers | 

libertrigt sich méglichst ungestért auf die malende Hand. Je 

mehr aber die malende Hand sich an die unmittelbare Evidenz | 

des Auges halten will, desto mehr hat sie Miihe, zu folgen. Die | 

Verzweiflung tiber die Diskrepanz zwischen der Schnelligkeit 

des Auges und die relative Langsamkeit der Hand ist ein 

wiederkehrendes Motif der friihen Moderne.” Indem die 

Hand den optischen Apparat zwischen sich und das Auge 

schiebt, erweitert sie nicht nur die optische Kapazitat durch 

Mikroskop und Teleskop, ermiglicht sie nicht nur die sofortige 

Fixierung dessen, was das Auge sieht, durch die Kamera, 

sondern unterwirft die gesamte Wahrnehmungswelt einer 

eingreifenden Umorganisation. | 

Brecht sucht diese umorganisierte Wahrnehmung und die 

Umorganisation der Wahrnehmung selbst in die Asthetik 

aufzunehmen. Die Veranderung der Wahrnehmung stellt sich 

als Verfremdung der gewohnten Wahrnehmungsschemata dar. | 

, Verfremdung als ein Hinausfahren in die Fremde verbindet 

Erfahrung mit dem Experiment. | 

- Das Experiment aber hat ein Moment des Unverfiigbaren, 

nicht zuletzt in jener Qualitat, die es zum Asthetischen hin 

6ffnet, in dem was Brecht den “Witz des Experiments” (GW 16: 

662) nennt. Indem es der Erfahrung sich éffnet, begibt es sich 

ins Fremde. Es gibt aber zwei sehr verschiedene Arten, in die 

Fremde zu gehen. Die eine, die mit dem Ziel der Riickkehr | 

hinausfahrt und so eigentlich immer dem Tourismus verwandt 

| bleibt, die andere, die Baudelaire als die Reise der wahren 

Reisenden nennt: “Mais les vrais voyageurs sont ceux-la seuls 

‘qui partent / Pour partir” (“Le voyage,” v.17-18). Es ist diese 

Art, die die Moderne markiert. | 

Die Schriftziige Brechts weisen in dieselbe Richtung, aber 

es gibt auch eine andere Instanz, die inhnen widersteht, die um 

der Klassik und um der Kontrolle willen, den Zug in die 

| Fremde aufhalten will angesichts radikaler Verfremdungs- 

erscheinungen der Moderne: “Der Dadaismus und der Surrea- 

lismus benutzen Verfremdungseffekte extremster Art. Ihre 

_ Gegenstande kehren aus der Verfremdung nicht wieder 

zuriick. Der klassische Verfremdungseffekt erzeugt erhéhtes 

Verstandnis” (GW 15: 245). Was Brecht “klassisch” nennt, ist : 

freilich eine ausgepragte romantische Figur: die Figur der 
Heimatfindung tiber die Fremde. Der junge Hegel hat, zum 

| — AT



| 

| 
The Other Brecht I | Der andere Brecht I | 

Teil noch bevor diese Figur in zahlreichen romantischen 
| Texten sich niederschlug, bereits ihre ominésen Szenarien 
| entwickelt. Da wird dann die notwendige Riickkehr zur Heimat 
| _ zum pragenden Szenarium einer christlich geformten, abend- 
: landischen Welt als geistiges Gegenprinzip zum Geist des 

Judentums, der sich auf dem unwiderruflichen Abschied 
: Abrahams griindet und deshalb von Hegel der Vernichtung | 
i anheim gegeben wird. Noch bei Habermas behauptet dieses 
! _ Szenarium sich in unbewuBter Unschuld als Bannfluch gegen | 

| eine imaginierte Postmoderne, die als “der anarchistische 
: Abschied auf die Moderne im ganzen” keine Riickkehr in 
| vertraute Heimat mehr gewidhrleistet.'"® Was bei Habermas 
: als Postmoderne erscheint, ist freilich nichts anderes als die | 
! schon von Lukacs verworfene Moderne. 
: Brechts Position in dieser Moderne ist offenbar kompliziert, _ 
| was sich nicht zuletzt in der komplizierten Freundschaft mit : 
| Benjamin duBert, dessen radikal verfremdendem Denken in | 
i Extremen, der Geist des Christentums in Brecht einmal sogar 

“jtidischen Faszismus” vorwirft.’® | | : 
: Am Surrealismus zeichnen die Grenzen einer sehr weitge- : 
: henden Affinitat zwischen Brecht und Benjamin sich ab.2° Wo 

! fiir Benjamin ein spezifisch politischer Bild- und Leibraum des 
! Handelns sich eréffnet, in dem kein Glied unzerrissen bleibt, 
| stellt bei Brecht das erschreckende Bild einer eigenartigen 
: Entstellung der Hand sich ein: “Sie [die Surrealisten] ver- 

| suchen den Betrachter zu schockieren, indem sie seine 
| Assoziation aufhalten, enttauschen, in Unordnung bringen, | | 

| etwa dadurch, daB eine Frau an der Hand statt Finger Augen 
: hat” (GW 16: 612).” Die Beildufigkeit des Beispiels ist die 

| Inszenierung einer tiberdeterminierten Konstellation. Hand : 
: und Auge haben sich zu einem monstrésen Wahrnehmungs- | 
: organ verdichtet, das alle Verhdltnisse von Theorie und Praxis, | 
| von vita activa und vita contemplativa in Unordnung wirft. 
| DaB es die Hand einer Frau ist, an der die phallischen Substi- : 
| tutionen von Augen anstelle der Finger stattfinden, éffnet | 
| einen Schauplatz der Sexualitat, dem die Brechtsche Theorie | 
| umso schweigsamer gegentibersteht als seine Theaterskripte ! 
| ihn vorzeichnen. : 
| Dem monstrésen Organ der bedugten Hand begegnet : 

: Brecht mit einer radikalen Operation. Ohnehin sind Opera- | 
: tionen im klinischen Sinn Sache seines Theaters. Als politi- | 
| sches Theater will es vor allem “Eingriff’ sein, und Brecht : 
| versteht durchaus den chirurgischen Neben-, wenn nicht | 

Hauptsinn, dieses Wortes: | 

| 48 . | : 
|



| : Rainer Ndgele 

aS Dieser Zeitgenosse Galy Gay wehrt sich tiberraschender- 

| --weise durchaus dagegen, daB aus seinem Fall eine Tragé- : 

die gemacht wird, er gewinnt etwas durch den mechani- 

schen Eingriff in seine seelische Substanz und meldet sich 

| nach der Operation strahlend gesund. (GW 15: 144). — | 

Das Publikum ist der Kérper “eines Kranken, der (mehr oder . 

7 weniger langsam und je weniger langsam, desto besser) 

aufoperiert wird” (GW 15: 158f.). | | 

| - Vor allen bestimmten Eingriffen und Operationen seiner 
Stiicke aber, sie konstituierend, ist die Operation der Hand, 

| die den Gestus des Theaters schreibt. DaB auch diese Opera- | 

tion als beildufiges Beispiel inszeniert ist, mag nur ihren 

konstitutiven Charakter unterstreichen. Brecht fiihrt den 

| Begriff des Gestus mit folgendem Beispiel ein: _ - | 

Der Satz der Bibel “ReiBe das Auge aus, das dich argert” 

| hat einen Gestus unterlegt, den des Befehls, aber er ist 

| doch nicht rein gestisch ausgedriickt, da “das dich argert” 

om eigentlich noch einen andern Gestus hat, der nicht zum © 

- Ausdruck kommt, ndmlich den einer Begriindung. Rein | 
gestisch ausgedriickt, hei®t der Satz (und Luther, der “dem 

Volk aufs Maul sah,” formt ihn auch so): “Wenn dich dein — 
| Auge argert: rei es aus!” Man sieht wohl auf den ersten 

| Blick, daB die Formulierung gestisch viel reicher und 
| reiner ist. (GW 19: 398) | | 

a Was dem Satz zugrunde liegt, der Gestus, stellt sich dar in der 
gewaltsamen Operation, die der Hand jenes Auge, das Brecht 

| jm surrealistischen Wahrnehmungsorgan argert, ausreift. — 

; , Solche brutale Gewaltsamkeit kommt freilich bei Brecht 
| meist nur in beilaéufigen Beispielen und szenischen Zwischen- 

: - gpielen wie in der Clownsnummer des Badener Lehrstiicks zu 

| Wort und Aktion. Sonst zeigt sie sich eher als leichte und 

oe, elegante Chirurgie: “Dem Chirurgen, dem schwere Verantwor- | 

| tung aufgebiirdet ist, muB das kleine Messer doch leicht in der a 

Hand liegen” (GW 16: 643). Leichtigkeit ist eine Hauptqualitat 
| der schénen Eleganz in Brechts Asthetik. In ihr rettet die 

- Altere Asthetik des Schénen sich in die neve Asthetik der 
- Wahrnehmung. Wie alles Schéne ist sie mit dem Schrecken 

ee zutiefst verwandt, und wie alles Schéne verschleiert sie eben 

S diesen ihren Schrecken. So liegt das Messer dem Chirurgen, | 
ach, so leicht in der Hand, ehe und wenn es ins Auge dringt. 

| | 49 |



| 
| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

ANMERKUNGEN 

| 1 Hegel, Werke (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1970) 14:85. 

| 2 Hugo von Hofmannsthal, Dramen IL: 1893-1927 (Frankfurt/M:: 
| Fischer Taschenbuch, 1979) 304. 

| * Peter Szondi, Schriften I (Frankfurt/M:: Suhrkamp, 1978) 16. 

: * Vgl. Benjamin: “Fur den materialistischen Historiker ist es wichtig, 
| die Konstruktion eines historischen Sachverhalts aufs strengste von 
| dem zu unterscheiden, was man gewohnlich seine ‘Rekonstruktion’ 

2 nennt. Die ‘Rekonstruktion’ in der Einfiihlung ist einschichtig. Die | 
| ‘Konstruktion’ setzt die Destruktion’ voraus.” Benjamin, Gesammelte } 
| Schriften (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1982) V: 587. Weitere Benjamin- 
| zitate nach dieser Ausgabe mit (Band: Seite) im Text angegeben. 

| 5 Hegel 3: 92 (Phdénomenologie des Geistes). 

| ¢ Ibid. 107. | 

| " Brecht wird zitiert unter der Sigel GW (Band: Seite) nach der 
| Werkausgabe, Gesammelte Werke (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1967), 

oder unter der Sigel GBFA (Band: Seite) nach der Berliner und | 
| Frankfurter Ausgabe, GroBe kommentierte Berliner und Frankfurter | 
| Ausgabe (Berlin/Weimar: Aufbau; Frankfurt/M.:Suhrkamp, 1988ff.). 

| ® Lessings Ausfiihrungen tiber Gestik und Chironomie in der Hambur- | 
| gischen Dramaturgie sind exemplarisch fiir diese Sorge des Dramas: 
| Lessing, Werke (Miinchen: Hanser, 1973) IV: 248ff. 

| ® Szondi 17. | | 

| 10 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Schriften von 1794-1798 
: (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1980) 217. | 

1! Georg Lukdcs, Asthetik (Darmstadt: Luchterhand, 1972) I: 92f. 

| Benjamin I.1: 181. | 

| Zur Einfihlung als Symptom einer Schwachung der Affekte, vgl. 
| etwa Abschnitt 11 und 12 des Kleinen Organon (GW 16: 666-7). 

| * Zum Bild vom Sinn als rinnendes Faf, vgl. das Vorwort zu J acques | 
2 Lacan, Schriften II (Olten/Freiburg: Walter Verlag, 1975). ) 

| 50 !



_ Rainer Nédgele 

45 Ich benutze einen Begriff, den Norbert Haas, der deutsche Lacan- 
Ubersetzer, eingefiihrt hat. | | 

16 Schlangen- und Kurvenlinien hat Schiller als die charakteristischen 
Figuren der Anmut hervorgehoben. Der franzésische Robert definiert 
“élégance” als “Qualité esthétique qu’on reconnait a4 certaines 
formes...dont la perfection est faite de grace et de simplicité.... 
Elégance de la tournure...ondulations” (848). Ihre ausfiihrlichste 

| Eloge hat die Schlangenlinie wohl von William Hogarth erfahren. 

17 Vg]. Baudelaire “Le peintre de la vie moderne,” Oeuvres Completes 
: (Paris: Gallimard, 1976) II: 683-724. | 

| 
18 Jurgen Habermas, Der philsophische Diskurs der Moderne (Frank- | 

-furt/M.: Suhrkamp, 1986) 12. | 

19 Walter Benjamin, Versuche iiber Brecht (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 
1978) 158. Vgl. Brechts Bemerkungen tiber Kafka nach den Aufzeich- 
nungen von Benjamin: “er hat in Prag in einem schlechten Milieu von 
Journalisten, von wichtigtuerischen Literaten gelebt.... Er ist ein Ju- 
denjunge—wie man auch den Begriff eines Arierjungen pragen kénnte _ 
—ein dirftiges, unerfreuliches Geschipf, eine Blase zunachst auf dem 
schillernden Sumpf der Kultur von Prag” (Benjamin iiber Kafka, hrsg. 
von H. Schweppenhdauser [Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1981] 151). 

20 Vs]. dazu Rainer Nagele, “From Aesthetics to Poetics: Benjamin, 
Brecht and the Poetics of the Caesura,” Nagele, Theater, Theory, 
Speculation. Walter Benjamin and the Scenes of Modernity (Balti- 
more/London: Johns Hopkins University Press, 1991) 135-166. 

21 In Celans Atemwende erscheint die Figur der beaéugten Finger wie- 
der: “Von Ungetraumtem geatzt, / wirft das schlaflos durchwanderte 
Brotland / den Lebensberg auf. // Aus seiner Krume/knetest du neu 
unsre Namen, / die ich, ein deinem / gleichendes / Aug an jedem 
Finger, / abtaste nach/einer Stelle, durch die ich/mich zu dir heran- 
wachen kann, / die helle / Hungerkerze im Mund.” Paul Celan,_. 
Gesammelte Werke (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1983) II: 12. Es sind die 
bedugten Finger des schreibenden Ich selbst, dessen Schreiben als 

tastendes Sehen und sehendes Tasten, seinen Grund gerade nicht in 

sich selbst, sondern im Gleichnis mit dem Auge dessen findet, der die 
Namen knetet, dem Namengeber, der, indem er sie neu knetet, weder 
identisch ist mit dem biblischen Gott der hebraischen Schrift, der den 
ersten Menschen aus Lehm knetete, noch mit dem Namengeber 
Dionysos in Hélderlins neu benamender Antigone-Ubersetzung. Hier 
ist poetische Verfremdung an jenen Rand herangeschrieben, wo sie 
ihren Ursprung hat. | 

| 51



| | 

The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| The Erotic Fails in the Discourse on Gestus _ 
: Someone spreads out on the stage a map of gests and looks at it to . 
i convince himself of the reality of the landscape before his eyes. They | 
| would be Brecht’s eyes. By thematizing looking itself, Brecht’s look 
| allows us to see what he—along with the blind Borges—stares at: a 

map so perfectly constructed that it covers the whole earth; a utopia; 
| the deconstruction of differences; the failure of the erotic. Because i 
| “the yearning to see” allows the stage to stare at the spectator’s look, 2 
| according to Brecht, it constitutes the old question/boundary anew—to : 
: see or to be seen—and at the same time problematizes the de-eroti- a 
| cizing/shameless desire of the grand, poor prompter B.B. “to make | 
| gests quotable,” to point to them with the lips as with quotation 
| marks. Here a humble virus enters the gestus computer and makes 
| the discourse on gestus stutter. But how do you prompt stuttering? 

! L’échec de l’érotique dans le discours sur les gestes ! 
| Quelqu’un étale sur la scéne une carte de gestes et la regarde afin de : 
| se convaincre de la réalité du paysage qui se présente & ses yeux. Ce : 
| serait les yeux de Brecht. En thématisant le regard méme, le regard 
| de Brecht nous permet de voir ce que, lui—en méme temps que le : 

Borges aveugle—il regarde: une carte si parfaitement construite que | 
: toute la terre y est prise; une utopie; la déconstruction des différences; : 
| léchec de 1’érotique. D’aprés Brecht, le “désir de voir” permet a la 
| scéne de renvoyer le regard du spectateur. Il reconstitue ainsi la 
| vieille question/frontiére—voir et étre vu—et en méme temps il prob- 
: lématise la dé-érotisation/le désir honteux chez le grand, le pauvre | 

Po souffleur B.B. de “permettre aux gestes d’étre cités,” de les montrer du 
| bout des lévres comme entre des guillemets. Voici donc qu’un humble 
! virus sintroduit dans l’ordinateur des gestes et fait balbutier le | 
| discours sur les gestes. Mais comment souffler le balbutiement? | 

| Las fallas erdticas en el discurso sobre el gestus 
: Alguien despliega sobre el escenario un mapa de gestos y lo mira para 
| convencerse de la realidad del paisaje que tiene ante sus ojos. Esos 
: serfan los ojos de Brecht. Al tematizar el mirar mismo, la mirada de | 
| Brecht nos permite ver lo que él junto con el ciego Borges estan | 
! observando: un mapa tan perfectamente construido que cubre toda la : 
| tierra; una utopfa; la deconstruccién de las diferencias; el fracaso de 
7 lo erético. Porque “el anhelo de ver” le permite al escenario observar | 
| la mirada del espectador, de acuerdo con Brecht, constituye la vieja | 
i pregunta/frontera renovada—ver o ser visto—y al mismo tiempo ! 
| problematiza el deserotizado/desvergonzado deseo de lo grande, el , 
| pobre instigador B.B. “hacer gestos citables” sefialarlos con los labios : 
: como con comillas. Aquf el humilde virus entra el gestus computable | 
: y hace el discurso sobre el tartamudeo del gestus. Pero jcémo se | 
: instiga el tartamudear? i 

| 

| 52 : | 

| |



| Die Erotik scheitert am Gestusdiskurs | 7 

| - Krassimira Kruschkova | | a | 

Jemand schlagt eine Landkarte auf, um sich von der Exis- 

- tenz der Landschaft, die sich vor seinen Augen befindet, zu — 

| _ tiberzeugen. Das waren Brechts Augen. Seine Biihne ware eine ~ | 

Landkarte von Gesten, die auf einer anderen Biihne ausge- | 

spannt ist. Wie die Landkarte von Borges, die—perfekt— am _— 

Ende die ganze Welt bedeckt. Landkarte statt Wirklichkeit.’ | 
Doch in unserer Post-Wirklichkeit, die durch undurchsich- 

tige Gesten tiberall taétowiert ist, bleibt Brechts Gestus sich 

selbst nicht prisent. Der Gestusdiskurs kann nichts mehr re- 

prasentieren. Ein Virus ist im Gestuscomputer, und die | 

Gestus-Biihne sieht aus wie die gebrochene Aussicht am 

| Boden, wie die zerbrochene Fensterscheibe in Magrittes Bild.” 

. “Ks ist da notwendig, da8 dem eigentlichen Spiel der 
Gestus des Aushandigens von etwas Fertigem unterliegt.”’ Als 
ob es ein vollendetes Gestuswérterbuch gabe, aus dem der 

| Gestus herausgegriffen und zitiert wirde, damit so eine 

| | Wirklichkeit generiert werde. Eine im Gestus gleich wie in 

| einer fremden Sprache artikulierte Wirklichkeit. Doch diese 

i auswendig gelernte/geschriebene Wirklichkeit wirde sich nur 

als das Worterbuch selbst erweisen. Das Herausnehmen von 

| Zitaten wiirde nur ein Zuriickgeben und kein Aushdndigen 
| bedeuten. Tautologie statt Performativitat. | a 

Jeder Gestus wird zu einer Geste vom Gestus, er weist auf _ 

ue - nichts weiter als auf sich selbst hin und sagt/schweigt nichts 

8 weiter als den tautologen Satz: ich bin ein Gestus. Heiner _ 

| Millers Gestus sagt/macht den performativen Satz: ich bin die a 

Schreibmaschine.* Ich bin die Schreibmaschine, die Gestus 
ausradiert, heiBt es bei Robert Wilson, vielleicht: Negative 

_ Artikulation statt Reprdsentation von Zitaten, also Représen- | 

tation von Re-prisentationen. Serie statt Wiederholung, 
Wiederkehr des anderen Immergleichen statt fixierbarem 
Anfang und Ende. Grammatische Flexion der Theatralitat — 
statt episierender Apokalypse der Dramatik. “Différance” statt 

“Verfremdung.” Da ware die Tautologie die Scham der “diffé- | 

| - rance” vor ihrem untreuen “piramidalen Schweigen.” 2 
_ Wenn die Technik der dritten Person bei Brecht als Ubung - 
erschien, als Ubung in Verfremdung, so ist bei Wilson jede 

Geste des fraktalen Subjekts durch das Universum aller / 
anderen Gesten der Szeno-Graphie zu sehen und so sich selbst 
different. | oe | | | a



| 

| The Other Brecht I/ Der andere Brecht I 

| “Der zweite Versuch, ‘Geschichten vom Herrn Keuner,’ 
: stellt einen Versuch dar, Gesten zitierbar zu machen.” Das | 
| Zitieren als Ubersetzen; Ubersetzen aus Mangel an Realitat. : 
! Erst indem man sich darauf besinnt, wie etwas in einer : 

| fremden Sprache klingt, besinnt man sich simulativ, wie es in | 
: der eigenen klingen mag. Das Aussprechen in einer fremden | 
: Sprache generiert die Artikulation der eigenen. Das Aus- | 
! sprechen in “verfremdeter” Sprache ist wie Diebstahl eines : 
| Zitats aus irgendeiner Ursprache, in der alles gesagt werden | 
| kann. Auch das, wovon man nicht sprechen kann und schwei- ! 
i gen muB?’ Man kann es doch zitieren? Nach Brecht? Die | 
: Zitatenstruktur von Brechts Reprisentationstechnik, die Wie- : 
: derholbarkeit und Verfiigbarkeit der Realitét wird von der 
| sogenannten Post-Dramatik problematisiert, denn es gibt keine 
| Identitat mehr, die von der epischen Verweisstruktur instal- 
| liert wird; keine Reprasentation des Jenseits, der Code durch ! 
| einen Code. : 
! Brechts Organon ist der instrumentalisierte Kérper der 

Reprasentationstechnik. Wilsons Szeno-Graphie—eine Schrift : 
! aus Gedankenstrichen—ist der organlose Kérper der Szene. | 
: Brecht inszeniert den Text; Wilson “inzestiert” ihn, Inzest mit 
: dem eigenen Hologramm-Kérper des Serie-Diskurses. Durch 

Gestusdiskurs reprasentiert Brecht einen méglichen Alltags- | 
| diskurs; bei Wilson ist die Diskursivitét selbst prasent. 
| Prasente Gesten der Diskursivitét statt reprasentierendem 
| Diskurs des Gestus. Post-dramatisch statt “past”-dramatisch 
7 (Brechts Biihne erzéhlt ja immer in “past tense”). i 
| Brechts Gestus macht die Welt a) brauchbar, b) gangbar, 
: c) tblich. Als kénnte man Wittgenstein paraphrasieren: Die 
! Bedeutung des Gestus ist sein Gebrauch in der Biihnen- 
| sprache.” Doch welches ist der giiltige Gebrauch, wenn die 
| Giltigkeit der “groBen Erzahlungen” als Machtdiskurse, die 
| die Realitét dieser Macht simulieren, problematisiert wird? 
| Wenn dem Zitieren der Metanarrationen, die die Orte in der | 
| Welt einordnen, keine Zuverlassigkeit mehr innewohnt? Denn: : 
| Keine Unikum-Orte mehr, als der einzige utopische Topos ! 
| bleibt die Tautologie, die auf sich selbst hinweisende und sich | 
| | selbst durchstreichende Geste. Was passiert in einem Gestus- : 
| diskurs, wo die Worte nur auf sich selbst verweisen und sagen, | 

| daB sie Worte sind? Worte, nur weil sie in einem Worterbuch | 
| zu finden sind? | ! 
! Damit er nicht nach dem Wirklichen, sondern nach dem | 
: | Glaubwiirdigen fragt, erklirt Brecht die Wirklichkeit zu einem | 
| permanenten Experiment, zur machthaberischen Referenzher- | 

| 54 | : 
: |



Krassimira Kruschkova 

stellung. Denn: Eine Referenzreihe hat Macht nur tber 

Referenten, nach Baudrillard.’ Der Gestus ist die Identitats- 

falle (als giibe es tiberhaupt identische Falle, wiirde Nietzsche 

zweifeln’’), in der das Buihnenwerk aufgefangen wird, das 

ss untersagte ausgesprochene Entritseln des Zufalls, daB es ein 
Werk ist. Brecht stellt die Welt als gemacht und so auch als 

machbar dar, doch als machbar nach dem Gesetz einer 

Stichwort-Enzyklopddie. Und so tiberhaupt darstellbar. Die 

| | Gesten sind Senatoren, die im Theaterparlament Worte 

reprasentieren, auf die Parole der Offensichtlichkeit hinweisen. 

Ein Ausbringen von Toasts sind sie, ein Spekulieren mit den 

Publikationsméglichkeiten der Welt, perfekte Topoi fiir 

Werbetexte, wo keine grammatischen Explosionen, keine 

Kérperlapsus méglich sind, wo nur das Reale tabu ist. 
Brechts Biihne ist ein Spiegel, in dem die Dinge erst 

sichtbar werden, und zwar weil sie dort—im Spiegel—nicht 

sind. Diese Biihne macht nur das Glaubwiirdige sichtbar. Der 

Zuschauer sieht nur deshalb etwas auf der Biihne, weil er 

glaubt, daB es dort nichts Reales gibt, weil ihm das stets durch 

Unterbrechungen in Erinnerung gerufen wird, und Reales 

| unterbricht man nicht. “Denn Gesten erhalten wir um so mehr, 

je haufiger wir einen Handelnden unterbrechen,” sagt Benja- 

min." Ein Haufen haufiger Unterbrechungen; Anhdufen von 

- Gesten als Anschaffen von Realitat. 
Nur der Verband des verwundeten Unsichtbaren aus der 

bekannten Sage ist auf Brechts Biihne zu sehen, doch nicht 

der blutende Kérper der unméglichen Referenz vom Verband 

auf die Wunden. Der blutende Kérper des Theaters: “Theater 

der Grausamkeit.””2 Sichtbar ist Brechts Welt, weil sie auf 

einer Biihne gesehen wird. Eine Utopie. Utopie ist nur als 

Diskurs méglich, als Gestusdiskurs zum Beispiel, undnichtals 

Erotik des immer wieder aufs Neue Vorkommenden und an | 

| seiner eigenen Realitat Zweifelnden, nicht als Erotik des sich 

stets von neuem im Zeit-Raum konstitutierenden organlosen 
Korpers. _ . 

| Unméglich sei jeder Lapsus in Brechts Diskurs; ein 

Kardiogramm habe der Mensch und keinen Atem. Da kommt 

die Welt nicht vor, sie gestikuliert nur, schreibt Gesten auf den 

Bihnenkérper, tatowiert ihn mit méglichen Lekttiren. Ware 

Brechts Biihne ein Spiegel der Verfremdung, so ist Wilsons 

Szene ein Labyrinth der “différance,” wo sich jede Spur des 

Spiegelbilds von sich verschiebt/verzégert. Der Post-Horizont 

ist nicht mehr die V-Prothese, nicht nur ein verfremdeter 

AuBenblick, sondern jeder Augenblick ist selbst ein verscho- | 

55



| 

| The Other Brecht I/ Der andere Brecht I 

| bener/verzégerter AuBenblick. Die durch Mikrophone “verfrem- 
| dete” Stimme wird noch vervielfaltigt: organloser Inzest mit 
| dem eigenen multiplizierten Kérper. Ein Kérper, der Zeit und 
! Raum bertihren kann. Im Theater lauft Zeit und Raum. Im 
| Theater wird berihrt. Nach Heiner Miiller kénnte das Theater 
| als eine Peep-show gesehen werden.’* Ausgezogen, nackt wird | 
: der Blick des Zuschauers, vielleicht. “Das Medium zwischen | 
: Zuschauer und Bihne ist: die Sehnsucht zu sehen.” Da folgt | 
| der Regisseur Wilson nach, la8t Brechts Schrift zum Theater | 
| in der Szeno-Graphie stottern, und erotisiert das Organon im ! 
| Inzest der Differenzen: Nach Wilson kénnen wir nur das : 
i sehen, was wir sehen michten.” Also was wir zu sehen und | 
: zu héren bereit sind. Was der Zuschauer erblickt hat, das wird : 
! er auch sehen; wohin er geschaut hat, wird er auch geraten; | 
! solange er angeschaut hat, solange wird die Aussicht dauern. 
| Das schlieBt die Referentialitaét, die These von Hans-Thies : 
| Lehmann, “da8 Wilsons Visionen viel mehr, als meist an- | 
| genommen wird, Bedeutung tragen” nicht aus.'® Das schlieBt ! 
| das Erotisieren des Blickes ein, der Blick wird wie ein Bleistift | 
| gespitzt. Erotik erscheint dort, wo sich ein Blick aus anderem 
: differenziert, und nicht, wo ein Blick auf ein Jenseits verweist. 
, In der Szeno-Graphie differenziert der Blick neue Welten aus 

| den Texten, aus der “soufflierten Rede.”” 
: Das Paradox des Labyrinths: der Blick des Zuschauers ist ! 
| ein vorlaufiger, er selbst wirft Anblicke auf die Szene. Und 
| nichts ist da sich selbst prdexistent. (Bei Brecht ist die 
| Préexistenz durch die “groBe Erzihlung” etabliert, durch das : 
3 Kausalitatsbedtirfnis.) Eigentlich nicht einmal die Biihne: Die | 
: Szene ist ein Gewebe aus nicht transparenten Zuschauer- 
: blicken, die sich selbst nicht prasent sind. Auch auf der “nicht- 
| illusionistischen” Bihne re-prasentiert die schwarze Farbe ! 
: Trauer. Deshalb: Keine Happening-Logik, nach der das | 
| Theater ins Leben hereinstiirzt, und auch keine V-Logik, nach | 
| der das Theater etwas Gemachtes ist, sondern das wiederum 
! simulierte Mi8verstandnis, daB es eine Grenze zwischen dem : 
| Theater und dem Leben gabe. Eine noch nie dagewesene, | 
: unerhérte, fabelhafte Grenze sollen wir uns immer aufs neue 

| vorstellen. Damit die Dinge als dieselben geschehen werden, | 
| braucht man die Illusion, sie seien verschieden. 
| Im Szenenlabyrinth sieht der Zuschauer, was er in Brechts 
i Spiegel nie sehen kénnte: die Bewegung seines eigenen Blickes 
| (und nicht seine Unterbrechung in transparente Zeichen), 
! einen Blick im Konjunktiv, einen Blick, auf den Brecht wohl 
| ein Auge werfen wiirde, den Theatertheoretiker Brecht. 
| 

| |



| | Krassimira Kruschkova — 

Indem Brechts Schauspieler spricht, sagt er, da8 er spricht, 

- weist auf seine Lippen hin, als seien sie Anfiihrungszeichen | 

eines fremden Sprechens. Die Lippen als Anfiihrungszeichen. 
Die Erotik scheitert am Gestusdiskurs, an der Re-priésentation 
ohne Scham. Indem er zu sprechen beginnt, weist Brechts — 

Schauspieler auf seinen Mund hin; indem er sich zu bewegen 

| beginnt, weist er auf seine Beine hin; indem er zu héren 

beginnt, weist er auf seine Ohren hin. Worauf weist er hin, 

indem er zu staunen beginnt, wenn doch nach Brecht auch das 
Staunen gelernt werden kann? | 

Brechts Gestus etabliert die Gewalt des Wahrhaftigen tiber | | 

das Reale. Nur von Wahrheiten vergewaltigt, wird das Reale | 

_ glaubwiirdig. (Als Magda in Wolfgang Bauers Gespenster _ 
vergewaltigt wird, heiBt es: “Die Magda macht ja grad den V- 
Effekt.”"*) 

‘ Man kénnte sagen, daB Brechts Biihne aus Wortern Gesten 
macht, und da8& Wilsons Szeno-Graphie aus Gesten Worte 

- gchreibt. Eine Schrift besiedelt die Szene, statt sie zu tatowie- 
ren. Der schon “gewordene” Gestus der Lehrstiicke lehrt uns, 
glaubwiirdig zu sein. Wilsons Szeno-Graphie—eine Schrift im 

- Werden—lehrt uns, das Stottern dieser Lehre zu héren, indem 
unsere Realitatsnostalgie schweigt. Das Stottern als Figur des 
ewigen Sprechens, soweit man in der Post-Nostalgie nur bei 
der Figur des Sprechens sich selbst prisent ist. Brecht meldet | 
die Macht des Glaubwiirdigen. Wilson macht die Durchbrtiche 
in dieser Macht sichtbar, Durchbriiche in etwas, das tiberall 
anwesend ist. Durchbriiche durch Stottern, durch “schuldiges” 
Sprechen, das ein hinkender Kérper ist, Erotisieren des 
Szenengeschehens im ob-szena der Stérung. Brecht ist der 

groBe Souffleur, doch Stottern souffliert man nicht. Keine 
Ortung der Stimme des Einsagers mehr, keine gestikulierende 

| Anwesenheit von etwas Abwesendem, sondern eine standige 
Sattigung mit méglichen Abwesenheiten. Eine ursprungslose 
Serie aus unartikulierbaren Unbestimmbarkeiten und unbe- 
stimmbaren Artikeln. Noch Pirandello problematisierte die _ 

| Unverfiigbarkeit des bestimmten Artikels, die Scham vor der 
- gcheiternden Hingabe in der Darstellung, die Scham vor der V- 

| Hingabe.’® Brechts Sechs Gesten auf der Suche nach ihrem 
Worterbuch haben vor lauter Eile ihre eigenen Unterschriften 
vergessen. Sie konnten kein Lehrstiick mehr unterschreiben. 

: Die gescheiterte Unterschrift: Das gescheiterte Unikum. Die 
Gesten haben vergessen, daB sie nur als durchgestrichen, als | 
vergeBlich lesbar sind. In Millers Hamletmaschine wird die 
Photographie des Autors zerrissen;” auch Brechts Unter- 
schrift ex machina—sie ist sowieso tautologisch. | 

57



I- 

| 
| 

| The Other Brecht I/ Der andere Brecht I 

| Nichts mehr auf Brechts Biihne kann etwas anderes 
| bedeuten. Die Bihne bedeutet nicht mehr die Welt, nicht 

| einmal eine mégliche Welt. Biihne und Welt kommen gleichzei- 
| tig vor. Landkarte und Landschaft werden zugleich geschrie- 
| ben: was Brecht nicht wissen wollte, aber was wir jedoch wohl 
| von ihm wissen. Und da fiillt sich die Post-Szene mit Bild- 
2 schirmen, die eine TV-Sendung tiber die zur selben Zeit | 
| laufende Auffiihrung darstellen. TV-Effekt statt V-Effekt. Der | 

| Zuschauer wird von der Szene beobachtet, in ihrem starrenden | 
| voyeuristischen TV-Blick duldet die Szene die Realitat. Erst 
: : als real simuliert kommt sie vor. Real, weil sie simuliert : 
i werden kénnte. Nach Benjamin ist die Geste “nur in gewissem : 
! Grade verfalschbar, und zwar je unauffalliger und gewohn- | 
| heitsmaBiger sie ist, desto weniger.””! Brecht erwischt den | 
: Menschen bei einer gewohnheitsmaBigen Geste, als ob Unauf- : 

falligkeit und Unverfilschbarkeit Realitatsgarantie bedeuten : 
| (wiirde Nietzsche aufs neue zweifeln™). Die Szene starrt auf 

den Zuschauerblick, der sie konstitutiert. To see or to be seen: 
| Das sei die Frage. | 
! Auf der Biihne ist der Kérper des Schauspielers nicht mehr | 
| oder weniger physisch real als auBerhalb ihrer: wissen wohl 
| auch wir von Brecht. Also das Gestikulieren des Menschen des ! 
: 20. Jahrhunderts, der seinen Referenzwillen verloren hat, hat 
: etwas oder hat nichts gemeinsam mit dem “Realitatsprinzip,” | 
| und zwar im selben Grade innerhalb wie auBerhalb des Thea- 
: ters.” Eine Zone verletzter Referenz (eine Post-Katharsis) 
! wird auf der Szene prasent, damit sie simuliert, es gabe eine | 
| Referentialitat auBerhalb der Szene. Eine Zone gegliickter 
| VergeBlichkeit angesichts der scheiternden Referenz (eine | 

Past-Katharsis) wird auf Brechts Biihne re-pradsentiert und : 
: wird der “Lésungsversuch” von der “Krise des Dramas” 
| genannt.“ Man kénnte doch die “Krise des Dramas,” die | 

Krise der immer verschobenen/verzégerten Identitat des 
i fraktalen Subjekts als einen Agenten des Simulakrums lesen. 
| Um Realitaét auBerhalb seiner selbst vorzutauschen, simuliert . 
| das Post-Theater, daB es selbst in eine Realitatskrise geraten 
| ist. Die permanente Krise als besonderes Merkmal von 
| Theatralitat, von Erotik. Sie bezeichnet den Gedanken, daB ein | 
| Geschehen realistisch ist, als Selbstmord, auch den Gedanken, ! 
! da8 es unrealistisch ist. : 
| Das Theater soll existieren, um die Illusion von einem : 
| Nicht-Theater vorzutéuschen, um der Realitét Realitat | 
: _zuzusprechen. Dann wiirden die Leute das Theatergebaude so | 
| verlassen, als kénnten sie danach eine Wirklichkeit betreten. 2 

! 58 : 
| | 
| |



Es | - Krassimira Kruschkova | 

| Sie stiirzen also hinaus, als seien sie vorher hineingestiirzt. Als | 

| | ob sie endlich das Risiko eingehen. Dort drau8en gibt es Dinge, | 

die das Leben aufs Spiel setzen—sagt vielleicht der Zuschauer | 
; - und, indem er so spricht, gerat er performativ in diese Dinge, 

| ins Leben. Und wo befindet sich der Mensch, der ins Risiko 

--- geraten ist? Soll das am Anfang von Disneyland geschrieben | 

| - sein? Am Eingang einer Landkarte? Diese Landkarte ist auf 
oa einer Biihne ausgespannt und schreit, was Richard III. immer 

_ schreit: Referenzialitat! Geben Sie mir Referenzialitaét! Einen 
7 ganzen Karl Marx gegen eine Referenzialitat! Doch ein , 

_- gufalliges Zitat (zufallig: wie alle Zitate von “Autoritaten” in 
Bo diesem Text tiber den groBen armen Souffleur B.B., der, indem — 

: er die Zufalligkeit selbst problematisiert, sein eigenes “Auto- | 

eee gramm” immer wieder gern vergiBt™) aus Peter Handkes Ritt _ ce 
iiber den Bodensee: “Stroheim, als er wegschaute, hat zugleich | 

pe zu Jannings, der sich rdusperte, gesagt: ‘Sie wollten etwas os 
sagen?’ Jannings: Nein.”” | | ee 

Beim Geschlechtsakt hat der arme B.B. die Augen offen 
| gehalten. Er sah nur die zweite Person singular. | ee 

p Das war nur ein Raéuspern. | | 

Ba | | ANMERKUNGEN | 

1 J.L. Borges, “Von der Strenge der Wissenschaft,” in Borges, | 
_ Universalgeschichte der Niedertracht und andere Prosastiicke 
(Berlin/Wien/Frankfurt/M. 1972) 71. Vgl. dazu Jean Baudrillard, 

ans Agonie des Realen (Berlin: Merve, 1978) 35. — : 

_ 2 René Magritte, “La Clef des champs” (1933). Pk 

8 Bertolt Brecht, Schriften zum Theater (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 
| 1964) 7: 57. | | : | | 

4 Heiner Miller, Hamletmaschine, Spectaculum 33 (Frankfurt/M.: | 
- Suhrkamp, 1980) 58. | | 

| ieee 5 Vgl. Jacques Derrida, “Die Différance,” Postmoderne und 
_ Dekonstruktion (Stuttgart: Reclam, 1990) 78. 

| 6 Bertolt Brecht, zitiert nach Walter Benjamin, Versuche iiber Brecht 
| (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1966) 35. - 

| | | 59



| The Other Brecht I/ Der andere Brecht I 

| 7 Vgl. Ludwig Wittgenstein, Werkausgabe (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 
| 1963) 1: 85. | 

: ®* Wittgenstein 254. | 

° Baudrillard 38. 

| © Friedrich Nietzsche, Die fréhliche Wissenschaft (Leipzig: Reclam) | 
| 247. | 

: 4 Benjamin 32. | | | | 

: ” Vgl. dazu Jacques Derrida, “Das Subjektil ent-sinnen,” P. Thévenin | 
! und Jacques Derrida, Antonin Artaud (Minchen: Schirmer/ Moser, | 

1986) 60. | 

| ** Heiner Miller, “Brecht und die Peep-show,” Kultura 11 (Sofia, 
| 1991): 7 (auf bulgarisch). 

“4 Bertolt Brecht, Gesammelte Werke (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1967) 
| 15: 49. 

| ** Robert Wilson, “Es gibt eine Sprache, die universell ist,” Aisthesis 
: (Leipzig: Reclam, 1991) 376. 

** Hans-Thies Lehmann, “Fu8note zu Wilsons Hamletmaschine,” 
! Parkett 16 (1988): 40. 

| 17 Vp]. Jacques Derrida, “Die soufflierte Rede,” Die Schrift und die 
! Differenz (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1972) 259-302. 

: ® Wolfgang Bauer, Gespenster (Miinchen: dtv, 1977) 30. 

! * Zur erotischen Figur des unfigurierbaren Affekts der Scham, vg]. 
| Pirandellos Sei personaggi in cerca d’autore. Dazu auch Hans-Thies | 
! Lehmann, “Das Welttheater der Scham,” Merkur 510/511 (1991): 824- | 
| 839. 

| 2° Miller, Hamletmaschine, 59. 

| 21 Benjamin 32. _ | 

| 22 Nietzsche 127. 

| 3 Baudrillard 35. 

60 :



| Krassimira Kruschkova | 

| 24 Peter Szondi, Theorie des modernen Dramas (Frankfurt/M.: 

| Suhrkamp, 1963) 115-121. | 

25 Ve]. dazu Brechts Gedicht “Vom armen B.B.” | 

26 Peter Handke, Der Ritt iiber den Bodensee (Frankfurt/M.: Suhr- 

kamp, 1971) 95. | | 

| | 
| 

| 61



| 

| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

! Bertolt Brecht—Buried under Strasberg. Liquidation or Deve- 
: lopment of Brecht’s Theater Theory in the Training of Actors 
| The reception of Brecht’s thought in the theater and in theater edu- 

| cation is contrasted in the two former German states. A relatively 
! well-preserved Brecht image on the one side faces a partially buried 

| _ image on the other. In West Germany especially the influence of 
: Strasberg diminished Brecht’s presence in the training of actors 2 
| (independently of political developments). Although it may seem | 
| justified to Brecht scholars to seek the “other Brecht” through new , 

| readings and questions, in the framework of actors’ training a “pure | 
: instruction” or method will be less useful than bringing different | 
: theoretical positions into a productive dialogue, even if it is a produc- 
| tive contradiction. Using the concept of gestus and the question of the ) 
3 actor’s “double” and triple” consciousness, the author opens this , 
: dialogue between Brecht and his various partners and antipodes. : 

i Bertolt Brecht—enterré sous Strasberg. La liquidation ou le | 
| développement de la théorie du théatre dans la formation des | 
: acteurs | 
| La réception de la pensée de Brecht au théatre et dans l’éducation 
| théatrale dans les deux anciens Etats allemands est contrastée. D’un 
| coté une image de Brecht plus ou moins bien conservée, de l’autre une 
| image en partie enterrée. En Allemagne de ]’Quest en particulier, l’in- 
| fluence de Strasberg a réduit la présence de Brecht dans la formation 
! des acteurs (et ce, indépendamment des développements politiques). 
| Aussi légitime que cela puisse paraitre aux chercheurs brechtiens de 

| chercher “l’autre Brecht” & partir de nouvelles lectures et de nouveaux 
: questionnements, dans le cadre de la formation des acteurs une mé- 
| thode ou “instruction pure” est moins utile. I] faut plutét que l’on fasse 
| entrer dans un dialogue producteur des positions théoriques diverses, 
2 méme si !’on arrive 4 une contradiction productrice. A l’aide du con- 
: cept du geste et de la question de la conscience “double” et “triple” 

| chez l’acteur, l’auteur conclut en ouvrant ce dialogue entre Brecht et 
| ses différents partenaires et antipodes. 

| Bertolt Brecht-enterrado bajo Strasberg. La liquidacioén o el 
! desarrollo de la teoria teatral de Brech en el entrenamiento de 
| actores | 
! La recepcién del pensamiento de Brecht en el teatro y en la educacién | 
! teatral es contrastada con los desaparecidos dos estados alemanes. 
| : Una imagen relativamente bien conservada de Brecht, por un lado, | 
| encara una imagen parcialmente enterrada por otro lado. En Alema- | 

nia Occidental especialmente la influencia de Strasberg aminora la 
| presencia de Brecht en el entrenamiento de actores (independiente- 
| mente de los acontecimientos politicos). Aunque les pueda parecer jus- : 

| tificado a los especialistas en Brecht buscar el “otro Brecht” por medio 
| de nuevas lecturas y preguntas, en el marco del entrenamiento de ac- 

| tores una instrucci6n pura o método sera menos ttil que traer diferen- 
| tes posiciones teéricas dentro de un didlogo productivo, asf sea una | 
: contradiccién productiva. Usando el concepto de gestus y la pregunta | 
| de la doble y triple conciencia del actor, el] autor abre este didlogo | 
| entre Brecht y sus varios socios y ant{podas. | 

| : 
| 62 :



~ Bertolt Brecht—Unterm Strasberg begraben. | oe 

Abwicklung oder Entwicklung der : | 

- _Brechtschen Theatertheorie in der 

- Schauspielerausbildung? © 

: Hans Martin Ritter | | | 

| | 

a Der Andere Brecht? © | oe 

| Ein rotes Spruchband, in alter Weise “kaémpferisch,” zu- 

7 gleich unverbraucht, neu, gleichsam frisch gebitigelt, verkiindet | | 

| den “Anderen Brecht”—eine “neue Botschaft”? ein neues Ge- 

| sicht des “Alten”? eine eher trotzige Behauptung angesichts _ | 

reduzierter Aktualitét oder verebbender Anteilnahme? Die 
: Stationen: die Theaterkunst des Berliner Ensembles, die “klas- 

oy sischen,” die “marxistischen,” die anarchischen” Stiicke auf 

a dem Theater, im Lektiirekanon der Abiturienten, die Theater- __ 

_ theorie, die Lehrstiicktheorie, die Poesie bis schlieBlich hin zu 
den apokryphen Liebesgedichten der Friihzeit, die Prosa. Die 

-'‘Wirkungsgeschichte Brechts—vor allem im “Westen’—lieBe 

sich darstellen als eine Folge von Nomadenziigen im Rhythmus | 
) - abgegraster Weiden, neben gewissen “Evergreens.” Hat das 8. 

-Symposion der Internationalen Brecht-Gesellschaft ein bisher 

unentdecktes jungfrauliches Gelande betreten? Wohl kaum. 
__.- Die Frage ist, ob die Wirkungen Brechts heute, und damit 

| _méglicherweise auch das “Andere,” nicht weniger mit Blick auf _ 

| einen ausgesparten Brecht, sondern eher auf die Integrations- 

| - gonen aufzufinden waren, in denen sich das Erbe Brechts mit _ 

anderem, vielleicht unerwartet oder gar tiberraschend ver- 

bunden hat oder verbinden lie8e. Ein Blick auf die Wirkungs- | 

- geschichte Brechts im Theater l48t das vermuten. Einesteils 

scheint es, daB die wohl unabweisbare “Wirkungsloskigkeit” 

des Klassikers Brecht die gesicherte Etablierung seiner Stiicke | 

auf den langlaufigen Spielplanen geradezu begriindet hat, 

_—s wahrend die von ihm propagierte “Spielweise” sich gerade dort 

oe verfliichtigt, wenn sie sich nicht krampfhaft in besonders — 

eS ausdérrenden Resten halt. Auf der anderen Seite hat sich tiber 

einen bestimmten Regiestil, der tiber vorhandene Sttick-— 
| strukturen souverdn oder gar unverfroren verfiigt, auch diese 

, (“antinaturalistische”) Spielweise indirekt weiterentwickelt und 

| sich mit anderen Elementen und Stiicken verbunden. Zu 

denken ist an die Gebrochenheit der Dramaturgie und der : 

| Auffiihrungsstruktur in Einar Schleefs Frankfurter Inszenie- _ |



| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| rungen (etwa Vor Sonnenaufgang von Hauptmann), an Frank 
! Castorf (Berliner Volksbihne), aber auch an die legenddre 

| Tasso-Inszenierung Peter Steins, an den Peer Gynt der Schau- 
: bithne Berlin, zu denken ist an Heiner Miillers Inszenierungen, 
i aber auch an Shakespeares Sturm in der Inszenierung Peter 
! Brooks. Sie alle sind, wenn nicht auf unmittelbare, so auf eine 
| “subkutane” Art den Theatervorstellungen Brechts verpflichtet. 
3 In der Ausbildung zum Theater sind diese Wirkungs- : 
| prozesse teils ahnlich, teils ganz anders verlaufen. In der : 
| _ ehemaligen DDR hat sich eine Art “genormter” Verbindung 
| brechtscher und stanislawskischer Methoden etabliert, die das | 
i Recht-Erkannte konservierte und das Schlecht-Erkannte | 
: ausmerzte oder als “birgerlich” brandmarkte. In den “alten 

Bundeslandern” stand eher der Wechsel an: dem Rhythmus : 
| des “neuen Angebots” folgend: die Neuentdeckung Stanis- 
| lawskis, vor allem Strasbergs, in Grenzen Michael Tschechows, 
: daneben—eher auf das Freie Theater und seine Workshop- 
| kultur bezogen—Meyerhold, Artaud und Grotowski; vielfach, 

aus einer Sehnsucht nach Sicherung durch eine Ausbildungs- 
: methode, der wechselnde oder konsequente Griff nach einer 
| Autoritat, die ihre Schliissigkeit in sich selbst reprasentierte. 
| Was sich auf der einen Seite dementsprechend “positiv,” und 
| damit zugleich konservierend auf die Wirkungsintensitat des | 
| Brechtschen “Modells” auswirken mufte (in der ehemaligen 
| DDR), stand auf der anderen Seite im Konkurrenzkampf 
| gegenlaufiger oder zumindest anders gerichteter Stromungen, 
: und sei es nur der traége und undefinierbare Hauptstrom des 
| Theaters wie der Ausbildung tiberhaupt. — : 

Als einer der Antipoden Brechts hat sich dabei vor allem 
— Strasberg erwiesen, mit der Akzentuierung der authentischen 
: Emotionalitat des Schauspielers—bei Brecht in der Tat nur 
: anreflektiert—und der Gegenwartigkeit seines Fihlens und 
| Handelns—bei Brecht gebrochen in der “epischen” oder | 
3 “dialektischen” Haltung eines erzéhlenden Schauspielers, der | 
: Vergangenes in Gegenwéartigkeit einholt. Nach der etwas | 
| abgeebbten Workshopwelle der Strasberg-Schiiler gibt es an | 
! verschiedenen Ausbildungsstaétten schon eine Art etablierter | 
| Strasberg-Enkel-Generation, die mit gelegentlich fast klerika- : 
! lem Eifer etwas wie eine “reine Lehre” vertritt (und damit ein : 
i Theaterverstandnis aus dem Amerika der vierziger und 
| fiinfziger Jahre). Es ist zu vermuten, daB auch die derzeit noch | 

| auf Brecht-Stanislawski “eingeschworenen” Schauspielschulen 
| der neuen Bundeslander sich dieser—notwendigen—Herausfor- 
| derung nicht werden verschlieBen kénnen und wollen. Droht . 

| 64 : 

| | 
| |



| | | Hans Martin Ritter | 

| | also auch hier die “Abwicklung” Brechts, und damit Altenteil, — 

| Schattendasein, Gnadenbrot und stummer Ahnenkult, wenn ee 

— nicht gar Befreiung von ideologischer Altlast? | | 

- Unabhangig von dem sinnvollen Verlangen nach einer 

mo schliissigen Ausbildungsmethodik fragt es sich allerdings , 

eee - generell, ob es sinnvoll ist, an reinen Lehren dieser Art fest- / 

/ zuhalten oder sie wiederzubeleben—und sei es auch der _ 

| “andere Brecht.” Die ehemaligen Ansatzpunkte und der dsthe-— | 

| tische, politische und kulturelle Bezugsrahmen sind bei all 

- diesen “Lehren” in jedem Fall tiberholt und unaktuell gewor- | 

a den. Ich meine, da8 der “andere Brecht” nicht unbedingt ein 

: ‘neues Bild Brechts erfordert, eher einen “auswahlenden Blick,” 

| der das historisch Notwendige und damit auch Begrenzte von | 

| dem immer noch Wichtigen und Verwendbaren trennt. Aufgabe _ 

| ist dariiber hinaus, die verschiedenen Theorien und Praxis- — | 

es entwiirfe innerhalb des Komplexes “Theater” und zur Erhel- ke 

lung dieses Komplexes auf ihre Bertthrungszonen hin zu unter- 

| suchen. Was wird sichtbar, wenn man sich im Anschaun dieses | 

) - Phdnomens und der Prozesse, die es konstituieren, unter- | 

| schiedlicher Augen bedient, auch der Brechts? Der “andere 
| Brecht” ware also durchaus ein “enthistorisierter” Brecht, 

| einer, der seine Ansichten aus seinen besonderen Zwecken und 

: : _ der damit verbundenen “Rechthaberei,” dem protestantischen 

: “Das ist,” entla&t und sie dem heutigen Dialog freigibt, der | 

“dialogfahige Brecht” also, der er zu Lebzeiten aus vielen 

Griinden und in dieser Hinsicht nicht hat sein kénnen. Undso 

- hatte ich mir das Spruchband des Symposions weniger unver- - 

sehrt und glatt, sondern eher zerrissen, zerfranst und gestiickt - | 

| gewiinscht, die “Vorschlige” Brechts mit Vorschlagen anderer 

| versetzt und erginzt. | | | | - 

-- Der subkutane Dialog um das Theater und seine Ele- | 

a - mente | en | 

: Selbstverstandlich hat Brecht zu Lebzeiten durchaus — 

| - Dialoge der angesprochenen Art gefihrt, vor allem—und in | 

sich standig differenzierender Art mit der Position Stanis- 

lawskis. Interessant ist es auch, die friihe Brechtrezeption von 

- gcheinbar brechtfernen Schauspieltheoretikern und -praktikern | 

, | zu verfolgen, die heute innerhalb von Ausbildungskonzeptionen 

und Methodendiskussionen hoch gehandelt werden wie Lee 

| Strasberg, Peter Brook, George Tabori oder Eugenio Barba. _ 

| Wie verstehen oder mif8verstehen sie ihn, wo oder wie beziehen 

| sie sich auf Brecht? Wo tiberschreiten sie ihn? Es scheint mir | 

a | | - see



| | 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| jedoch noch wesentlicher, den subkutanen Dialog freizulegen, 
| | den sie in der Sache gefiihrt haben, ohne davon im eigentli- 
| chen Sinn zu “wissen.” Wo also hért der eine auf zu denken, 
i wo denkt der andere weiter? Wo und wie taucht ein bestimm- 
| tes Phdinomen hier und dort auf? Wo sind die Verbindungs- 
| stticke fiir das jeweils Nicht-Reflektierte dieser Ansatze? Diese 
| Fragen richten sich tiber die angesprochenen Namen hinaus : 
| auch an Tschechow, Grotowski und Artaud. Uns, an den Sach- . 
| verhalten interessiert und nicht an den beschrankten Verhalt- 
| nissen und Sichtweisen bestimmter Einzelner, interessieren | 

nicht die “Scheuklappen,” sondern die Details, die sozusagen | 
| aufgrund dieser Scheuklappen diesen Einzelnen genauer in : 
| den Blick gekommen sind. In diesem Sinn sind Wissen, | 
| Erfahrung, theoretischer Entwurf Brechts (und anderer) neu 

! durchzusehen und zu vergleichen, nicht in erster Linie, um ein , 
| neuartiges oder kompletteres Bild Brechts zu gewinnen, | 
! sondern um einer tieferen Einsicht in die Sache “Theater” und 
| vor allem der Ausbildung fiir das Theater willen. 
| Brecht hatte zeitlebens vor allem zwei Aspekte des 
: Theaters im Auge: | | 

! -den Widerspruch zwischen Spielen und Erleben, zwischen 
! Darstellen und Kommentieren, zwischen Person und Figur 
| des Schauspielers, und 

! -den Begriff des “Gestus’—sowohl im Sinne eines 4ds- 
: thetischen Strukturprinzips wie auch eines Prinzips des 
| dsthetischen Verhaltens auf der Biihne, als eines Treff- 
| und Ausgangspunkts von sozialen Prozessen mit einem 
! Innen- und einem Aufenaspekt: innere Haltung und 
| Handlungsdisposition, 4uBRere Haltung, Gebarde, Hand- 
! lungsansatz, Handlung. 

| | Beides hangt insofern unmittelbar miteinander zusammen, als 
| die Auswahl der Gesten, ihre Entstehung und Uberlagerung, 
| die Umwandlung des Beobachteten in das Vollzogene, des 

| Erfahrenen in das Gestaltete, des Verhaltens in schauspieleri- 
: sches Handeln eben diesen Widerspruch voraussetzt, aus ihm . 
| lebt und zugleich die eigentiimliche Prasenz auf der Biihne : 
: bewirkt, die eine andere ist als die im Leben. 
! Der Dialog, der hier freizulegen ist, mu8 dennoch gewisser- | 
: mafen in unterschiedlicher Besetzung gefiihrt werden, und | 
: dies kann hier auch nur ansatzweise und eher exemplarisch : 
| geschehen. Der Begriff des Gestus 148t sich vor allem in Bezug | 
| setzen zu den “Abschnitten” und “Aufgaben” bei Stanislawski, | 

| 66 | 
| |



Hans Martin Ritter 

| zur “psychologischen Geste” bei Tschechow und zum Begiff des 

“sats” bei Barba, dartiber hinaus waren Meyerhold, auch | 
Artaud und Grotowski einzubeziehen, als aktuelle Erscheinung 

eines “gestischen” Theaters bestimmte Produktionen der 

Ariane Mnouchkine. Angesprochen sind zugleich elementare 

Fragen der Atem- und Bewegungsphysiologie und psychologi- 

sche Fragen zum Komplex Sprechen-Denken-Handeln. Der 

Widerspruch zwischen Erleben und Darstellen findet mit 
Stanislawski, Wachtangow, Strasberg, Tschechow, weiter mit 
Artaud und Grotowski Gesprachspartner. | 

- Zur Diskussion des Gestus-Begriffs | | 

Vom Gestus-Begriff her la8t sich das gesamte Theaterdenken 
Brechts begreifen und erschlieBen. Er betrifft die Buhnenhand- 
lung in sich, die Tatigkeit des Stiickschreibers, die Dramatur- 

gie seiner Textvorlage, die Behandlung des Verses, die Musik 

und ihre Ausfiihrung, die Gestaltung des Biihnenraumes, der 

Requisiten—als eine asthetische Erscheinung in ihrem Verweis 

auf einen mehr oder weniger groBen Ausschnitt sozialer 

Wirklichkeit—und bietet so sehr unterschiedliche Ansatz- 

punkte fiir einen Dialog der angestrebten Art. In seinem 

eigentlichen Sinn betrifft er die Bihnenhandlung selbst und in | 

ihr das kérperliche Ereignis in seinen Relationen zum gesam- 

| ten Spektrum des Psychischen, das dieses Ereignis bewirkt 

| oder von dem es ausgeht, und zum sozialen Spektrum inner- 
halb der Theatersituation, der Kommunikation auf der Biihne 

und im Theater als Ort éffentlicher Kommunikation tber- | 

| haupt: ein “absonderbarer Vorgang,” andere Vorgange “auslé- | 

send,” ein “Komplex von Gesten, Mimik, Aussagen, die ein 

| Mensch an einen anderen richtet,” die “Gesamthaltung vieler” 

und die “Grundhaltung” eines Menschen; er kann von einem 
anderen Gestus abgelést werden, sich mit ihm in “auffalligen 

Knoten” verkniipfen, innerhalb eines anderen Gestus erschei- 

nen (wie der Gestus des “Allezeugenanrufens” im Gestus der 
“Trauer”).’ | 

Brecht selbst beschreibt zwar den Gestus, und was es mit 
_ ihm auf sich hat, in vielfaltiger Weise, aber aufer der Grund- 

forderung: “Alles Gefiihlsmaf8ige muff nach aufen gebracht 
werden, das heift, es ist zur Geste zu entwickeln,” gibt — 

| er—zumal dem jungen Schauspieler—kaum Hilfen, wie denn 
| dieser Gestus sich einstellen oder wie er erzeugt werden 

kénnte.” Brecht geht es vor allem um ein dsthetisches Gestal- 
tungsprinzip, nicht um methodische Anleitung. Damit bleiben 

67



| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

aber bestimmte Fragen des schauspielerischen Prozesses offen. 
| Das Prinzip des Gestischen, mit dem Brecht die Méglichkeit 
: gewinnt, Vorgdnge und Erscheinungen sozialer Art in “Gesten” 
| zu zerlegen, findet eine Entsprechung in den “Abschnitten” 
: | und “Aufgaben” bei Stanislawski. Abgesehen von bestimmten 

| Unterschieden im Verstandnis dieser Elemente, findet Stanis- 
| lawski eine ahnliche Méglichkeit der Gliederung eines Hand- ) 
' lungsweges, der bewu8ten Erfahrung von Abschliissen, Zasu- 
| ren, Anfangen, Wendepunkten als Momenten eines Mikrokos- | 
| mos innerhalb einer groBen Form oder “durchgehenden Linie” 
i von Handlungen. Der Begriff der “schépferischen Aufgabe” | 
| psycho-physischer Art, die dann “organisch aus dem Abschnitt : 
| hervorgeht” oder ihn (umgekehrt) “hervorbringt,” kennzeichnet | 
| einmal das methodische Interesse Stanislawskis, bringt aber | 
| mit dem Arbeitsprinzip des “ich will,” das jede Aufgabe enthalt | 
| (“Ich will—was?—tun?”), zugleich etwas Neues an Einsicht in | 

| den schauspielerischen Produktionsproze8.* Einmal markiert 
| das "Ich will” die Schnittstelle, an der eine psychische Energie 
! sich in eine kérperliche verwandelt, zum andern kennzeichnet 
: sie jede schauspielerische Handlung als “intentional,” was im 
: Alltagsverhalten, auch nicht im Verhalten der Figur, die aus 
| der intentionalen Schépfung des Schauspielers hervorgeht, 

: keineswegs der Fall ist. ee | 
| Uber die reine Setzung des “Ich will” bei Stanislawski | 
: hinaus fihrt der Begriff des “sats” bei Barba, der den Vorgang 

des “Ich will” von der Seite des kérperlichen Ereignisses her 
! beschreibt. Der “sats” (das skandinavische Wort bedeutet etwa 

| Ansatz) ist nach Barba eine “Energieladung,” die “gesammelte 
: Energie als Ausgangspunkt fiir eine Handlung im Moment, in 
| dem wir alle unsere Krafte konzentrieren, bevor wir sie in eine 

Handlung lenken.” Das Modell Barbas ist die Startposition des 
| Laufers—sie enthalt im Ansatz des Starts zugleich das Ziel. 
| “Nur in Hinblick auf etwas ganz Genaues formt sich die 
i individuelle Energie zu einer genauen Aktion.” Und zwar wirkt 
! sie sowohl in Richtung der gedachten Aktion als auch—antago- | | 

nistisch—in ihre Gegenrichtung; nicht unwesentlich ist dabei 
| das Widerspiel der Sinne (in Richtung des Ziels, der Willens- 
| bewegung) und der kérperlichen Absetzbewegung von dem 

Nicht-Gemeinten, der Abdruckkrifte.* Der “sats” als Energie- : 
ladung in einer natiirlichen Dialektik der Krafte enthalt so in | 

! gleichsam mikroskopischer Dimension nicht nur die “Startposi- 
: tion” einer jeden Handlung, sondern zugleich die Ganzheit der 
: Handlung selbst bis zu dem Punkt, fiir den die Willensbewe- 
| gung die kérperliche Energie konzipiert. Diese Gedanken : 

| 68 

: |



S | | | _ Hans Martin Ritter _ | 

- lassen sich in zweifacher Weise an Begriffe Brechts riickkop- : 
| - peln. Dessen Prinzip des “Nicht-Sondern,” das in jeder Hand- | | 

lung zugleich die Entscheidung gegen eine andere, vielleicht 

| auch mégliche bewahrt, und damit grundsatzlich das dialekti- _ a 

_ sche Theaterverstandnis, zielt ebenfalls auf eine “Absetzbewe- : 

: gung,” die mit Barba als ein Zustand antagonistischer K6rper- 

- spannungen verstanden werden muB. Ebenso sind die “auffal- 

| ligen gestischen Knoten” oder “Wendungen” Orte der Energie- | 

2 verwandlung; sie sind kérperlich dadurch “auffallig,” daB die 

-_ ankommende Endenergie eines Handlungszuges, einer Geste, _ 

aan eines “Gestus” also, in einen neuen “sats” eingeht oder dieser | 

- gich aus ihr in kleinen Stufungen neu bildet. Ahnlich sind 

| - gestische Widerspriche, Schichtungen, Ein- und Uberlage- 

-rungen kérperlich-zu verstehen als sich verbindende oder 

foe gegensatzliche Energieansatze oder -dispositionen, die Hand- | 

me lungen, Gesten entstehen lassen oder auch unterdriicken. | 

| _ Widerspriichliche Energieansdtze dieser Art sind iibrigens — 
| | auch in vielen Beispielen Stanislawskis angelegt: beim Wei- 

-- nenden, der verbergen will, da8 er weint, beim Betrunkenen, _ | 

| _ der niichtern scheinen, beim Geizigen, der freigebig sein will. | 

Nicht alle Gebdrden, aber diejenigen, die vor allem fir die | 

Se Buhne interessant sind, lassen sich verstehen als eine ange- 
: setzte und zugleich nicht vollstandig durchgefiihrte Handlung, 

also eine Verkérperung der Intention. Als eine solehe Gebarde 

| enthalt sie den Energieansatz (sats) der Handlung und eine 
- Grundbewegung, in der die Handlung noch “in nuce” oder “in 

oe  gtatu nascendi” enthalten, erkennbar und spiirbar ist. “Dro- 

| hen” mit erhobener Faust etwa ist in diesem Sinn keine _ 

- Handlung, sondern eine Gebiarde (Geste), verweist aber auf die 

So - Handlung “Schlagen.” Ahnlich kann diese urspriingliche Hand- | , 

lungsenergie auch im Wort laut (Wortlaut) werden. Michael a 
-Tschechow spricht in diesem Sinn von der “Gestalt hinterm _ 

: Wort.” Seine “psychologische Gebarde” oder “Geste” bezieht | 

sich allerdings nicht so sehr auf den Energie-Ansatz einer _ 

- _ Handlung, sie ist vielmehr die Verkérperung einer gestischen — 
- Grundform, aus der Gesten und Handlungen im einzelnen sich _ 

a artikulieren und aktuell herausbilden.” Sie geht dem kérper- 
lich-intentionalen Verhalten bis zum Ausgangspunkt nach und © | 
beriicksichtigt dabei zugleich die charakteristischen Formen, _ 

_ die eine wiederholte Willensbewegung, sich wiederholende 
_ Handlungsansatze, auch in den widerspriichlichen, sich gege- 

benenfalls untereinander behindernden und unterdriickenden 

Tendenzen im Kérper hinterlassen. Die Kérperlichkeit der | 

| Figur wird also gepragt von einer grundlegenden, allgemeinen wee 

oe | 69



The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

: Handlungsintention oder -disposition. Von Brecht her formu- 
| liert ware dies ein “Grundgestus,” von Barba her ein Grund- 
: “sats,” unabhangig davon ob dies jeweils die ganze Rollenge- 
| stalt betrifft, bestimmte Phasen ihres Handelns, das Verhalten 

: in einer Szene oder an markanten Punkten einer Szene. Die 
: Forderung Brechts, “alles Gefiihlsmafige...zur Geste zu ent- 
| wickeln,” scheint sich mir so tiber die angedeuteten Stationen | 
| schrittweise aufzuschlie8en—sowohl vom Vorgang selbst als 
! auch vom methodischen Vorgehen her. 

| Das BewuBtsein des Schauspielers—doppelt und drei- | 
: fach | 

| Die Vorstellungen zum Gestus, zum methodischen Prinzip | 
| des “Ich will,” zum “sats” und zur “psychologischen Geste,” die ! 
: hier in dem skizzierten “Dialog” zu einem geschlossenen 
: Gedankengang zusammengefiihrt werden, gehen von der Pra- 
2 misse aus, daB die Situation auf der Bihne fiir den Schauspie- 
: ler von einer Auseinandersetzung zweier psychischer Zustande 
| bestimmt wird, die sich in unterschiedlichen, aufeinander 
| bezogenen Kérperspannungen duBert. Intentionen, Gesten, 
: Worte, Handlungen finden ihren eigentiimlichen Widerstand | 

| im KG6rper selbst, von dem sie als Aktion ausgehen kénnen. Ich 
: kann meinen Ko6rper, d.h. mich selbst, iberhaupt nur als 
| Widerstand spiiren und damit als formbar fiihlen, wenn ich 
: mich in mir gleichsam von mir trenne, wenn ich also einem 
| schépferischen Zustand in mir ein Geschépf, einem gestalten- 
: den ein gestaltetes Ich gegeniiberstelle. Dieser Vorgang ist 
i besonders schén ausformuliert in dem Monolog Hamlets (II,2), _ 
| in dem er tiber die Vortragsweise des alten Schauspielers und : 
| seine Schilderung der Zerstérung Trojas nachdenkt (und der 
: auch dem Erinnerungsbuch Strasbergs Ein Traum der Leiden- 
| schaft seinen Titel gab): : | 

: Ist’s nicht erstaunlich, da& der Spieler hier | 
| bei einer bloBen Dichtung, einem Traum 
: der Leidenschaft, vermochte, seine Seele | 
! nach eignen Vorstellungen zu zwingen, _ | 
| da8 sein Gesicht von ihrer Regung blaBte, | 
, sein Auge naB, Bestiirzung in den Mienen, : 
| gebroch’ne Stimm’ und seine ganze Haltung : 
| gefiigt nach seinem Sinn. Und alles das um nichts. ! 
| Um Hekuba! Was ist ihm Hekuba?® : 

| 70 | 

| |



Hans Martin Ritter 

Dem Spieler wird blofe Dichtung zum (eigenen) Traum der 

Leidenschaft, die seine Vorstellungen aufwiihlt. Aber es wird | 

eine Kraft dagegengesetzt, die seine Seele und ihre Regung 

nach diesen Vorstellungen zwingt, als Verdénderung des Auges, 

der Mienen, der Stimme, der ganzen Haltung in Erscheinung 

zu treten, als Ausdruck des Kérpers also. Diese Wirklichkeit 

aus nichts wird zur Gestalt ausgeformt—nach seinem Sinn. 

Und dies wird schlieBlich nicht als Ausdruck allein neu | 

erfahrbar, sondern als etwas dariber Hinausgehendes, 

Erstaunliches: als Ausdrucks-“Kraft.” 

Es ist ebenfalls erstaunlich (oder gerade nicht), da8& bei 

allen Kontroversen und unterschiedlichen dsthetischen Akzen- 

tuierungen die Kontrahenten und die offenen oder geheimen 

Biindnispartner des theatertheoretischen und -praktischen Dis- 

kurses sich tiber diese Doppelung des BewuBtseins einig sind— 

| soweit sie sich tiberhaupt damit beschaftigen, “ein literarisches 

in ein theatralisches Kunstwerk umzuwandeln” (Tschechow). 

Schon der Begriff der “Aufgabe,” die den schépferischen Proze8 

| steuert, markiert den Zwiespalt, in der Spannung zwischen 

“Frleben” und “Verkérpern” ist er grundsatzlich gegeben, in 

den Arbeitsformen der “Psychotechnik” wird er systematisch | 

abgetastet, und obwohl fiir Stanislawski die “Verheimlichung” | 

und letzlich die Auflésung dieses Zwiespalts im quasi naturli- 

chen Handeln subjektives Ziel ist, die “Uberaufgabe” halt ihn : 

| stets gegenwartig. In ihr “vertritt der Schauspieler...die 

| Gesellschaft gegeniiber seiner Figur” (Brecht).’ Und so bejaht 

Stanislawski—gleichsam mit einem lachenden und einem wei- - 

nenden Auge—am Ende das Gleichgewicht der widerstreben- 

den Kriafte: “Der Schauspieler lebt, er lacht und weint auf der 

Biihne; doch lachend und weinend beobachtet er sein Lachen 

und Weinen. Und in diesem zwiesp4ltigen Dasein, in diesem 

Gleichgewicht zwischen Leben und Spiel liegt die Kunst.” 

Brecht, der die Briiche und Widerspriiche liebt, beschreibt 

in seiner entsprechenden Formulierung eher den schwierigen 

ProzeB der gestaltenden Arbeit als fortdauernde Ausein- 

andersetzung zwischen “Spielen” und “Erleben”; das Ziel ist 

| hier wohl weniger ein “Gleichgewicht,” bestenfalls eine in 

Augenblicken und immer risikoreich ausbalancierte Spannung: 

“In Wirklichkeit handelt es sich natirlich um zwei einander 

feindliche Vorgange, die sich in der Arbeit des Schauspielers 

vereinigen (das Auftreten enthalt nicht nur ein bifchen von 

| | dem und ein bi&chen von jenem). Aus dem Kampf und der 

- Spannung der beiden Gegensatze, wie aus ihrer Tiefe, zieht 

| der Schauspieler seine eigentlichen Wirkungen.” In dieser 

: 71 |



! The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| Formulierung ist dann auch starker der kérperliche Span- | 
| nungszustand zweier unterschiedlicher (“antagonistischer”) 
2 Handlungsansatze oder “Grundgesten” angesprochen. _. 
| Ahnlich scharf, wenn auch zwischen anderen Kraften, ist 
| dieser Zwiespalt bei Strasberg ausgesprochen. Hier besteht er 
: zwischen der emotionalen Gegenwartigkeit des Erlebens und 
! dem gestalterischen Willen und der in ihm angelegten “Kon- : 
: trolle’: “Wenn der Schauspieler den Augenblick der héchsten | 

! Intensitat erreicht, muB er imstande sein, die Konzentration 
| seines Wahrnehmungsvermigens aufrechtzuerhalten, sonst | 

! gerat sein Wille auBer Kontrolle und er wird vom emotionalen | 
| Erlebnis fortgerissen.” "Das eigentliche Ziel der Ubung zum | 
| emotionalen Gedichtnis besteht ja darin, den emotionalen 
: Ausdruck unter Kontrolle zu bringen.” Aber auch hier gibt es 

eine Art Vereinigung der widerstrebenden Krafte, eine wech- 
| selseitige Stimulation von emotionaler Intensitat und Kon- 
| trolle, ein auch als kérperlichen Spannungszustand antagonis- 
| tischer Kriéfte verstehbares Wechselspiel, wie Strasberg aus 
: der Arbeit mit einer Schauspielerin ableitet: “In dem MaBe, in 
| dem sie fahig ist, dieses Erlebnis neu zu schaffen, entwickelt 
: sie auch die Fahigkeit, den Ausdruck ihrer Emotionen auf der 

Biihne zu kontrollieren.””° 
: Noch eine Spur einsehbarer wird die Mehrspurigkeit des | 
| schauspielerischen BewuBtseins in den Vorstellungen Tsche- 

chows. Er spricht von drei unterscheidbaren Ich-Instanzen : 
; oder Ich-Zustanden, dem Alltags-Ich, das in den zugehérigen 
| K6érperzustanden, Vorstellungen und emotionalen Erfahrungen 
: zum “Baumaterial” wird und sich aus der Verantwortlichkeit 
: fir den GestaltungsprozeB zuriickzieht und dem hoheren 

: schépferischen Ich die Fihrung abtritt. Dieses héhere Ich 
: beherrscht den schépferischen ProzeB, formt das “Baumate- 
| rial,” macht den K6érper empfanglich fiir “die schépferischen 
i Impulse,” “entschlackt” die Alltags-Gefiihle, “oft unbedeutend 

| und undsthetisch und sogar verfalscht durch Unzulanglich- | 
: keiten und Unwahrheiten”: “Reale, im Leben gehegte Gefiihle 
! hemmen Inspiration; und umgekehrt: Inspiration hangt nicht 
| ab von realen Gefiihlen.” Sie miissen vom Alltags-Ich abgelést, | 
| zu reinem Material werden. Ihre neue Qualitat ist, daB sie | 
| “mit-empfindend” sind und so zur emotionalen Substanz der 
| darzustellenden Person werden kénnen. Die dritte Ich-Instanz, . 
| das “dritte Bewuftsein gehért dem von dir geschaffenen Cha- : 
| rakter,” es ist die geistige Schépfung des héheren Ich: “Deine | . 

: schépferische Individualitat erschafft es liebevoll wahrend der : 
| Auffihrung.” In diesem—dem eigentlich schépferischen—Vor- ) 

| 72 !



| —— 7 _ Hans Martin Ritter : 

gang auf der Biihne erhdlt auch das in den Hintergrund getre- - 

tene Alltags-Ich eine “produktive” Funktion: “Es erfillt die ee 
a Mission eines Regulators.” ”Es ziigelt die Inspiration des og 

- hdheren Ich und sorgt fiir eine korrekt ausgefiihrte Spielhand- 

lung.”"! In diesen Vorstellungen Tschechows ist der ganze 

| komplexe Zusammenhang von Widerspriichen, psychischen — | 

| Schichtungen, mit- und gegeneinander wirkenden Kraften noch | 

- ginmal einsichtig auseinandergelegt. Zugleich wird deutlich, - 

- daB es eben dieser Widerspriiche, Schichtungen und Wechsel- 

- wirkungen grundsiatzlich bedarf, um das Ereignis auf der 

| Biihne Wirklichkeit werden zu lassen. : | er 

iS ‘Brecht und die Anderen | - 

eae Bei diesem kleinen Diskurs zwischen Brecht und anderen 

handelt es sich um eine Skizze, sozusagen um ein erstes 

| Gesprach unter meiner Moderation. Es war nicht die Absicht, 

| die angesprochenen Themen systematisch auszudiskutieren, | 

. | noch die unterschiedlichen “Positionen” vorschnell zuharmoni- _ 

 sieren. Es ging mir letzlich auch gar nicht um die Disputanten 

und ihre spezielle “Meinung,” die eben als “Meinung” auch 

nicht ablésbar ist von den Verhdltnissen, in denen sie ge- | 

arbeitet haben, und den Zielen, die sie dort verfolgten. Aber die _ 

- Gedanken, die ihnen bei dieser Arbeit kamen, und die Er- 

eae kenntnisse, die sie aus ihr zogen, sind ja immer zugleich 

Gedanken und Erkenntnisse zur Sache, und zwar zu einer 

Sache, die zu durchleuchten, die Gedanken und Erkenntnisse 

--——--s @ines einzelnen aus vielen Griinden nicht ausreichen, zumal | 

immer das unausgesprochen und unreflektiert bleibt, was dem 

| _jeweils einzelnen selbstverstandlich scheint, was ihm nie zum | 

Eu Problem wurde und damit in Blick und BewuBtsein kam oder 

oe fiir das er kein Sensorium besa&. In gewissem Sinn bedarfes _ 

der “Verfremdungen” durch ein Herauslésen des einzelnen  _ 

| Gedankens aus seinem urspriinglichen Verwendungszusam- 

| menhang und seine neue Verknipfung in einer vielleicht 
~ neuen Umgebung, damit er wieder fruchtbar und aussagekraf- 

| tig werden kann. Die ware durchaus auch ein brechtsches 

a Verfahren. So sinnvoll es ist, die Brechtexegese der Brecht- 

| experten weiterzutreiben, so unsinnig ware dies in dem ange- 

_ sprochenen Arbeitszusammenhang der Schauspielausbildung, — 
so unsinnig ware es, gerade das Vergangene, Zeitgebundene, _ 

- Héchstpersénliche, also Abgelegte, zum “Modell” zu machen, | 

wo es um heutiges Theater und woméglich das von morgen | 

geht. Aber das gilt fiir alle Teilnehmer des Disputs. Sie sind 

| | ae | . 73



| 

| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

interessant und stimulierend nicht so sehr als einzelne, 
: sondern im Rahmen eines fortdauernden Dialogs um die Sache 

des Theaters. | 

| ANMERKUNGEN 

1 Der Begriff des “Gestus” ist ausfiihrlich diskutiert in Hans Martin 
| Ritter, Das gestische Prinzip bei Bertolt Brecht (Kéln: Prometh, 1986). | 
| Die Formulierungen Brechts finden sich in den Gesammelten Werken . 

2 (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1967) 15: 409, 16: 753 und 12: 458. 

| 2 Brecht 15: 345. : 

! * Konstantin S. Stanislawski, Die Arbeit des Schauspielers an sich i 
| selbst I (Berlin: Das europadische Buch, 1981) v.a. 131ff. : 

| * Eugenio Barba (Odin Teatret), Bemerkungen zum Schweigen der 
| Schrift (Schwerdte: Theaterassoziation, 1983) 34ff. 

| * Michael Tschechow, Werkgeheimnisse der Schauspielkunst (Zurich 
: und Stuttgart: Classen, 1979) 61ff., und Tschechow, Die Kunst des 
| Schauspielers, Moskauer Ausgabe (Stuttgart: Urachhaus, 1990) 45ff. 

: ° Is it not monstrous that this player here, 
| But in a fiction, in a dream of passion 
: Could force his soul so to his own conceit 
| That from her working all his visage wanned, 
: | _ Tears in his eyes, distraction in his aspect, 

A broken voice, and his whole function suiting | 
| With forms to his conceit? And all for nothing! 
! For Hecuba! | 
| | What’s Hecuba to him... —_ 

po ” Brecht 16: 863. 

§ Stanislawski 289. | | | 

| ® Brecht 16: 703. | 

| *’ Lee Strasberg, Ein Traum von Leidenschaft (Minchen: Schirmer, : 
| 1988) 141f. und 178. | | : 

|  Tschechow, Werkgeheimnisse, 79ff. | 

S 74 : 

| |



t 
, ve 

. es a : 
’ ’ . 

e . . ? ~~ Y fs So 

— fe Ss ge7 a, . > or? 7 . 

fo o ww re - od - os = Voss PS 

. ” ra A st DF IP 

wt , nS Ss, ee Ae ee 

Coe See Ege yy \ 3 SE 
° ae a - mw NN 3 es 

<, ¢ ° ee ? oh I eee = [BBE BE FP’: | 
. a ern pie Aa |“ ABS 

s 2 “ 7 ~ ‘ : 

. a a’ r ~ . A ws . sg 

* . —) 4 oe Cat = 

5. —s (a> - > > : 
: . . Pa — Sis —<t- qe 

. e ? = - 

ata Oa ar me Pe. 
. ey ants a . “ . 7 ~e » “ rf 

a re ees Se ZO. 
ys CF ig ae Pa a: a Ee , @ io “ a sf 

_ 4 > SH LE EE ns ia 

se ag eee ree) Se wes a, 
Vos $ eS AK Pia 7 eT Poe ~ ~ ae Se fad cog 

GNI OS ey oo Ae 

: FgEI A Ean 5 \ eT Pe MLSS > 
> een N meray ee Lee yor ve p " 

3 Seen > - : sins DD 

, rut ZB ioe Ya> Pepe P . co te OR a 

. x —s 4 Ves * tS Rate a 
4 a ae $3». \S ~aA : Ly , a oa = a ee 3 

ios ‘ : as Se . ¢€ v AY Ye [ n ne ; = “9 73 a os SBS OF Re 
. | . s aE —fa ON ytd, moa i eS at ma So re a ov) » B 

ZH& GES Sl: 3° ee ge a> 
POF F272 EN a cane ere 3 Boy a howe ~ oe 

a? 5 or eee a 
. « “45 - =. 7 << ; oe ~_ eG <6 - ° ? r 

© ge PIS, oni€ Soe . PF 
’ i - - - " g 
. = s > ‘ e cy 0 as — 

ros c ant A CC? - <a) o? 
— <e J _— <. - = : =i 2 > ew 

. ss a peor Som 

° ’ . \ Q\ a , > ei “> “ 

' \. 2 p woe ¢ 

1) NX , . fe LF: < = 
s 7. XQ ‘ > —— ‘ . ? 

, < 4 SF Nos a” 2 

+ 1 <p e Ne Ss —_ ’ 

° ~~ SR. 52. ‘ay N- Qo > , ¢ 

. 7 Ne Se ‘ye, a . “4 ae . 

’ t . o ~~? > Ss Loh. . ° > z 

ve an ° “< N a” ” 8 7 8 
. te ~ ~~ 7. 3. ? . ox 4 

‘ , ae > ~ ¢+ a e i 

ig - FO te A $ 2 e 

Hannelore Teutsch, Untitled I (1992) —



| 
| | 
| 
| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| Brecht’s Manual of Instruction 

: The poem “Verwisch die Spuren” has inspired radical readings, from 
: a document of “dionysian self-denial” to a behavioral code for emi- 
! grants. In 1930 Benjamin read it as a manifesto of the “destructive 
| personality” and ten years later as “formulations of KGB practices.” | . 
; The reactions were prompted by a poetic structure in which two proce- 
| dures overlap: the Nietzschean inspired strategy of jeopardizing the 
| subject and the recourse to the form of behavioral codes from the sev- 
| enteenth century. In Balthasar Gracian’s Manual of Instruction we 
I find an active subject who needs the external voice to survive. In Ser- 
| | ner’s Dadaist variant Handbrevier fiir Hochstapler (1927), the exter- 
| nal voice can no longer prevent the person’s ruin. As in Brecht’s Lese- | 
! buch the subject is in a state of chronic alarm. The reason for this qui- 
| et panic can be found in an almost invisible, grotesque detail: the hat. 

: Le Livre d’instruction de Brecht | 
| Le poéme “Verwisch die Spuren” a donné lieu a maintes lectures radi- : 
: cales. On |’a lu comme un document d“abnégation dionysienne” ou 
! comme un code de conduite a l’usage des émigrés. En 1930 Benjamin 
2 y a découvert un manifeste de la “personnalité destructrice” et dix ans | 
| plus tard les “formulations des pratiques du KGB.” Les réactions 
| étaient occasionnées par une structure poétique dans laquelle deux | 
| procéssus simbriquent l'un dans l'autre: d’une part la stratégie 
| inspirée de Nietzsche qui compromet le sujet, de l’autre le recours a : 
| la forme des codes de conduite datant du dix-septiéme siécle. Dans Le 
| Livre d@’Instruction du Balthasar Gracian on trouve un sujet actif qui 
| a besoin de la voix externe pour sa survie. Dans une variante dadafste 
: de Serner, Handbrevier fir Hochstapler (1927), la voix externe ne peut | 
| plus conjurer la destruction de la personne. Tout comme dans le Lese- ! 
| buch de Brecht, le sujet se trouve dans un état de crainte chronique. | 
| _ La raison de cette panique tranquille est située dans un détail pres- 
) que invisible, un détail grotesque: le chapeau. | 

| El] Manual de Instruccién de Brecht oe : 
| El poema "Verwisch die Spuren" ha inspirado lecturas radicales, desde : 
| un documento de “autonegacién dionisfaca” hasta un cédigo de conduc- 
| ta para inmigrantes. En 1930, Benjamin lo leyé como un manifiesto 
| a la “personalidad destructiva” y diez afios mas tarde como “formula- | 
| ciones de las practicas de la KGB.” Estas reacciones fueroninstigadas 
| por la estructura poética en la que dos procedimientos se superponen: | 
| la estrategia inspirada en Nietzsche de poner en peligro al sujeto y el . 
| recurso a la forma de cédigos de comportamiento del siglo XVII. En el 
| Manual de Instruccién de Balthasar Gracidn encontramos un sujeto 
| activo que necesita la voz externa para sobrevivir. En la variante 
| dadaista de Handbrevier fiir Hochstapler (1927) de Sterner, la voz 

externa ya no puede prevenir la ruina de la persona. Como en Lese- 
: buch de Brecht, el sujeto est& en un estado de alarma crénica. La | 
| raz6n para este quieto paénico puede ser encontrada en un detalle casi | 
! invisible, grotesco: el sombrero. : 

| 76



_ Brechts Hand-Orakel | — a : 

ee Helmut Lethen ces | os 

poke " ‘VERWISCH DIE SPUREN eee | = 

oe Trenne dich von deinen Kameraden auf dem Bahnhof oe 
| _ Gehe am Morgen in die Stadt mit zugeknépfter Jacke _ | 

| Suche dir Quartier, und wenn dein Kamerad anklopft: | | 

-._ Offne, o 6ffne die Tur nicht | i ee 
: Sondern | | | | 

ane Verwisch die Spuren! fs - | 

ae : _ Wenn du deinen Eltern begegnest in der Stadt Hamburg oder oO 

-. gonstwo ae ee 

- Gehe an ihnen fremd vorbei, biege um die Ecke, erkenne sie nicht 

_ Zieh den Hut ins Gesicht, den sie dir schenkten _ gs nS 
Zeige, o zeige dein Gesicht nicht . coe 

_ Sondern | | - | 

- Verwisch die Spuren! = | ) 

“eg 18 das Fleisch, das da ist! Spare nicht! | eee | 
_. Gehe in jedes Haus, wenn es regnet, und setze dich auf jeden | 

Stuhl, der daist : ee 7 
_. Aber bleibe nicht sitzen! Und vergi8 deinen Hut nicht! 

Ich sage dir: | | | ae 

- Verwisch die Spuren! | | Me 

OSs, Was immer du sagst, sag es nicht zweimal UBB & | | 

, | Findest du deinen Gedanken bei einem anderen: verleugne ihn. soe! 

Wer seine Unterschrift nicht gegeben hat, wer kein Bild hinterlieB 

: ~ Wer nicht dabei war, wer nichts gesagt hat ¢ | 

_ Wie soll der zu fassen sein! — | re a 
_.__- Verwisch die Spuren! ae ces o_o | 

a Sorge, wenn du zu sterben gedenkst | - : a wo 

. -Da8 kein Grabmal steht und verrét, wo du liegst | 

| Mit einer deutlichen Schrift, die dich anzeigt — a 
oe Und dem Jahr deines Todes, das dich tiberftihrt! ; 

| Noch einmal: es rene fo - 

| _ Verwisch die Spuren! | | 

| _ (Das wurde mir gelehrt.) | Cee ee 

he - aus: Bertolt Brecht, Gedichte I, GroBe Berliner und Frankfurter _ | 
| | _ Ausgabe (Berlin: Aufbau; Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1991) 11:157. |



, The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

I 
| Wie 1930 vorhergesagt, wurde “Verwisch die Spuren” im 
: Zeitraum von 66 Jahren ein “trigonometrisches Zeichen,” von 
! allen Seiten dem Winde ausgesetzt. Es forderte—‘wie die 

Orakel”—zum Mif8verstandenwerden heraus.! 
| Kaum ist das Gedicht erschienen, wird die schriftlose | 

| Grabplatte seiner letzten Strophe zum Zeichentisch fiir , 
Konstrukteure; 1930 entdeckt Walter Benjamin auf ihm die 

: Spur des “positiven Barbarentums” der Avantgarde: Die Ent- | 
| fernung der Schrift, die auf ein Subjekt hinweisen kénnte, 
| erzeugt die erwiinschte tabula rasa. Wir sehen einen “destruk- | 
: tiven Charakter” am Werk, der reinen Tisch macht mit einer 
: auf Identitaét fixierten Kultur, um frische Luft und freien | 
| Raum fiir unbegrenzte Bewegung zu gewinnen. Nach 1933 
| entdeckt Arnold Zweig im Gedicht Verhaltensregeln fir : 
| Emigranten, die sich in den fremden Staédten des Exils 
| verlieren, wahrend Benjamin in ihm nun nachtraglich noch 
| Anweisungen fiir den im Untergrund der Republik operieren- 
: den Revolutionar erkennt.” Unter die wohlwollenden Stimmen 
: mischt sich die Orthodoxie, die von der Attitiide der Sachlich- : 
| keit, die in derlei Gedichten zum Ausdruck komme, nichts 
| wissen will. Der ungarische Marxist Béla Baldzs enthillt in ihr : 
| den Nietzscheanischen Hang zu “dionysischer Selbstver- 
| leugnung,” der sich im Gedicht ebenso dokumentiere wie der 
| Zug zu einer Politik, die mit den Wélfen heule.*® Ende der 30er 
| Jahre entdeckt Benjamin das “sadistische Element” im 
| Lesebuch fiir Stidtebewohner und bezeichnet seinen friiheren 
| _ Kommentar als “fromme Falschung.” Der “prophetische Cha- 
: rakter,” den er den Gedichten zugeschrieben habe, sei vom 
! historischen Proze8 auf makabere Art bestatigt worden: “In | 
| Wahrheit schlagt sich in den gedachten Partien dieser Gedich- | 
: te in der Tat diejenige Verfahrensweise nieder, in der die | 

| schlechtesten Elemente der KP mit den skrupellosesten des | 
| Nationalsozialismus kommunizierten.” In bestimmten Ziigen 
| der Gedichte erkennt er jetzt “Formulierungen der GPU- 
| Praxis.” Im Zentrum seiner Revision steht das Gedicht Nr.3; 
| wir werden sehen, wie dieses mit Nr.1 verwoben ist.‘ Ende der 
i 70er Jahre findet Franco Buono im Gedicht Anleitungen fir | 

die Stadtguerilla;’ im milderen Licht der Psychoanalyse betont 
: man sodann das Moment des Masochismus; in den 80er Jahren : 
| dominiert die Lesart als padagogisches Gedicht und jetzt ist es : 
i an der Zeit, in ihm ein VergeBmaschinchen zu verehren. Der | 
| Text tiberdauert die Gezeiten: 3 

78 
| | 
| |



Helmut Lethen 

So geht es mit den Linnen 
So ging es auch mit mir. 
Die schnellen Wasser rinnen | | 

Und aller Schmutz ruft: Hier!® 

Der “Destruktive Charakter,” meinte Benjamin 1930, setze 

ein Signal, das von allen Seiten “dem Gerede” ausgesetzt sei. 

Das “Gerede,” das Brechts “Verwisch die Spuren” ausgelést 

| hat, dreht sich seit einem halben Jahrhundert um die Struktur 

| einer polaren Spannung: 

- Ich-Panzerung versus Ich-Entgrenzung 

sadistischer Roboter versus dionysischer Rausch 

| reflektiv handelndes versus Selbstvergessenheit 

Subjekt | 

Logik der Konspiration versus Meditation 

Maskerade des virilen versus Subjektauflésung | 

NarziBmus 

| Die Lektiire entmischt und polarisiert. In Entscheidungs- 

situationen wird diese Mechanik forciert. Fat man alle 

- _Lektiiren zusammen, so verbindet sich in ihnen Lust an der 

Dezentrierung mit ihrer Abwehr. Was in Benjamins erster 

Reaktion noch miteinander verbunden war, hat sich im Lauf 

der Zeit so entmischt, daB sich die Lesarten unverséhnlich 

anzustarren beginnen. 
Die extremen Unterschiede der Reaktionen wurden durch 

die Struktur des Gedichts ausgeliést; denn im Gedicht tiber- 

schneiden sich zwei Verfahren. Eine von Nietzsche inspirierte 

Prozedur, das Subjekt aufs Spiel zu setzen, trifft auf eine 

Verhaltenslehre, die mit einem Subjekt rechnet, das zwar 

véllig intakt im Sinne der Handlungsféhigkeit ist, dem aber 

die Kennzeichen des biirgerlichen Subjektes fehlen, die der 

Bildungsroman des 19. Jahrhunderts dem 20. zugespielt hat. 

In den Jahrzehnten der europdischen Avantgarde 1910-1930 

| fand man ausgerechnet in den Verhaltenslehren des 17. Jahr- 

- hunderts eine dufere Stimme, die anleitet, wie zu leben sei. 

Jenseits der biirgerlichen Konstitution des Subjekts fangt 

weder Odnis und schwarze Wiistenei noch eine polymorph- 

perverse Spielwiese der Subjektlosigkeit an, sondern ein 

anderer Typus des Subjekts, dessen Spuren ich im Gedicht 

_ “Verwisch die Spuren” suche. 

| 79 |



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

: II | 

. “Der Mensch hat eine Bestimmung: Leben, d.h. sich bewe- 
: gen,” notiert im Jahre 1943 der Romanist Werner Krauss. Der 
2 Gelehrte wartet im Zuchthaus Plitzensee auf die Vollstreckung 
| seines Todesurteils und vertreibt sich die Zeit mit der Nieder- 
: schrift einer Abhandlung tiber die “Lebenslehre” des spani- 

schen Jesuiten Balthasar Gracian.’ So erscheint tiber dem 
! Zuchthaus “Fortuna,” die bei Gracidn nicht blind ist, sondern 

| “Luchsaugen” hat und intellektuell bezwungen werden kann. 
: Gracin dient als Ratgeber auf einem verminten Gelande, 

| auf dem man keinen Schritt tun kann, ohne vorher zu sehen, 
| wo man den Fu8 hinsetzt. Moral gibt in dieser Situation 
| keinen Kompass an die Hand. Inmitten allgemeiner Bedroht- : 
| heit, lernt Krauss bei Gracidn, “reduziert sich die ganze Moral 
| auf taktische Regeln.” Sein Handorakel von 1647 verspricht 
: Anleitung fiir Situationen, in denen das Dasein “bodenlos” ist 

und die Wahrheit sich mit “schweren Erkdltungserschei- 
| nungen” in den letzten Winkel zuriickgezogen hat.® 

Der Riickgriff auf das agonale Weltbild Gracidns und sein 
: Kultbuch tiber “die Kunst der Weltklugheit” ist keine Aus- 
! nahme in den Jahrzehnten der historischen Avantgarde. 
| Magnetisch wird man von dem Typus des handelnden Subjekts 
! angezogen, den man im 17. Jahrhundert zu finden hofft. 
| Das in Gracidéns Verhaltenslehre unterwiesene Subjekt 
: verfiigt tiber keinen inneren Kompass; den inneren Regulator, 

das Gewissen, hat der Jesuit aus der Figur entfernt. Er hat ein | 
! Subjekt im Visier, das der duferen Stimme bedarf. “Persona” . 

nennt Krauss diese Figur und definiert sie biindig als “der | 
! | éuBere Mensch in der Zucht des Geistes.” Die “persona” 
! Gracidns kennt weder die weltlose Innerlichkeit des birgerli- | 
| chen Individuums noch die protestantische des Gewissens; | 
| Introspektion ist ihr Fall so wenig wie Gewissenserforschung. 
| _ Wie vergewissert die persona sich also ihrer Identitét? 
| Gracidns “persona” entwirft ein zweckmafiges Bild von ihrer | 
| Identitaét in der Fremdwahrnehmung der mit ihr wetteifernden | 
i Subjekte. Da diese Mitwelt immer unverséhnlich ist, wirft ihr | 
! Spiegel dem Subjekt ein Bild realitatstiichtiger Selbsterkennt- | 
| nis zu; denn es geht ums Uberleben. Nur die gespannte Wach- | 
| -samkeit und die Bereitschaft, sich jederzeit aus Bindungen zu ! 

| lésen, gewahrleisten Mobilitat. Darum darf sich die vollendete 
| persona auch auf keine Eigenschaft festnageln lassen. Eigen- | 
: schaftslosigkeit erhéht den Aktionsradius! Gracidns “persona” 

ist ein Trennungskiinstler mannlichen Geschlechts. : 

i 80 

|



eh | Helmut Lethen | 

a Sein Handorakel warnt davor, sich zu weitgehend zu indi- 

| _ vidualisieren. Ein “authentischer” Charakterzug mag zwar in — 

| e. ruhigeren Zeiten sowohl der Aufrichtigkeit als der Unter- | 

-—-- gcheidung dienen, vorlaufig ist er aber ein Defekt: “Sich | 

| | individualisieren ruft nur unliebsames Aufsehen hervor”!” 
Wenn in einer historischen Situation die Horizonte der _ 

wo - Orientierung einstiirzen und der Bewegungsraum des Men- | | 

we schen unter extrem agonaler Spannung steht, schlagt die Stun- 

| de der Verhaltenslehren. Warum sollte sich Gracidns Handora- 

kel nicht eignen fiir die Zeiten der “totalen Mobilmachung”? | 

| _ Die Helden der monumentalen Geschichte steigen, wie 

a Nietzsche bemerkt, mit Ironie ins Grab, weil sie gewiB sein | 

-__ dtirfen, daB das “Monogramm ihres eigensten Wesens” als Spur 

nicht ausgewischt werden kann." Das farblosere Subjekt der | 

- antiquarischen Geschichtsschreibung dagegen nistet sich in | | 

| - der Sammlung der Dinge ein, die die Fingerabdriicke des 

| - Sammlers tragen. Die Spur der Erdentage zu verwischen, _ | 

-bedeutet fiir beide Arten des Subjekts, die der monumentalen | 

und antiquarischen Geschichtsschreibung, Ausléschung der 

_ -Identitaét; Totenklagen und Gedenktage, die Rituale der 

| : Riickversicherung, finden nicht mehr statt. Im Gedicht wird _ woke 

-angeordnet, Schritt fiir Schritt die kollektiven und die indivi- | 

oo | duellen, die organischen und skripturalen Gedichtnisspeicher | 

oo aufzuheben. Der Kohorte und Kameraderie folgen Familie, | 

| Besitztum, Schrift, Bild und Grabstein. Was bleibt von der 

| - Identitat tibrig, wenn dem Subjekt alle Spiegel der Erinnerung sy 

| | entzogen sind? ane | ey S 

) “Gepickerleichterung” wiinschte Ernst Jiinger sich. Sein 

| --- Subjekt legt den “Bleipanzer” des Historismus ab, um den | 

| Anforderungen der Mobilmachung zu entsprechen. Jtingers — | 

| Terminus schraubt das Motiv des Vergessens an das Kollektiv | 

des Militdérs. Das erste Wort von Brechts Gedicht enthalt 

/ -dagegen die Weisung, sich von der Kohorte des Militérs zu | 

| | trennen; der Wegfall der Entlastung des Individuums durch 

- die Institution wird durch das Gebot, auch die Familie zu 

verlassen, radikalisiert. Sodann wird jedes Moment der . 

Wiederholung untersagt, die Rede entautomatisiert, die 

| elementaren Spiegel des Narzi&mus entfernt. Kurz, alle 

| ‘Momente der Subjektkonstituierung werden geléscht, so daB 

nur noch der Hut als Andenken den Ursprung verrat; ein Hut, 

| der, tief in die Stirn gezogen, mit den individuellen Gesichts-



| 

: The Other Brecht I | Der andere Brecht I 
| 
: zugen die physiognomischen Zeichen der Expression verbirgt. 

Keine Spur von Panik, stattdessen ein Subjekt, dem die Beson- 
| nenheit gelassen ist, seinen Tod zu arrangieren und sein 
| Testament aufzusetzen, das er freilich nicht mit seiner Unter- 
| schrift beglaubigen darf, so daB dem MifBbrauch Tiir und Tor 
| geéffnet und damit zu rechnen ist, da8 der Grabstein unter 
3 MiBachtung des letzten, aber nicht autorisierten Willens doch ) 
: noch beschriftet wird. 7 

: “Verwisch die Spuren!”—das ist eine vertrackte Geste, weil 
| sie auch noch zu léschen beansprucht, was sie als Geste 
| reprasentiert. 
| “Schwamm driiber!” hei&t es in Mann ist Mann, als Galy . 
! Gay mit dem Mann konfrontiert wird, mit dessen Namen er : 
| inzwischen versehen wurde: 

Oh ihr Knadblein, warum habt ihr mich statt Galy Gay 
: nicht gleich Garniemand genannt. Das sind gefahrliche 
| SpéBe, sie hatten nicht gerade so gut bése ausgehen 
| kénnen. Aber ich sage da: Schwamm driiber, ausstreichen, 
: sich vertragen....!” 

: Da diese Abwandlung der Redensart “Vergeben und Vergessen” 
| noch einen kleinen Gnadenakt enthdlt, wirkt sie im Munde 
: Galy Gays zwangslaufig zynisch, denn er wei, da8& er den 
| anderen Namen geraubt hat und folglich als Gnadeninstanz 
! denkbar untauglich ist. Wenn, wie er inzwischen gelernt hat, 
| jedermann nur “Irgenwer” ist, kann ein Namensaustausch 
| unmédglich so fatal sein, wie die anachronistische Person, die , 

: vor ihm steht, vorgibt. 
| _“Schwamm driiber!”—das ist die Formel fiir einen Initia- 
| tionsritus, mit der die Person einem Kollektiv einverleibt wird, : 
: die erkannt hat, eigentlich “niemand” zu sein und die Er- | 
| innerung an die Schmerzen dieser Prozedur ausléschen will. 
: “Schwamm driiber!”—das kann aber auch die Geste 
| bezeichnen, mit der sich die Schauspielerin die Schminke, die 
| dem Gesicht die Qualitaét eines gestischen Zeichens verliehen | 
| hatte, wegwascht, wie Gerhard Neumann erlautert hat. | 
2 Ganz Natur, verliert sie ihre Besonderheit. : 
| | “Schwamm driiber!”—gehért als Geste zu den nichtenden- | 
: wollenden Waschritualen und Waschvorschriften, die sich in | 
| Brechts Texten finden und in denen Rainer Nagele eine : 
: Spielart der Katharsis entdeckt hat: in den Waschritualen ist 
| zu erfahren, “daB der Kérper weder zu purem Geist noch zu : 
: purer Materialitat zu reinigen ist.” 

: 82 |



| Helmut Lethen 

“Schwamm driber!”—dazu gehért auch die grausame_ 
Version des Ausléschens im Kalk der Mafnahme. | 

“Schwamm driiber!”—diesem Diktat entzieht sich aber 

| auch “das Kind das sich nicht waschen wollt.” 

- Den historischen Index, der der Geste der Herstellung 

einer tabula rasa anhaftet, hat Benjamin in seiner ersten _ 

Lesart von 1930, in der er das Gedicht als Dokument eines 

zeitlosen “Charakters” las, kaum verwischt. Das Gedicht zitiert 

den Gestus einer von Nietzsche inspirierten Avantgarde, ist _ 

gepragt von deren Rebellion gegen den Historismus, von ihrer 

Rhetorik des Vergessens, dem Pathos des Schiffeverbrennens 

und dem Kult des Ausléschens, —und in ihm glimmt die 

okkulte Hoffnung, daB nichts so griindlich erneuern werde wie 

das Vergessen.™ , | , 

| _ Allerdings werden wir sehen, da8 das Gedicht die zeitge- 

. néssische Programmatik in das Spiel des Textes einbezieht und 

nicht unbeschadet 148t. So kénnen wir in ihm durchaus die 

Form des Wunsches nach “reiner Prasenz” entziffern, wie sie 

Paul de Man einmal in Blindness and Insight formuliert hat: 

| Modernity exists in the form of a desire to wipe out | 

whatever came earlier, in the hope of reaching at last a 

point that could be called a true present, a point of origin 

that marks a new departure. This combined interplay of 

deliberate forgetting with an action that is also a new © 

origin reaches the full power of the idea of modernity.” 

Diese Hoffnung mu8 damit rechnen, daB8 sie im Brechtschen 

Gestus des “Verwisch die Spuren” und “Schwamm driiber” bit- 

| ter enttaéuscht wird. Den Wunsch nach “reiner Prasenz” lésen 

Brechts lyrische Texte aus, um ihn in Paradoxien zu fihren. 

IV | 

“Bringt endlich der Tod das ersehnte Vergessen,” schreibt 
Nietzsche in “Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das 
Leben,” so “fordert er nur die Erkenntnis, da8 das Dasein ein 
ununterbrochenes Gewesensein ist, ein Ding, das davon lebt, 
sich selbst zu verneinen und zu verzehren, sich selbst zu _ | 
widersprechen.””® Zu einem solchen ProzeB des “Selbstver- 

| zehrs” will Brechts Gedicht offensichtlich anleiten. Wahrend 

aber Nietzsche den Mangel des Menschen bemerkt, “das 
Vergessen nicht lernen zu kénnen,” wird das Vergessen in | 
Brechts Verhaltensregeln als Lernpensum tiber das Subjekt 

83



! The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 

verhangt. Zwar hatte auch Gracidn in seinem Handorakel das 
| “Vergessen kénnen” in seine Direktive Nr. 262 aufgenommen, 
| hatte aber eingeriumt, daB das Vergessen kein Gegenstand 
| der Instruktion sein diirfe, wenn das Gebot nicht gegenteilige 
3 Folgen zeitigen solle: | : | 

: Vergessen kénnen: es ist mehr ein Gliick als eine Kunst. | 
| Der Dinge, welche am meisten fiirs Vergessen geeignet 
, sind, erinnern wir uns am besten. Das Gedachtnis ist nicht 
| allein widerspenstig, indem es uns verla&t, wenn wir es am | 
| meisten brauchen, sondern auch téricht, indem es her- 
. angelaufen kommt, wenn es sich gar nicht paBt.... : 

| Die Schwierigkeit, dem Vergessen die Form einer Verhaltens- 
| regel zu geben, kann der Vergleich mit einem spateren Gedicht 
i Brechts aus den dreiBiger Jahren verdeutlichen. Im Gedicht 
| “Lob der VergeBlichkeit” wird das Vergessen nicht mehr als 
| Imperativ ins Feld gefihrt, sondern dem natiirlichen Gang der 
: Dinge zugeordnet. Das Gedicht hebt mit Brechts notorischem | 
| Kraft-durch-Trennung-Motiv an: | 

: Gut ist die VergeBlichkeit! | 
| Wie sollte sonst. : Oo : 
: Der Sohn von der Mutter gehen, die ihn gesdugt hat? 
| _ Die ihm die Kraft seiner Glieder verlieh und _ 

Die ihn zuriickhAlt, sie zu erproben? | 

| und miindet, nachdem drei Strophen den Eindruck des Fort- 
: schreitens der Generationskette erzeugt haben, in die 5. | 

Strophe: | a | 

| Wie erhdbe sich ohne das Vergessen der | 
| Spurenverwischenden Nacht der Mensch am Morgen? 
| Wie sollte der sechsmal zu Boden Geschlagene | 
| Zum siebten Mal aufstehen | | 
| Umzupfligen den steinigen Boden, anzufliegen | 
| Den gefahrlichen Himmel? | | 

| um mit der Conclusio zu schlieBen: 

Die Schwiche des Gediichtnisses verleiht _ | 
i Den Menschen Starke. ! 

84 
| |



pe | oe : Helmut Lethen — | 

ss In diesem Gedicht fehlt die Instanz, die autorativ zum 

: - Vergessen auffordern wiirde. Es ist die “Nacht,” die die Spuren : | 

_.- verwischt. Das Spurenverwischen ist dem Menschen aus der 7 

| - Hand genommen. Die Avantgardegeste des Vergessens ist 

we enteignet. Sie wurde den Notwendigkeiten des Generationen- _ 

| wechsels und den Ritualen des Alltags einverleibt. Inzwischen 

| -_ gpricht die desillusionierte Anthropologie der 30er Jahre. Aber a 

oo die Conclusio erinnert nicht ohne Trotz an die obsolet — 

- gewordene Geste, als wenn sich aus ihr immer noch Energie | 
: - gum Widerstand holen lieBe. Erinnert das Gedicht nicht an © 

| - Camus’ “Mythos des Sisyphos”? Nachdem der Mensch Montags, 
- Dienstags, Mittwochs, Donnerstags, Freitags und Samstags 

| niedergeschlagen wurde, sollte er sich am arbeitsfreien 

--,- Sonntag aufrichten? Um den Zyklus nicht zu unterbrechen? | 
Der Boden ist nicht urbarer geworden und der Himmel bleibt | 

| -trotz Aufklérung und Charles Lindbergh von Démonen be- | 
--—-s wohnt (er hat kein so “schlechtes Gedachtnis,” wie Brecht im 

- *GroBen Dankchoral” der Hauspostille gehofft hatte). Lait 
- Brecht die Kette der Geschlechter in den Kreisgang der _ | 

Geschichte einbiegen? Besteht die “Starke” der Conclusio nur 

7 darin, daB die Schwache des Gedichtnisses die Illusion des 
ce _ Neubeginns nahrt?”” | " | 

—.-_In den dreiBiger Jahren wird die autorative Geste des _ 

| __ “Verwisch die Spuren” aufgegeben. Brechts Einleitungsgedicht | | 

des Lesebuchs fiir Stidtebewohner aus dem Jahre 1926 nimmt 

| eine prekdre Mittelstellung zwischen dem makaberen “Lob der 

eee VergeBlichkeit” und der friihen Lyrik ein. Seine Form der Ver- 

a haltenslehre halt auf Biegen oder Brechen widerstrebende Ten- 
denzen des Vergessens-Motivs zusammen. Denn im Friihwerk | 

| hatte das Motiv des Vergessens eine Dynamik entwickelt,” _ 
oe die die neusachliche Verhaltensdirektive von 1926 unterlauft: 

 —Verschwimmen” und “ZerflieBen” waren Arten des | 
a _“Vergessens,” das den Ich-Panzer auflést, Vermischungen 

| | ~ erlaubt, Differenzen aufhebt, Subjekt-Konstruktionen als 

| komisch erscheinen laBt; Sao 
| _ —“Vergessen” sollte es erméglichen, jeder Vorschrift, jeder | 

| moralischen Kontrolle, sei es der internen des Gewissens, 
— ae sei es der externen ideologischer Systeme, zu entrinnen (es 

| -- konnte darum auch nicht vorgeschrieben werden!), ssw 
— _“Vergessen” war eine Ermunterung zum Carpe diem und 

| - gur Lust am Transitorischen; ee 
_- —“Vergessen” wurde in der Tradition Nietzsches als 

Bs produktive Form der Einverleibung, des Verzehrens, des | | 

ae eee 85



| 
| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 

| verschwenderischen Konsums gepflegt; 
: —“Vergessen” war eine Form der Inszenierung von 
| Erinnerung in Brechts Liebeslyrik—Gerhard Neumann hat 
| das erlautert. 

| Walter Benjamin erkannte 1930 offenkundig noch die Spuren 
| des karnevalistischen Vergessen-Motivs in “Verwisch die 

| Spuren”; Béla Baldsz witterte damals schon die Konterbande. 
| Ist im Gedicht das Echo des Friihwerks verstummt? 
: Wir vermuten, da8 das Gedicht auf die Tradition der 
| Verhaltenslehrbticher anspielt und in seinem Sprachgestus | 
| (“Offne, o éffne...”) den christlichen Gebots-Katalog zitiert, um : 
| dann in einer Engfiihrung die strikten Regeln mit der Lust an 
| der Grausamkeit der Identitétsauflésung zu kombinieren. 
| Andererseits klemmt das Gedicht das Nietzsche-Motiv des : 
! Subjekts im lustvollen ProzeB der Verneinung in das starke | 
| Gehduse einer Verhaltenslehre ein. Die Reaktionen auf das 
| Gedicht haben diesen Knoten durchschlagen; merkwiirdig 
| genug wurde dabei die rhetorische Struktur des Gedichtes 
| selten beachtet. 

Vv 

| Bis zu diesem Zeitpunkt haben wir versdumt, die herr- 
: schende Lesart mitzuteilen. Wo das Paradox Knoten schnirt, 
: winkt die Therapie. Unser Problem ist pidagogisch auflésbar. 
: Listig verweist man uns auf das Gedicht Nr. 10 des Zyklus, 
| das man zum “Schliisselgedicht” erhebt. Dort heiBt es bekannt- 

| lich: 

: Wenn ich mit dir rede 
: Kalt und allgemein[...] 
! So rede ich doch nur 

| Wie die Wirklichkeit selberf...] 

“Im letzten Gedicht,” so liest man, “tritt der Dichter aus 
| seinem Versteck hervor,” um das “Scheinverhalten” zu entlar- 
| ven.” Damit wird das Gedicht in eine Tradition der rhetori- . 
| schen Ironie geriickt, der wir uns kurz zuwenden miissen, weil 
: schon die Verhaltenslehre Gracians bei ihren Gegenspielern | 
| | aus dem Lager der lutherischen Authentizitat in den Verdacht | 
: der “Verstellung” geriet. AuBerdem ware es durchaus plausi- : 
| bel, das “Lob der VergeBlichkeit” in die Tradition von Erasmus’ | 
| “Lob der Torheit” zu stellen. 

! 86 | 
| 
| 

|



| Helmut Lethen 

Die rhetorische Ironie kennt zwei Verfahrensweisen der 

| Rede, die simulatio und die dissimulatio. Wahrend die Dis- 

simulation in dem negativen Akt besteht, das eigentlich 

Gemeinte zu verbergen, ist es Kennzeichen der Simulation, 

das Uneigentliche als Positives zu prdsentieren. “Die simu- 

latorische Ironie besteht demnach in der durchsichtigen 
Vortdéuschung eines gegenteiligen Standpunkts und die 
dissimulatorische in der erkennbaren Verheimlichung der 

eigenen Uberzeugung,” lese ich in einer Abhandlung zur 

Fundamentalrhetorik.” | 
In ihr wird ein “Ich” vorausgesetzt, das souverfn seine 

- Grenzen zieht und sich durch seine spezielle Befahigung zur | 

doppelten Negation aus dem Einerlei der Kommunikation 
heraushebt. Im komplizierten Verfahren der Simulation 

entsteht ein unverwechselbar “authentischer Personalstil” 

(doppelte Negation ohne decorum im lakonischen Stil!), der auf 

ein Individuum schlieBen 1a8t, das als Rhetor individuelle 

Spuren hinterlassen will. So betrachtet, gehéren die Szenarien 

der Trennung, die das Gedicht Revue passieren la8t, zur 

Ausbildung eines versatilen Selbst, das in seinem schwarz- 

gefarbten mundus rhetoricus Bilder des “Andersseinkénnens” 
bis zum Punkt der Selbstausléschung durchspielt. 

Wiederholung ist das Medium, in dem Rhetorik gelernt 

wird, Gedachtnis ist ihr Reservoir; was also tun, wenn mit den 

Gedachtnisspeichern auch die Rhetorik als Gehause oraler 

Uberlieferung ausgeliéscht wird? Auch diese schlaue pdda- 

| gogische Rettung des selbstmachtigen Subjekts wird vom 

Gedicht provoziert, um ins Paradox getrieben zu werden. Denn 

| wo ist die Sprechinstanz “versteckt” und was ist das Schicksal 

des “Ich” im ganzen Zyklus des Lesebuches? Die Sprechinstanz 

| sollte sich, nach Brechts Willen, im Grammophon befinden; die 

- Gedichte waren als Texte fiir Schallplatten gedacht. Zwischen 

den zum Lesebuch gehérigen Gedichten findet sich der Hinweis 
“Kinmaliges Abspielen der Platte geniigt nicht.” — 

Die Suche nach dem Ort des Sprechers macht uns auf eine : 
Komplikation aufmerksam, der wir bis zu diesem Zeitpunkt— 

- durchaus mit dem Strom der Rezeptionsgeschichte schwim-_ 

mend—ausgewichen sind: Die Klammer, die wie ein philologi- 
scher Quellenverweis die Herkunft der Stimme, die den Kreis 
der Handlungsméglichkeiten vorschreibt, angeben soll, fiihrt 
uns vielleicht an den Ort, von dem aus gesprochen wird. 

| Wiahrend im graphischen Schriftbild die Kiammer mit einem 
Blick zusammen mit den Verhaltensregeln erfaBt werden 
kann, schiebt die Schallplattenstimme den Moment. der 
Enthiillung der “Simulation” bis zur letzten Zeile vor sich hin. 

87



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| Was aber enthiillt die Klammer “Das wurde mir gesagt 
| (1926), gelehrt (1938)”? Schlagartig dndert sich mit der 

Klammer der performative Status der Anleitung: der Sprecher, | 
: der bis zu diesem Punkt mit autoritadr-pathetischem Gestus 
| das Gebot des Verwischens diktiert zu haben schien, riickt | 
: jetzt als Medium und Adressat einer anonymen Befehlsaus- 

gabe in den Blick. Ist es eine Stimme aus dem Off, der sich der 
| Adressat der Verhaltenslehre so assimiliert hat, daB er erst 
! nachtréglich und anstandshalber ihre Herkunft mitteilt? Da in | 

| den Ratschlaégen eine Serie von Motiven des Autors enthalten 
! ist (das Lob der Trennung und VergeBlichkeit, die Ausschal- 
| tung der “Expression” und das Bild des “Essers mit den ! 
| eisernen Kinnbacken der das Haus der Welt leermacht” | 
| [Benjamin]) lag es nahe, das in der Klammer sprechende “Ich” 
| als Medium der Autorenstimme zu identifizieren. Allerdings ist 
| nicht klar, ob das “Ich” der Klammer, das sich im “Ich” der | 
| Verhaltensregeln schon ausgeléscht hatte, der Stimme von | 
i au8en tiberhaupt Widerstand bieten kann. In Nr. 2 des Zyklus 
| spricht ein imperiales “Wir,” eine Kollektivinstanz, die mit | 
! AusschluB8 droht und gleichzeitig dem “Trenne dich” der ersten 
: Stimme ein “Bleibe” entgegensetzt; die Kohorte schlagt zuriick, . 
: das Verhdltnis von aéuBerer Stimme und Subjekt ist agonal. In 
| “An Chronos,” Nr. 3, simuliert der verlorene Sohn die Stimme | 
: der Vater, die ihn verschwinden lassen wollen “wie Rauch.” Die 

Stimme der Vater hat verdachtigen Gleichklang mit der 
Stimme in Nr. 1. In Nr. 4 treffen wir auf eine Stimme, die sich 

| in einem inflatorischen Aufgebot der Subjektanmafung (drei- 
zehnmal “Ich”) rettet. Eine jiingere Frau versucht, durch 

| Spiegelung in feindlicher Mitwelt ihre Identitat zu finden und 
: sich durch Einsatz mittlerer Tugenden zu entspannen, so wie | 
! es Gracidns Handorakel empfiehlt. Anpassung strengt an, : 
i meldet sarkastisch in der Klammer die beobachtende Instanz. : 
; Nr. 5 markiert die Fremdheit der anderen Person “(Das habe | 
| ich eine Frau sagen héren).” Hier wird die Frau, schon an : 
| Graciadns spanischem Hof Objekt der virilen Verhaltenslehren, 
: auf schiere Materie reduziert. Auf dieser Stufe der Reduktion | 
! wird sie geschichtsphilosophisch aufgeladen: “der Wind geht in | 
| mein Segel.” Das Prinzip “Auferstanden aus Ruinen” wird 
: erstmals am Frauenkérper durchgespielt. Nr. 6 berichtet, “(Das 
| habe ich schon Leute sagen héren),” vom peinlichen Schauspiel | 
| der expressionistischen Séhne, die unter MiBachtung aller | 
| Regeln von Brechts “Handorakel” mit den alten Manieren | 

jugendlicher Entriistung, der Taktlosigkeit und des Bittgangs | 
| Taten anktindigen, ohne zu wissen, da8 sie durch sie zum | 

| 88 : 

| |



| 7 oe Helmut Lethen 

Untergang verurteilt sind. Nr. 7 bringt (ohne Stimme von _ | 
- quBen) ein distinguiertes Subjekt in Slapstick-Situationen. | 

Diese erfordern eine Wendigkeit, die in einem Ich-Panzer _ . 

a unmdglich ist: “In einem Tank kommen sie nicht durch ein 2 

_ Kanalgitter.” Nach den Parodien der Entristung (Expressio- | 

- nismus) und der Panzerung (Neue Sachlichkeit) wird in Nr. 8 

eine Landschaft, fern von allen biirgerlichen Verhaltenslehren, 

- - gemalt: der rechtlose Raum der “Grabengesellschaft” (Marc _ 

Bloch), fiir den die neusachlichen Verhaltensregeln gedacht — 
sind. “(Aber das soll euch nicht entmutigen).” Die “Vier Auf- 

| forderungen von verschiedener Seite” (Nr. 9) wiederholen das 

— Reduktionsschema von Nr.1 und lehren, Freundlichkeit aus 
. Provisorien zu holen (keine Klammer). Und dann kommt in Nr. 

- 10, wie schon gehért, endlich “der Autor aus dem Versteck.” — ee 
_ Was aber ist seine Stimme? > | - OF Ey 

| - Rudolf Arnheim hat schon 1930 darauf hingewiesen, da8 - 

oe “die Wirklichkeit” weder “kalt” noch “allgemein” “spreche” | 
(wenn sie nicht schieBt), sondern speziell und die Ressenti- 
ments des Einzelnen aufheizend.”" Er hatte die mediale 

| _ Wirklichkeit der Republik im Sinn. Brecht setzt dieser, meint 
- H.-T. Lehmann, die Kalte seiner Schriftzeichen als Wirklich-| 

 keit entgegen.” Sa | AY 
| Die Stimme des Autors wird im Zyklus auf verschiedenen 

Instanzen aufgeteilt, die sie zu absorbieren drohen, so daB sie _ , 
oes ruhelos weiterwandert. Die Souveranitét der Grenzziehung 

: _ zwischen “Eigentlichkeit” und “Man” ist dieser Stimme abhan- © 
den gekommen; der “authentische” Ton der Klage und Entris- © 
tung wird im 6. Gedicht als vergangene Manier der Parodie : 

- tiberantwortet. Die “Eigentlichkeit” hat kein Versteck, in dem 

—— sie tiberwintern kénnte. Die Grundlage der Rhetorik der Ironie 

| — entfalit. | | | 

_ Kin anderes Kompendium von Texten in der Weimarer 
| Republik, wo jeder “authentische” Ton der Klage und Entrii- 

stung entfernt ist und die Eigentlichkeit kein Versteck hat, in 
| dem sie tiberwintern kénnte, soll zum Vergleich herangezogen ee 

| werden. Wie das Lesebuch fiir Stidtebewohner hat es die Form 
einer Verhaltenslehre und ist von Nietzsche inspiriert. Ich _ 

o meine den praktischen Teil von Walter Serners Handbrevier | 
i _ fiir Hochstapler, der 1927 erscheint.” Dieses andere “Hand- 

orakel” enthalt 591 Regeln, die in 13 Lektionen aufgeteilt sind. 
oa Uber den Tonfall der Unterweisungen unterrichtet Ratschlag So 

DE | 89 |



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

! Nr. 338: “Sprich lieber konventionell als prinzipiell, wenn du 
| Zeit, lieber plaudernd als informatorisch, wenn du Kraft 
: gewinnen willst.” Vorgetragen werden die Maximen mit der 
| unbewegten Mine Buster Keatons; denn es ist ein Ratgeber fiir 
| bereits Ruinierte: “Dich duldet man, weil man dich nicht 
| ruinieren kann,” beruhigt Ratschlag Nr. 116. In der Tradition 
| Dadas ist das Brevier ein Vademecum fiir den “Balanceakt | 
| iiber dem Abgrund des Mordes, der Gewalt und des Dieb- 
: stahls” (Hausmann). 
| Serners Handbrevier schlagt wie Brechts Lesebuch ein | 
: neues Kapitel der Stadtliteratur auf. Nichts erfahren wir in 
| den Brevieren (Benjamin wies im Falle Brechts bereits darauf , 
| hin) tiber Dekor, Lokalkolorit, Fassaden, Plitze und Hauser- 

| meer der Stadt, sofern sie keine Orientierungsfunktion haben. . 
| Die Stadt wird vielmehr als besonderes Terrain des Verhaltens | 

ausgestellt. Das Auge taxiert mégliche Widerstande, es ist ein | 
| taktisches Organ und ein versierter Physiognom. Das Ohr : 
| ersetzt das Gewissen, es alarmiert und empfangt die In- 
| struktionen ferner Instanzen. Oft hat es die spezielle Aufgabe, 
: die Tonstarke der eigenen Stimme zu bewachen, um sie, wenn 
: nétig, zum Flisterton herabzudémpfen: 

: Bilde dir nicht ein, da8 Telephongesprache, die du von : 
| deinem Hotelzimmer aus fiihrst oder in der Halle, keine 
| Ohrenzeugen haben. (Nr. 132) ! 
: | Lerne so zu telegraphieren, daB es chiffriert aussieht, ohne | 
| es zu sein. Und umgekehrt. (Nr. 558) 
: Gehe nicht zu Masseusen, es sei denn, du willst dich 
| massieren lassen. Andernfalls kann es dir widerfahren, bei 

! dieser Gelegenheit beobachtet und fotografiert zu werden. 
, (Nr. 433) | 
| Halte jedes Ohr, das in Hérweite ist, fiir ein feindseliges. : 
: (Nr. 444) 

Im Hotelzimmer tue Wichtiges nur sehr leise und bei : 
| verhdngten Fenstern. (Nr. 452) _ 
| Bleibe oft vor Ladenspiegeln stehen. So kannst du bequem 
| beobachten, was hinter dir vorgeht. (Nr. 478) 

| Alle Sensorien sind nach Aufen gestellt: Horchen, Sondieren, 
| Wittern. Neue Medien wie Telephon, Telegramm und Boérsen- : 
! kurier spielen der Person die entscheidenden Informationen zu. : 
| Die Sprache erhdlt im Handbrevier die Funktion eines | 
| vorgeschobenen Kundschafters, der aufklart, welchen Bewe- ! 
| gungsspielraum das Subjekt, das sich verdeckt halt, auf | 

20 
|



a Helmut Lethen — 

feindlichem Terrain erobern kénnte. Eine Spiegellandschaft 
mit einem “Subjekt,” das mit Reflex- und Greifsensorien 
ausgestattet ist. In Serners Handbrevier werden die Konturen 
eines “Radar-Typus” sichtbar, den spater David Riesman in 

| den amerikanischen Stédten sichten und ins Koordinaten- | 
system der Soziologie einbringen wird.“ _ 

Es versteht sich, daB in der Welt dieses Breviers Au- 
thentizitaétsformeln, die auf ein verletzliches Ich oder die 
prekdre Konstitution des Subjekts hinweisen kénnten, nicht 
auftauchen. Vorsichtshalber ist Serners Gentleman mit einem 

| “Handspiegelchen” ausgertistet, mit dem er sein Minenspiel 

testen kann, bevor er es zum Einsatz bringt. Mitunter ist es | 

ratsam, kurz aufs Klosett zu eilen, um “einen Gesichtsaus- 
druck zu probieren” (Nr. 328). Da der Unterschied zwischen 
Verstellung und Echtheit in diesem Bewegungsraum “uner- 
meBlich klein” ist, entscheidet der vorraussehbare Effekt 
dariiber, welcher Ausdruck als “authentisch” gelten soll. 

_ Serners Gentleman bewegt sich in einem Fechtsaal, in dem der 
Fernsinn des taxierenden Auges ficht: | 

Ube vor allem taglich dein Auge, indem du dich vor den 
Spiegel stellst. Dein Blick muB lernen, still und schwer auf 
einem anderen zu liegen, sich rapid zu verschleiern, zu | 
stechen, zu klagen. Oder so viel Erfahrung und Wissen 

- auszustrahlen, daB dein Gegeniiber dir erschiittert die 
Hand reicht. (Nr. 323) | | 

Es versteht sich, da8 die von Serner vorgefiihrte kalte persona 
wie die der Brechtschen Texte Trennungsspezialist ist. Jedes 
symbiotische Verhdltnis, auf das man sich—wenn auch nur 
provisorisch—einla&t, stellt eine Falle dar. Trenne Dich! —das 
ist der Grundgestus des Handbreviers.*~ Das Au8erste an 
Verbindlichkeit ist eine “Wilde Ehe,” fiir die Serner im 
Gaunerjargon eine treffliche Bezeichnung findet. Man nennt 
sie dort “Collage.” Ratschlag Nr. 213 sorgt fiir Distanz: “Wohne 
nicht mit deiner Geliebten zusammen. Allenfalls in demselben 
Haus.” Die Familienherkunft wird aus Griinden, die im Fall 
eines Hochstaplers plausibel klingen, ausgeléscht: “Das 
Blutsband ist eine Erfindung: Nicht nur, weil stets lediglich 
die Mutter gewiB8 ist. Mit dem Nabelschnitt ist alles aus,” 
konstatiert Ratschlag Nr. 359. Introspektion ist Serners 
Gentleman so fremd wie sie es Brechts Figuren ist. Ihre 
Selbsterkenntnis ergibt sich im Spiegel der taxierenden 
Fremdwahrnehmung. In Serners Handbrevier ist der Einzelne | 

| 91



: The Other Brecht I { Der andere Brecht I 

: von vielen Monitoren umstellt. Er niitzt die Apparate der 
| Uberwachung als Informationsquellen, die ihn iiber seine 
: Identitat im Brennpunkt der feindlichen Wahrnehmung 
3 unterrichten. Natiirlich erfordert das ein AusmaB der Geistes- 
! gegenwart, das schnell zur Erschépfung fiihrt. Dann ist auch 
: der Hochstapler von Melancholie bedroht. Fiir solche Falle gilt 
| das Diskretionsgebot Nr. 357: “Erkrankst du, so verbirg dich. 
| Das wird dich rascher gesunden machen.” (Wir erinnern uns 
| der Bitte des erschépften Ozeanfliegers Lindbergh: “Tragt mich 

| in einen dunklen Schuppen, daB keiner sehe meine natiirliche 
| Schwiche.”) | 
: Wie in Brechts Lesebuch, so wollen auch in Serners | 

Handbrevier die komédiantischen Ziige nicht recht zum Zuge 
: kommen. Durch das Handbrevier geistert der Einzelne, als ob 

| er von unsichtbaren Fahndungsinstanzen, die wir nicht zu | 
| Gesicht bekommen, pausenlos verfolgt wird. 
! Die Figur des Breviers befindet sich in chronischem 
: Alarmzustand; der geringste Charakterzug kann Verdacht 
| erregen, die Aufdeckung von Spuren der Herkunft ist immer 

: fatal. Merkwiirdigerweise bleibt aber Panik, die in dieser 
| Situation die Existenz ergreifen mti®te, aus. Das Gehaduse der 
oe Verhaltenslehre selbst, in der das Gertist der Scheinwelt 
| gezimmert wird, bietet als letzter stabiler Zufluchtsort dem 
| Subjekt fiir eine kleine Weile Unterkunft. 

: Die Atmosphdre des chronischen Alarmzustands herrscht 
: auch in Brechts Lesebuch fiir Stddtebewohner. Die gespannte 
| Wachsamkeit von Serners Gentleman war dadurch begriindet, 
| da8 mit jedem Manover seine “eigentliche” Existenz auffliegen 
| konnte. Wo ist der Grund, der die Figur, die in Brechts | | 
| Gedicht unablassig ihre Spuren lischen muB, alarmiert? 
| Hans-Thies Lehmann und Susanne Winnacker entdeckten 
! ein Indiz, das so kurios ist, wie die anschlieBende Fahrten- 
: suche spekulativ zu sein scheint. Allerdings legt dieser Fund 
| den Zugang zu einem Motivnetz frei, das das gesamte Werk | 

2 durchzieht. | - 
| Ist man erst einmal—miindlich in Augsburg, Dezember 
! 1991—darauf aufmerksam gemacht worden, so scheint der | 
| unscheinbare Gegenstand plitzlich in grellem Rampenlicht; | 
| denn er ist das einzige Ding, das in den Szenarien des Ver- | 
: gessens nicht vergessen werden darf: der Hut! Zweimal wird | 
3 er ins Spiel gebracht. Beim ersten Mal dient er, tief in die | 

: 92 
I 

| : | ! 
|



| | | | Helmut Lethen | | 

a Stirn gezogen, der Verbergung des Gesichts, so da8 die Eltern — aa 

ihren Sohn nicht erkennen. Er kehrt dann in der Instruktion : 

oO der dritten Strophe wieder, die anweist, beim Nomadisieren | 

den Hut nicht zu vergessen. | ? | 
: Was auch immer der dirigierten Figur durch ein besitz- 

Se anzeigendes Firwort verbunden war (“dein Kamerad,” “deinen 
—s Biltern,” “dein Gesicht,” “deine Gedanken,” “deines Todes”) wird 

a programmatisch den Prozeduren des Vergessens ausgeliefert, — 
- ——mit Ausnahme (“deinen Hut”) des Hutes. Dies Utensil | 

| -_ begleitet die Figur im Katarakt der Reduktionen. ; | 
- moe Als erstes springt die ikonographische Markierung des 

-——,s Hutes von 1926 ins Auge: auf neusachlichen Gemalden von od 
ae Anton Raderscheidt, George Grosz und Christian Schad ist er 

| exponiert; die Figur des Tramps von Charlie Chaplin, schonin _ | 
den -Zwanzigern eine Ikone. Waren auf expressionistischen 

oe Bildern die Gesichter noch Ausdrucksflaéchen eines inneren 
_ _Erregungszentrums, so schlieBen sich die Konturen der Képfe 

eens in den Verhaltensszenarien der Neuen Sachlichkeit. Das 
Innere der Figuren wird opak, der tief in die Stirn gezogene _ | 

- Hut 14Bt die Ausdrucksdimensionen erst gar nicht zur Geltung 

| kommen. Das 6. Gedicht des Zyklus fiihrt ein letztes Mal die © a 
| _ anachronistische Ausdruckshaltung des Empérers vor. Fir den | 
_. Habitus des aufrichtigen Zornes muB der Hut “tief ins Genick” | 

| geschoben werden, so daB die individuellen Ziige der privaten 

es - Rebellion (die Brecht an das Verzégern praktischer Entschei- 
_ dungen bindet) sich in Szene setzen kénnen. Hier rebelliert 

| _ einer nach Art der expressionistischen “Séhne,” die das “ABC” | 
- der Gewalt, das im Besitz der Vater ist, nie gelernt haben. _ | 

ae _. Im Friihwerk Brechts sind mit dem ”Hut” die merkwirdig- 
_ sten Assoziationen verknipft. Man wird sich erinnern, daB | | 

- Brecht sich Zuschauer wiinschte, die “im Theater ihre Htite 
- - aufbehalten.” Nur dieser Habitus entsprache, meinte er, seiner 

| _ “klassischen, kalten, sehr vom Verstande kommenden Dar-_ 
, | stellungsart.”” Gleichzeitig mit dieser Funktion als Dis- | 

eo tanzierungsmittel dient der “Hut” in den Texten sowohl der | 
3 | Verbergung der Identitat als gleichzeitig der Verbergung der 
_--- Gesichtslosigkeit (“veiling of defacement,” wie Volker Kaiser es 

sin seinem Kommentar zum “Armen B.B.” mit einer Formel 
| - Paul de Mans genannt hat). In Mann ist Mann weigert sich 

| der in die Uniform der Kolonialarmee eingezwangte Blody 
_ Five, der Aufforderung der Kantinenbesitzerin Leokadja, einen 

~ “Melonenhut” aufzusetzen, nachzukommen, um nicht “seiner __ 
| sinnlichen Natur mit Haut und Haar zu verfallen.”"” Dennim 

| -Zeichen der zivilen Kopfbedeckung kénnte der bis dato von 

| | | oo | . | 93



: The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

! seiner Uniform regelrecht disziplinierte Barbar sich so 
| unreglementar enthemmen, daB er seine Identitat als Soldat 
| verlieren wurde. Er prigt, als es um ihn geschehn ist, ein 
| Wort, in dem die zivile Existenz mit dem Terminus, mit dem 
: man im 19. Jahrhundert Ausschweifungen verband, ver- 
| schmilzt: “Mein Mund,” klagt Blody Five, “ist zugestopft wie 
: mit einem ziphilitischen Hut, und im ganzen Zug sagt man, | 
: daB ich nicht mehr Blody Five bin.” | | 
: Von den bisher—sehr unvollstindig—aufgezahlten Ver- 
: sionen des Hut-Motivs scheint in “Verwisch die Spuren” nur 

! die Funktion der Verbergung tibriggeblieben. Was also soll der 
| _ Hut damit zu tun haben, da8 der Fliehende nie aus dem 
| Bannkreis der Gefahr, die die Entdeckung seiner Identitat mit 
i sich zu bringen scheint, kommt, obwohl er sich bis zum 
: namenlos Sterbenden entindividualisiert? 
| Wir haben bis zu diesem Zeitpunkt die Herkunft des Hutes 
: auBer Acht gelassen; es hei®t “den sie dir schenkten.” Das 
po Geschenk der Eltern (Andenken seiner “behtiteten” Herkunft?), 
| so lautet die Instruktion, darf niemals vergessen werden. Wer 
: allen Instruktionen Folge leistet, bleibt mit dem Geschenk an 
| die gebunden, von denen er sich trennte. | 
! Radikale Trennung von den Eltern (wir erinnern uns an 
: Walter Serners Ratschlag Nr. 358!) gehort zum Initiationsritus _ 
! der Stadtebewohner. Im Hauptmann Manuskript von Manz ist 
| Manan liest man: 

: : | er wird avancieren 
: eines tages wird (er) auf einen dieser kohlendampfer 
: zuschwimmen und in die groBen stadte kommen 
| er ist der mann fiir sie 

| er hat keine eltern. | . | 

: Der auf die Kohlendampfer zuschwimmt, behalt, um im Bild _ : 
| zu bleiben, im Lesebuch fiir Stidtebewohner schwimmend den 
7 Hut der Eltern auf. , 
| Ist das Hut-Geschenk ein Form des “Potlatch,” wie 
| Susanne Winnacker vermutet: eine Gabe, die den Rivalen der : 
| ndchsten Generation vernichten soll? Fihrt er uns, wie | 
| Hans-Thies Lehmann vermutet, auf die unausléschbare Spur : 
: einer Verschuldung, die u.a. seine schiere Existenz, zu der ihm 
, seine Eltern verholfen haben, bedeutet; so da8B nur der Tod das 
| ersehnte Vergessen bringt?™ | 
| Ich erganze diese Uberlegungen durch eine andere Lesart. | 
| Wer Instruktionen so strikt befolgt, da8 er selbst Absurditaten ! 

| 94 | 

|



Helmut Lethen 

auf sich nimmt, entrinnt nicht dem Bannkreis des viterlichen 
Gesetzes, dem er entkommen wollte. Wenn wir “unsere Hiite 
ins Gesicht ziehen,” so “sprechen wir mit unseren Vatern,” | 
meldet das 3. Gedicht. “Mit unseren Vatern sprechen,” gehoérte 
zum Grundgestus, mit dem sich die Generation der Neuen — 

Sachlichkeit gegen die Generation der expressionistischen | 

Sdhne, die in die tédliche Falle lief, absetzte.* Aber die den 
Vatern nach dem Mund reden, wiederholen nur deren Diktum: 
“Du darfst nicht gewesen sein.” In dieser Logik des dritten 
Gedichts erkannte Walter Benjamin in seiner spaten Tage- 
buchnotiz den Sadismus: die Dynamik der Jugend vollstreckt __ 
das Gesetz der Vater. Hort er jetzt die Stimme der W6lfe, vor 
der Balazs schon friih gewarnt hatte? | | | 

Sollte die Riickbindung an das Gesetz der Vater das 
Schulgeheimnis sein, daB die Avantgarde-Geste des “Schwamm | 

| driiber”—“Ausstreichen”—“Vergessen” zu guter Letzt zu Tage 
férdert: “The more radical the rejection of any that came 
before, the greater the dependence on the past”?*' Brechts 
Gedicht bringt diese finstere Version der Avantgarde-Geste mit 
einem kuriosen Ding ins Spiel. Der Exekutor des vaterlichen | 
Gesetzes, den wir auf unserer Spurensuchen fanden, wird als 

| Spielfigur auf die schiefe Ebene des Textes gebracht, mit Hut. 

VUul 

, “Verwisch die Spuren” entzieht der Rhetorik der Ironie die 
Grundlage des selbstgewissen Subjekts. Das Konzept Nietz- 
sches, das Subjekt lustvoll aufs Spiel zu setzen, das Brechts 
friihe Lyrik gepragt hatte, geraét in die Einflu&sphare der 
vaterlichen Stimmen, die mit Entlastung winken und gleichzei- 
tig mit Ausléschung drohen. “Halte dich fest und sinke,” heiBt 
es im Fatzer-Fragment. Stimmen der Institutionen und 
Kollektive intervenieren ins Lesebuch der Stddtebewohner, so 
daB sich das “Ich” in ein “Man” aufzulésen droht, um als 
Teilhaber dieses Subjekts des alltaglichen Daseins zu agieren, 
—fiir welches Ziel ist unbekannt. Wie in Heideggers Sein und 
Zeit verlagert sich das “Es” des UnbewuBten in die AuBenwelt 
des “Man”: in vernetzten Handlungssystemen bildet sich das 
“Ich” ein, Subjekt zu sein; ein Fall der Autosuggestion, der in 
Mann ist Mann durchgespielt wird. Denn die “eigentliche” 
Alternative, vor die das Lustspiel seine Kreaturen stellt, ist die 
zwischen Unbekannt und “Garniemand.” Durch diese Ver- 
lagerung werden die Weichen dafiir gestellt, da8 das Subjekt 
besinnungslos in den Bannkreis der Institutionen gerdat; wie 

95



The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 

| austauschbar die Namen dieser Institutionen sind, zeigt die 
| Bearbeitungsgeschichte des Lustspiels und—die Rezeption von 
| “Verwisch die Spuren.” Das “Auslischen” der Spuren wird in 

| der Eigendynamik des Wortes zur “MaBnahme,” die in den 
“Kalk” schickt, was Spuren hinterlassen wollte. 

| Die Wirkungsgeschichte hat verdeutlicht, daB handlungs- | 
! orientierte Lektiiren den paradoxen Knoten leicht zerschnitten 
| haben. Ist Meditation eine Haltung, mit der man Orakeln 
: angemessener begegnet? Wer unter dem Druck der Ent- 
| scheidung den Text liest, wird seine Paradoxe nicht wahr- 
| nehmen; wer seine Paradoxe wahrnimmt, wird Meditation 
i angemessen finden. Wer nach Gebrauchswert fahndet, dem 
— kann der Text leicht als eine leere Matrix erscheinen, in die | 
: | man—da die Orientierungspunkte humaner Werte aus ihm 
| entfernt sind—auch die Praxis der GPU einschreiben kann. 
, Benjamins Lesart von 1940 demonstriert das Risiko des 
! Textes. Von allen Seiten von aktuellem Sinnbedarf belagert, 
| wurde er mehrfach iiberwiltigt: | | 

| Tunk’s in den Flu8 und schwenk es! 
| ’*s gibt auch Sonne, Wind und Chlor'! | 
| | Gebrauch es und verschenk es: | : 

’s wird frisch als wie zuvor!*” | | 

| “Dekonstruktion” ist eine Verhaltenslehre der Meditation, fiir 
: die im Zeitraum, den wir besprachen, selten Gelegenheit war. 
| In der Meditation vergi8t das Subjekt die Handlungszwange, 
! so daB es, regeneriert, handeln kann. Handlungszwange for- 

dern selektive Lesarten. Philologie sollte, wenn es die Lage 
| ermoéglicht, nicht Handlungszwiange fingieren, um selektive 
| Lektiire zu legitimieren: denn dadurch nahrt sie die Fiktionen, ! 
| die ihr den Raum zwanglosen Nachdenkens untersagen. : 
| Die einfachen Lesarten, die vom Wunsch nach Orientie- | 
! rung gesteuert werden, blenden die trivialen Einwdnde, die der 
| Text nahelegt, aus. Denn was sollte der Emigrant mit dem | 
3 Ratschlag anfangen, “in jedes Haus” zu gehen und der Klassen- 
! kampfer damit, den Hut seiner Eltern, mit dem man ihn schon 
| aus weiter Ferne erkannte, nicht zu vergessen, und der 
| Stadtguerrillero mit dem Hinweis, nirgends dabei zu sein? Die | 
| Rekonstruktion des Kontextes des Gedichts erzeugt keine 
| simpleren Lekttiren, —das zeigen die Revisionen, denen | 
: Benjamin seine Lesarten unterwarf und die sich im Riickblick | 
| so tiberlagern, daB das Gedicht nun vom Strahlenkranz der | 
| Ambivalenz umgeben ist. In dessen abschiissiger Mitte ein _ : 
: Hut, das Gesetz der Vater. | 

96 | | 
| . !



oe | | Helmut Lethen ; 

Philologie muB8 sich den Raum erkémpfen, in dem tber 

| Texte so meditiert werden kann, daB die Philologiedie Freiheit = 

| nicht verrat, in der ihre Radikalitét im Umgang mitdem Text = | 

Lae besteht und in dem ihr Bezug zu anderen Praktiken der | | 

Gesellschaft nicht in einem blinden Sprung der Entscheidung 

___hergestellt zu werden braucht. | an 

| (Das sagt mir mein Gewissen). _ ee | 

/ a ANMERKUNGEN coe. 

1 Walter Benjamin, “Der destruktive Charakter,” Benjamin, J llumina- | 

an tionen. Ausgewéhlte Schriften (Frankfurt/M. 1961) 311. | | 

| 7 2 Walter Benjamin, Versuche iiber Brecht (Frankfurt/M. 1966) 67-68. | 

| Sa Béla Balazs “Sachlichkeit und Sozialismus,” Die Weltbiihne - 

| (18.12.1928). | oo Ee 

| | “Walter Benjamin, Gesammelte Schriften (Frankfurt/M. 1985) VI: 540. 

| 5 Bertolt Brecht, Gedichte fiir Stédtebewohner, hrsg. und mit einem _ 
| Nachwort versehen von Franco Buono (Frankfurt/M. 1980) 153. - 

© Bertolt Brecht, “Lied der verderbten Unschuld beim Waschefalten,” 
ie. Brecht, Gesammelte Werke (Frankfurt/M. 1967) 8: 197. oes | 

st Werner Krauss, Gracidns Lebenslehre (Frankfurt/M. 1947) 86. 

ss § Krauss 83. / - 

 ® Krauss 110. chs | | ae | 

es 10 Krauss 113. | | | oe | 

SE. 11 Friedrich Nietzsche, “Vom Nutzen und Nachteil der Historie fur das _ 

Leben,” Nietzsche, Werke (Darmstadt 1966) 223. | 

ee 12 Mann ist Mann (Hauptmann-Manuskript), in Brechts Mann ist | | 

| Mann, hrsg. von Carl Wege (Frankfurt/M. 1982) 145. Vel. die 

| -Versionen der 2. Fassung auf S. 221. Carl Wege verdanke ich auch 

oo den Hinweis auf die “kohlendampfer,” den ich spater zitieren werde. 

| 13 Gerhard Neumann, “Geschlechterrollen und Autorschaft. Brechts | 

Konzept der lyrischen Konfiguration,” in diesem Band. | | |



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

: “ Vgl. Helga Geyer-Ryan und Helmut Lethen, “The Rhetoric of 
| Forgetting. Brecht and the Historical Avant-garde,” Convention and 
: Innovation in literature, hrsg. von Th. Dhaen, R. Griibel and H. 
| Lethen (Amsterdam/Philadelphia 1989) 306-348. 

| 5 Paul de Man, Blindness and Insight: Essays in the Rhetoric of 
: Contemporary Criticism (London 1983) 148. | 

: 16 Nietzsche 212. 

: 7 Anregungen zu diesen Uberlegungen verdanke ich den Studentin- i 
| nen und Studenten meines VergeBlichkeitsseminars in Utrecht, 
! Januar 1992. | 

! “® Das Motiv des Vergessens wurde vor allem in den verschiedenen 
! Kommentaren zur Hauspostille von Hans-Thies Lehmann herausgear- 
| beitet. Zum “Vergessen” als Form der Inszenierung von Erinnerung, 
i vgl. Gerhard Neumann in diesem Band. | | 

*? Edmund Licher, Zur Lyrik Brechts. Aspekte ihrer Dialektik und | 
| Kommunikativitaét (Frankfurt/M/Bern/New York 1984) 172. 

” Peter L. Oesterreich, Fundamentalrhetorik. Untersuchung zu Person 
| und Rede in der Offentlichkeit (Hamburg 1990) 139. 

| 21 Rudolf Arnheim in Die Weltbiihne (14.06.1932). 

| *” Hans-Thies Lehmann, “Das Subjekt der Hauspostille. Eine neue : 
| Lektiire des Gedichts ‘Vom armen B.B.,” Brecht-Jahrbuch 1980, hrsg. : 
: von R. Grimm und J. Hermand (Frankfurt/M. 1981) 29. 

23 Walter Serner, Letzte Lockerung. Ein Handbrevier fiir Hochstapler 
| (Miinchen 1981) 67-166. 

** Vel. Helmut Lethen, “Kalte persona, Radar-Typ und Kreatur. 
: Anthropologie und Verhaltenslehren der Neuen Sachlichkeit” 
: (erscheint 1993). ! 

| *° Helmut Lethen, “Kaltemaschinen der Intelligenz. Attittiden der i 
| Sachlichkeit,” Industriegebiet der Intelligenz. Literatur im Neuen : 
| Berliner Westen der 20er und 30er Jahre, hrsg. von E. Wichner und | 
| H. Wiesner (Literaturhaus Berlin 1990) 118-153. | | 

: 6 Zitat nach Brechts Mann ist Mann, hrsg. von Carl Wege (Frank- i 
| furt/M. 1982) 282. . : 

| 27 Ebd. 197. 

| 98 | | | 

| |



| | | Helmut Lethen 

8 Ebd. 215. | 

22 Vgl. in diesem Band der einfithrende Essay von Hans-Thies 

Lehmann. 

39 Ulrike Baureithel hat in mehreren Verdffentlichungen hierauf 

aufmerksam gemacht. Zuletzt in “Kollektivneurose moderner Manner. 

Die Neue Sachlichkeit als Symptom des mannlichen Identitatsver- 

lusts—Sozialpsychologische Aspekte einer literarischen Strémung,” 

_ Germanica 9 (1991): Die “Neue Sachlichkeit.” Lebensgefiihl oder 

Markenzeichen? hrsg. von Pierre Vaydat, 123-145. Vgl. auch Peter 

Gay, Die Republik der Aufenseiter (Frankfurt/ M. 1970). 

3! Paul de Man 161. - | | | | 

32 «Tied der verderbten Unschuld.” | 

of - 99



| 
| 

| The Other Brecht I {| Der andere Brecht I 

/ Gender Roles and Authorship. Brecht’s Concept of Lyrical 
: Configuration 
| Brecht’s dialectic relationship to tradition is found in his love poetry 

| too. It is formed by integrating and transforming two key ideas of lyric | 
: discourse established by Dante and Petrarch: the argument of assign- 
: ing gender roles in the poem and the related argument of claiming | 
! (male) authorship and legitimation. Brecht proceeds by erasing the | 
! woman from the poem’s text in her physiognomical presence as object : 
| of desire and by allowing the male to survive in the field of this gestic 
: poetry as the author of historical instruction. The analysis addresses 

: the broader framework of culturally constitutive Memoria in bourgeois 
! tradition and the functional role of the muse in the act of such re- 
| membering. It tests the concept of “gestic physiognomy,” understood 

: as Brecht’s instrument for subverting bourgeois poetics, drawing on : 
examples from Brecht’s love poems, from his poems based on Dante, : 

: from his “Dinggedichten” and from his so-called pornographic lyrics. 

| Les réles sexuels et la notion d’auteur. Le concept de la 
i configuration lyrique chez Brecht | 
: Chez Brecht la relation dialectique a la tradition se retrouve égale- 
| ment dans sa poésie amoureuse. Elle se fait en intégrant et en trans- 
! formant deux idées principales du discours poétique d’aprés Dante et 
| Pétrarque: a savoir le fait d’assigner des réles sexuels dans le poéme 
| et parallélement de revendiquer légitimation de ]’auteur (masculin). 
: Brecht procéde en effacant du texte du podme la femme dans sa pré- | 
| sence physiognomique en tant qu’objet du désir et en permettant la 
| survie du male en tant qu’auteur de l’instruction historique dans le 
: champ de cette poésie gestuelle. L’analyse prend en charge & la fois 

| le cadre plus large de la Memoria culturellement constituante dans la 
| tradition bourgeoise et le réle fonctionnel de la muse dans l’acte d’une 
: telle remémorisation. Elle examine le concept de la “physiognomie ges- 
| tuelle,” entendue comme l’instrument dont se sert Brecht pour saper 
: la poétique bourgeoise, a partir d’exemples tirés des poémes amoureux 
: de Brecht, de ses poémes basés sur Dante, de ses “Dinggedichten” et 

: des poémes dits pornographiques. | 

! Roles genéricos y autoria. E] concepto brechtiano de la confi- 
| guracion lirica | | 
| La relacién dialéctica de Brecht con la tradicién se encuentra también 
| en su poesfa amorosa. Se forma al integrar y transformar dos ideas 
| claves del discurso lirico establecido por Dante y Petrarca: el argu- 
| mento de asignar roles genéricos en el poema y el argumento relacio- 
2 nado de reclamar la autorfa y legitimacién (masculina). Brecht proce- | 
| de borrando a la mujer del texto del poema permitiéndole al hombre | 

sobrevivir en el campo de esta poesfa gestual como el autor de la | 
: instruccién histérica. E] andlisis enfoca el marco mds amplio de la 3 
: Memoria culturalmente constituida dentro de la tradicién burguesa y : 

| el rol funcional de la musa en el acto de ese recordar. Examina el | 
! concepto de la “fisonomfa gestual” entendida como el instrumento de | 
| Brecht para subvertir la poética burguesa, tomando como ejemplos | 

( poemas amorosos de Brecht, sus poemas basados en Dante, sus : 
: “Dinggedichten” y sus llamadas Ifricas pornograficas. : 

| 100 ! 

| ! | : | 
.



| Geschlechterrollen und Autorschaft: 

- Brechts Konzept der lyrischen Konfiguration | 

: Gerhard Neumann | 7 | | 

| Wie erhébe sich ohne das Vergessen der 

vos Spurenverwischenden Nacht der Mensch am Morgen?" a 

- - Die Texte der europdischen Liebeslyrik—von den Trouba- 

- - dours bis zu Baudelaire, Mallarmé und Rilke—sind wesentlich 

- durch zwei Argumente geprigt: das Argument der Zuweisung ae 

der Geschlechterrollen im Sprachspiel des Gedichts; das 

' _ Argument der Autorschaft und ihrer poetischen Legitimation. | 

Man kénnte auch sagen: sie sind gepragt durch eine charak- | 

| _ teristische (fiktive oder fingierte) Konfiguration: die Frau als _ 

poo Objekt des Begehrens; die Stimme des Mannes, der die geliebte 

Frau preist und in der Schrift des Gedichtes verewigt; die — 

ee! Muse, die die schtitzende Hand der Kunst tiber diese Kon- 
---- gtellation halt, nicht selten in Personalunion mit der begehrten _ o 

und in ihrem Namen verewigten Frau: Beatrice und Laura, 

_Délie (Maurice Scéve), Cassandre, Marie, Héléne (Ronsard), | 

| . Diane (Agrippa d’Aubigné). Merkwiirdig ist hierbei die _ 

| | Stellung und Funktion der Muse im Ausdrucksfeld des Ge- 

ae -dichts. Sie ist—als Allegorie von Inspiration und Autorschaft _ 

ee zugleich—auf komplizierte Weise mit der Beziehung zwischen | 

| Mann und Frau verkoppelt. Ob latent oder manifest, in ihr © 

| - verdichtet sich die Instanz des Diskurses der Poesie. Dieser | | 

Gestus des “Riihmens” der Geliebten, der zugleich vom Ruhm 

des Gedichts wie seines Autors Zeugnis gibt, gilt—man kénnte 

fast sagen: ungebrochen—von Dante und Petrarca bis zu Rilke 

| sand Celan. Sogar Mallarmés Fachergedichte, an der Grenze 

, | der Materialitat vibrierend, sind hier noch einschlagig.” _ | 

-. Man denke an Dantes Sonett aus der Vita Nova, das er 

| schreibt, nachdem ihm Beatrice im Traum erschienen ist;” an _ 

-_ Petrarcas tiber den ganzen Canzoniere sich vernetzendes Spiel 

2 mit “oro-l’oro-l’auro,” dessen Aufgipfelung im fiinften Sonett 

| “Quando io movo...,” dessen Fortkntipfung in unendlichen 

_.- Verwandlungen bis hin zur berihmten Canzone 23 “Nel dolce _ 

tempo de la prima etade...”;* ferner an Ronsards Sonett 

| “Quand vous serez vieille”: | :



The Other Brecht I / Der andere Brecht I | 

! Quand vous serez bien vieille, au soir A la chandelle, 
: Assise auprés du feu, dévidant et filant, 
: Direz chantant mes vers, en vous émerveillant: 

! “Ronsard me célébrait du temps que j’étais belle.” 

| Diesem vergleichbar das andere Sonett “Afin que ton hon- 
i neur...”: ) 

: Afin que ton honneur coule parmi la plaine 
| Autant qu’il monte au ciel engravé dans un pin, 
| Invoquant tous les Dieux, et répandant du vin, 

| Je consacre 4 ton nom cette belle fontaine.® — 

! Kindrucksvolle Verwirklichungen dieses Prinzips der Erinne- | 
: rung und Verewigung der Frau in der Selbstfeier des Gedichts | 
: finden sich in zwei Texten Rilkes: in den Sonetten an Orpheus | 
| mit der Widmung im Zeichen des “Denk-Mals fiir Vera Oucka- : 
: ma Knoop” und in dem “Requiem fiir eine Freundin,” das zu | 
| Paula Modersohn-Beckers Gedachtnis geschrieben wurde. 
| Man kénnte auch sagen, daf es ein kultureller Sachverhalt 
| ist, der sich in dieser Konfiguration von Geliebter, Autor und : 
! Muse ausdriickt, daB aus ihr sich drei semiotische Felder 
| entfalten: das Feld des Erotischen, in der flirrenden Beziehung 
| der Geschlechter; das Feld der Okonomie, in dem der Gedanke 
| des Besitzes in komplizierter Verschrankung bald der Frau, 
| bald dem Text des Gedichts gilt;? das Feld des Poetischen 
| zuletzt, in dem sich die Frage nach der Autorschaft stellt. Es | 
| ist ganz offensichtlich, daB das 6konomische Feld hier eine Art 

| Vermittlerfunktion gewinnt, daB die Kategorie des “Besitzes” 
| zwischen Pekunidrem und Sexuellem oszilliert. Freilich bleibt | 
| dies auch die heikelste Kategorie—sie ist es, auf die Brecht : 
: (aus verdnderten politischen Voraussetzungen heraus) seine . 
| ganze poetologische Aufmerksamkeit richtet. In diesen drei 
| einander tiberlagernden semiotischen Feldern—des Erotischen, 
| des Okonomischen, des Poetischen—und im Spiel der Konfi- 

guration, die in ihnen sich ansiedelt—die Konfiguration von | 
| Geliebter, von Autor und Muse—werden zwei Dispositive, zwei | 
| regulative Ideen wahrnehmbar: die Idee von der Subjektivitat, | 
| die durch Bildung erzeugt wird (“ich bin ein Ich,” sagt Jean 
| Paul®) und die Idee von der Erinnerung, als Gestaltungsorgan | 
| dieses “Selbst,” der Memoria, die, im Schutz der Mnemosyne, | 
: “das Bleibende stiftet,” wie Hélderlin sagt.° | ! 

| 102 | | 

po |



| Gerhard Neumann 

| II | | 

Brechts lyrische Texte, ein eindrucksvolles Korpus von tiber 

tausend Gedichten, steht in einem héchst merkwiirdigen Ver- 

haltnis zu dieser semantischen, konfigurativen und dispositio- 

nellen Tradition. Es ist kein Zweifel, daB Brecht die alten 

| Strukturen rezipiert, wie sich in seinem wiederholten Bezug 

auf das kulturelle Erbe, auf Dante, auf Villon, auf Baudelaire, 

auf Rimbaud oder noch auf d’Annunzio”® offenbart: in seinen 

Ubersetzungen und Umschriften des Uberkommenen, seinen — 

| Pastiches und Kontrafakturen. Ebenso zweifellos aber ist, daB 

sich in seinen Texten massive Subversionen des tiberlieferten 

| Schemas zeigen. Zwar erscheint auch bei Brecht das Erotische 

| und das Poetische im Okonomischen vermittelt, der Besitz der 

| Frau und der Besitz des Textes aufeinander bezogen und 

literarisch legitimiert, Sexualitat und Schreibakt, Kérper und | 

Schrift aufeinander zugeordnet; aber—und damit benutze ich 

: Brechts eigenen Begriff—im Zeichen der “erundsatzlichen 

Laxheit” in Fragen des Eigentums." Besitz und Verwerfung 

der Frau, Besitz und Verwerfung des Anspruchs auf geistiges 

_ Eigentum werden merkwiirdig (und zwiespdltig) korreliert, - 

wobei unvermittelt ein Drittes aus dieser Korrelation von 

oo Léschen und Speichern herausspringt; zwar ist vom Vergessen 

der Frau die Rede, die der Autor besessen hat; zwar wird das 

| Vergessen des Textes behauptet, den der Autor zitiert hat. Was 

bleibt aber, ist dieser Autor selbst und sein poetischer Gestus: 

Begehren, Zitieren und Text des Gedichts. _ | 

Die beiden groBen Argumente lyrischen Sprechens—Sub- 

jektivitat, als Thema des Gedichts; Memoria, als Organ der 

Poesie—geraten dabei ins Zwielicht, sie werden zwar nicht 

getilgt, aber subvertiert. “Brecht und die Tradition’—zu den | 

vielen Befunden in diesem zwielichtigen Feld tritt auch dieser: 

Der lyrische Diskurs Brechts inszeniert nicht die Erinnerung 

an die geliebte Frau, sondern deren Vergessen, die Auslé-— 

| schung ihres Namens und Gesichts. Er inszeniert aber gleich- 

| zeitig, wenn auch in merkwirdigen Verrenkungen, den Wusch 

des Liebenden und Autors—vielleicht des Liebenden als 

| Autors—im Gedichtnis der Nachwelt zu iiberleben. Es gibt 

| keine einfache Antwort auf die Frage, warum das so ist. Sie 

liegt vielleicht zwischen zwei einander entgegengesetzten 

Begriindungen: der Meinung einerseits, es handle sich um eine 

“Verwerfung” (im doppelten Sinne des Randbruchs, als einer 

geologischen Schichtenstérung, und des Ausschlusses), die sich 

im Grenzbereich zwischen Semiotischem und Symbolischem 

103



| 
The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

! abspielt und eine Revolution der poetischen Zeichen zwischen 
: Stummheit des Kérpers und Formation des Diskurses meint; | 

der Meinung andererseits, es handle sich um eine Konsequenz | 
: aus Brechts Bemtihung, auf dem Hintergrund marxistischen ) 
| Denkens eine asthetische Umsetzung des Materialismus zu 

erzielen. Beiden Argumentationssystemen gemeinsam jeden- 
: falls ist die Subversion—nicht die Léschung—von Individuali- 
i tat und kulturstiftender Memoria als sozialen, als biirgerlichen 
2 Leitkategorien. , | 

| It : | 

i Vielleicht kann auch dies eine Form sein, sich des “anderen 
| Brecht” zu versichern: wenn man beschreibt, wie er sich—bei- 
| spielsweise in seiner Lyrik—vom kategorialen Feld der 
| europdischen Poetik distanziert, und welche poetische Gestalt 
! diese Distanzierung annimmt. Die klassische europdische 
. Lyrik, wie Dante und Petrarca sie begriindet haben (weitge- 
| hend eine mannliche Lyrik), lebt aus einem (von der Muse : 
: verantworteten) Grundgestus der “memoria”: der Verewigung | 
; des Namens der Geliebten, der Erinnerung ihres Wesens und 
| Gesichts. Bertolt Brechts Gedichte widerrufen diesen Gestus; 
| seine Liebesgedichte handeln vom Vergessen der Geliebten und 
: vom Verschwinden ihres Gesichts.'* Herausragendes Beispiel 
: unter unzahligen anderen fiir diesen Vorgang bleibt das 

Gedicht “Erinnerung an die Marie A.”!° Das im Titel noch in 
| Anspruch genommene “Andenken” wird sogleich durch die 
| Reduktion des Namens auf die Initiale in Frage gestellt; das 
| Gedicht selbst inszeniert dann den Vorgang des Erinnerns als 
| Vergessen, gleichzeitig als Riickverwandlung des einst gelieb- 
: ten Kérpers in die Natur, in das auratische Element des 
! Windes, in das fliichtige Element der Wolke," in das fliissige | 
| Element des Wassers, wie es dann, im Grundgestus vergleich- | 
| bar, in dem Gedicht “Vom ertrunkenen Madchen” sich ereig- 
| net.” Wahrend “Erinnerung an die Marie A.” das Vergessen 
| als Vorgang zeigt, der sich im lyrischen Ich (dem einst — ; 
| liebenden Mann) abspielt, wird im Gedicht vom ertrunkenen 
| Madchen der organische Vorgang des Zerfallens des Kérpers | 
| selbst zu dessen Vergessenwerden im Raum der Natur (der 
| Welt Gottes, die die Natur ist)—kein kultureller Vorgang, 
| sondern ein Naturgeschehen. “Vergessen” wird in den beiden , 
| Gedichten also zundchst als ein kultureller, dann als ein : 

natirlicher Vorgang poetisch “erprobt.” Es ist eine Probe aufs ! 
| Exempel von Identitat und deren memorialer Legitimation.'® : 

| 104 ! 
| | | | 
|



| - | | : Gerhard Neumann 

pS _ _Brechts friihe Gedichte umkreisen als ihren eigentlichen 
a _ Gegenstand jene zwielichtige Zone zwischen Semiotischem und 
| Symbolischem,’” zwischen Kérper und Sprache, zwischen 
Ps Natur und Kultur, fiir welchen die abendlandische Tradition | 
Pos eine so biindige Formel wie die Trias von “begehrter Frau,” | 

_ “schreibendem Mann” und “schtitzender Muse” gefunden hatte. | | 
| | _ Brecht subvertiert diese Formel und inszeniert sie in merkwir- oo 
| - diger Umkehrung. Man kénnte auch sagen: Er erprobt in 

seinen Gedichten die Ausléschung des Gesichts der Frau (als | 

_ poetischer Vorgang) in verschiedenen semiotischen Feldern: | 
_ namlich auf der realen, der symbolischen und der imaginaren 

poe Ebene. Er gewinnt dem poetologisch so brisanten Motiv des — 
| Erinnerns, das als Vergessen Gestalt gewinnt, verschiedene 
| | “mediale” Perspektiven ab, die Perspektiven auf den Natur- 

laut, auf die Schrift und auf den Film. Drei Gedichte (von 
eo 1919, 1925 und 1943/44) kénnen dies verdeutlichen. | 

is An Bittersweet 

, So halb im Schlaf in bleicher Dammerung | | | 
An deinem Leib, so manche Nacht, der Traum: | 

pO mo Gespenstige Chausseen unter abendbleichen | 
Sehr kalten Himmeln. Bleiche Winde. Krahen © | 
Die nach der Speise schrein, und nachts kommt Regen. | 

| Mit Wind und Wolken, Jahre iiber Jahre | - | 
Verschwimmt dein Antlitz, BitterstiBe, wieder. © _ 

| / Und in dem kalten Wind fithl ich erschauernd et 
} : Leicht deinen Leib, so, halb im Schlaf, in Dammerung 

Ein wenig Bitternis noch im Gehirn.” | | | 

| | Der kurze Text von 1919 kniipft noch an expressionistische 
| Mittel und Vorstellungen an, wie sie zum Beispiel schon das | 

, friihe Gedicht “Aber in kalter Nacht...” exemplarisch beruft: = 
| - das Numinose der Natur, die Stimme des Kreatitirlichen, die | 
| - von Wind und Regen gepeitschte Landschaft.'"? Das Medium, 
: in dem das Natiirliche erscheint, ist der Traum. Seine Bilder 
7 haben sinnliche Qualitaten: das BitterstiBe, ein “Erschauern,” 

den Vogelschrei, den Regen. In diesen “Nachtgerfuschen”” 
— “verschwimmt” das Antlitz der Geliebten, das Rauschen von 

, ‘Wind und Regen verdrangt die Erinnerung an Gesicht und _ 
, Name. | oe : 

io Ein “Sonett” von 1925 greift ahnliche Motive auf, das 
pe Sausen des Wassers und des Waldes, die Nacht, die den UmriB — 

der geliebten Zitige verléschen laBt: | — 

a . 105 | .



: | 

| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

Was ich von friither her noch kannte, war 
| Sausen von Wasser oder: von einem Wald | 
! Jenseits des Fensters, doch entschlief ich bald . 
| Und lag abwesend lang in ihrem Haar. 

| Drum wei ich nichts von ihr als, ganz von Nacht 
| zerstort | 
| Etwas von ihrem Knie, nicht viel von ihrem Hals 
i In schwarzem Haar Geruch von Badesalz 
| Und was ich vordem iber sie gehért. A 

! Man sagt mir, ihr Gesicht vergaB sich schnell 
: Weil es vielleicht auf etwas Durchsicht hat oe 
| Das leer ist wie ein unbeschriebenes Blatt. = 

! Doch sagte man, ihr Antlitz sei nicht hell 
: Sie selber wisse, daB man sie vergiBt . 
| Wenn sie dies lds, sie wit nicht, wer es ist.?! 

: Auch hier der Naturlaut, die “Nachtgerdusche,” das “Sausen 
| von Wasser oder einem Wald”; aber diese Klange springen in 

| Sprachlaut um: “Man sagt mir, ihr Gesicht vergaB sich 
: schnell.” Und aus der Sprache wird Schrift: die (redensartliche) _ 
| Vorstellung vom Gesicht als “unbeschriebenem Blatt,” die in 
: das Argument vom Erinnern als Vergessen im Schreiben des 
: Gedichts eingebunden wird—und zwar aus der Sicht des 

| Schreibenden wie aus der Sicht derjenigen, die “Gegenstand” 
: (und “Botschaft”) seines Schreibens ist, der Geliebten; Natur- | 
: laut und Schriftzeichen, die, mit dem Verléschen ihrer Ziige, _ 
| in das “weiBe Rauschen” des Mediums zuriicksinken. 
| Ein drittes Gedicht geht den Spuren dieses Vorgangs von 
| Erinnern und Vergessen im Medium des Films nach: 

| Ein Film des Komikers Chaplin | 

! In ein Bistro des Boulevard Saint Michel 
| Kam an einem regnerischen Herbstabend ein junger : 
| | Maler 
! Trank vier, fiinf jener griinen Schndpse und berichtete 
| Den gelangweilten Billardspielern von einem 
| erschiitternden Wiedersehn 

| Mit einer einstmaligen Geliebten, einem zarten Wesen 
i Nunmehr Gattin eines wohlhabenden Fleischhauers. | 
| “Schnell, meine Herren”, rief er beschwérend, “bitte, | 
| die Kreide 

| 106 ; | 

7 | | |



| Gerhard Neumann 

| Die Sie benutzen fiir Ihre Queues!”, und knieend am 
Boden 

Suchte er, zitternder Hand, ihr Bildnis zu zeichnen 
Sie, die Geliebte entschwundener Tage, verzweifelt 
Auswischend was er gezeichnet, von neuem beginnend 
Wiederum stockend, andere Ziige ee 
Mischend und murmelnd: “Gestern noch wufte ich sie”, 
Uber ihn stolperten fluchende Gaste, erbost der Wirt 
Nahm ihn am Kragen und warf ihn hinaus, doch rastlos 

| am FuBsteig 
: Kopfschiittelnd jagte er nach mit der Kreide den 

ZerflieBenden Ztigen.” 

Brechts Bewunderung fiir Charlie Chaplin ist bezeugt.” Das 
Gedicht zeigt, worin sie griindet: in der Kunst des “Gestischen” 
des groBen Komikers, die Brechts Verfahren der Verfremdung 
—als Akt des “Zeigens” und als Kunst medialer Verdoppelung, 
der Differenz von Schrift und Bild—vorwegnimmt. Brechts 
Schliisselmotiv des “vergessenen Gesichts” wird hier mit der 
Bewegung des Zeigens und der Vorstellung von der Duplizie- 
rung des Gedichtnis stiftenden Mediums (Schrift und Bild) 
gekoppelt und als Inszenierung—als das Verschwinden des 
geliebten Gesichts im Akt der “Memoria’—vergegenwartigt: 
Brechts Inbegriff von Kunst. So ist es das Zeigen selbst, das 
gezeigt wird, nicht mehr das zu Zeigende: das Medium selbst, 
nicht die Botschaft. | | 

Allen drei Gedichten ist—in verschiedener semiotischer 
Perspektive—dreierlei gemeinsam: zuerst der Widerruf der 

| poetischen Lektiire des weiblichen Gesichts, der Widerruf einer 
- &sthetisch inszenierten Physiognomik also, der es auf die 

Eigentiimlichkeit der Gesichtsztige der Frau, auf den “Namen” 
ihres Koérpers ankommt; sodann die Inszenierung eines 
Gestischen, das nicht Kérperindividualitat sichtbar macht, 
sondern Gedanken tiber eine soziale und historische Lage 
zeigt; und zuletzt die Inszenierung dieses Gestischen als 
kardinalem Kunstmittel: als eine neue Form des Lesens— 
nicht von Individualitét, sondern von Geschichte. 

“Erinnern als Vergessen”—Brechts Lyrik ist der Ort, an 
- dem dieser Vorgang buchstdblich “in Szene gesetzt” wird: 

thematisch in der Konzentration auf die Liebeslyrik und die | 
Verdichtung im Motiv der vergessenen Geliebten und des 
Verschwindens ihres Gesichts; “historisch-dialektisch” in der 

| immer wieder formulierten Abgrenzung von der durch Dante 

| begrtindeten Tradition der Verewigung der Geliebten und ihres 
Namens im Gedicht. | | 

/ 107



| 
| 
| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| Brecht hat die Auseinandersetzung mit Dante—seiner 
Idealisierung des Individuellen und seiner Sakralisierung der 

| Memoria—immer wieder gesucht und die “ankntipfende 
: Abgrenzung” von ihm in zahlreichen Texten zum Thema 
| gemacht.% Dantes Erhebung der Frau zum unerreichbaren 

Objekt des mannlichen Begehrens, seiner Verewigung ihres 
| Namens (als dem der Geliebten) in der Schrift der Literatur, 
: seiner Stilisierung Beatrices zur Muse, die das Gedicht 
: inspiriert, setzt Brecht das Motiv der “erreichbaren Frau” als 
| “Objekt des Vergessens” entgegen; an die Stelle der Musen- 
| funktion (und ihrer Verewigungsbotschaft) tritt die Haltung 
! des “Zeigens,” der AuBerung von (historischer) Unterweisung. 
| Zwei Gedichte Brechts sind fiir diese Abgrenzung von der 
| Danteschen Inspirationstheorie besonders charakteristisch: das 
| eine, das die Dantesche Verewigung des Namens der Gelieb- 
| ten, das andere, das die Verdnderung des inspiratorischen 
| Habitus im Zeitalter der Moderne zum Gegenstand hat. Etwa 
| 1936 schrieb Brecht das folgende Gedicht: 

! Uber die Gedichte des Dante auf die Beatrice 

| Noch immer tiber der verstaubten Gruft 
| _ In der sie liegt, die er nicht haben durfte 
| So oft er auch um ihre Wege schlurfte | 
| Erschiittert doch ihr Name uns die Luft. | 

| Denn er befahl uns, ihrer zu gedenken © 
| Indem er solche Verse auf sie schrieb 

| DaB uns fiirwahr nichts andres tibrigblieb : | 
| Als seinem schénen Lob Gehor zu schenken. 

| Ach, welche Unsitt’ bracht er da in Schwang | 
: Als er mit so gewaltigem Lobe lobte | 

Was er nur angeschen, nicht erprobte. _ 

| Seit dieser schon beim bloBen Anblick sang 
Gilt, was hiibsch aussieht, wenn’s die StraBe quert | 

| Und was nie naf wird, als begehrenswert.” 

| Die Argumentation des Gedichts gilt der klassischen Formel : 
der Konfiguration von Geliebter, Muse und Autor. Brecht halt 

| Dantes Vorstellung vom unberiihrbaren Kérper Beatrices, vom 
| verklarten Namen, der in der Erinnerung der Literatur | 
: tiberlebt, und von der Idolisierung der Geliebten, der die Poesie : 

| 108 | 
| | 
|



| | gs Gerhard Neumann | 

| | - dient, die Anonymitat des Begehrens, seine ‘Materialitat’ (als | 
ee eigentliche Botschaft des Gedichts) entgegen. _ | 

: Kin zweites, 1938 verfaBtes Sonett konkretisiert das 

| Thema; es nimmt Bezug auf die (fiir die Geschichte der Inspi- as 
_.__- yationsidee exemplarische) Begegnung Dantes mit Paolo und 

_ _ Francesca da Rimini im Inferno der Géttlichen Komédie:”*® 

: ts / Sonett zu Dantes “Holle der Abgeschiedenen” —tw™ 

as | - Lae | Der Augsburger geht mit Dante durch die 

: Cee | | Hille der Abgeschiedenen. Er spricht die 

ae | Untréstlichen an und berichtet ihnen, daB 
So io | | auf der Erde nunmehr manches geindert ist. 

Als ich den beiden so berichtet hatte =~ a 
-. DaB keiner um Besitz mehr oben tétet — . Pe | 

- Weil keiner mehr besitzt, erhob der falsche Gatte os 

pe oS Der sie, die ihm nicht zustand, einst betért | | | 

eee Die Hand, die an die andre Hand gelotet 7 | 

: - - Und sah sie an und fragte mich verstért: 

WN ano So raubt auch keiner mehr, da keinem was gehort? - 

en Ich schtittelte den Kopf. Bei der Beritthrung ~ | 
a _ Der Hande war die Frau, ich sah’s, errétet | es 

oe Und er sah’s auch und sprach: Das ist sie nicht mehr _ 

_— S Seit jener Zeit der straflichen Verfiihrung! a 
-—,-: Und murmelnd: Dann ist’s also kein Verzicht mehr? 

- ee Ging er schnell weg mit ihr. Und die Verschniirung © ) 

: Die trugen sie, als hatt sie kein Gewicht mehr.” / | 

Das Motto deutet an, daB Brecht sich selbst an die Stelle 
_ Dantes versetzt und den “Abgeschiedenen” seine eigene, an- 

| __ derslautende Botschaft tiberbringt. Was dieses Gedicht bedeut- 
| sam macht, ist der kritische Bezug auf die Urszene der poeti- _ 
oe schen Eingebung und ihre Konstellation, wie sie Dante konzi- 

LS _ piert hat: der Dichter, gefiihrt von Vergil, dem bewunderten 
po Vorganger und Garanten seiner Inspiration; konfrontiert mit 

dem irdischen Geschehen und der “Ordnung der Dinge,” wie 
: der géttliche Heilsplan sie stiftet; und inspiriert zum Gedicht, 

das die Namen der Liebenden fiir immer verewigt: Paolo und 
a Francesca. Brechts Kontrafaktur widerspricht dieser Dante- 

| schen Konzeption. Der Augsburger Dichter bringt den Ver- 

| a Oe | 109 |



| 
| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 
| dammten in der “Hélle der Abgeschiedenen” die Botschaft der 
| veranderten Welt einer sozialistischen Gesellschaft, in der 
| Besitz und Tausch (und deren erotische Sublimierung) keine 
| Geltung mehr haben; in der die Verewigung des Namens um 

des in Kunst verwandelten Verzichts willen keine transsub- 
| stantiierende Kraft mehr entfaltet; in der das Begehren 
| anonym wird, die Kontur des Individuellen verlischt. Der 
| erinnernde Gestus von Brechts Gedicht gilt nicht mehr der 
| Verewigung des Schicksals des Einzelnen, wie es der biirgerli- 
: chen Kunstauffassung entspricht, sondern der Vergegen- 
: wartigung des sich wandelnden historischen Prozesses: dem 
| neuen Paradigma einer sozialistischen Gesellschaft; einer 
| Neubewertung dessen, was “Besitz” zwischen Okonomie, Poetik 
| und Sexualitét bedeutet. Die Vorstellung der “Vertreibung,” 
| des Exils, tritt an die Stelle vergegenwartigender Erinnerung. 
! Das Gedicht spricht von der Exilierung des Individuellen (als 
| einer im biirgerlichen Begriff des “Subjekts” artikulierten Form 
: der “Eigentiimlichkeit”) aus den Feldern des Erotischen, des 
| _ Politischen und des Poetischen. 
| _ Brechts Auseinandersetzung mit Dante und der europii- 
| schen Inspirationstheorie kulminiert in dem Gedicht “Die 
| Liebenden” von 1928. Es kann als (zehn Jahre zuvor ge- 
: schriebene) “Urszene” der “Hille der Abgeschiedenen” gelesen 
: werden und nimmt gleichfalls Bezug auf den 5. Gesang des 
2 “Inferno,” auf die Begegnung zwischen Paolo und Francesca da 
| Rimini, die einzige Liebesszene, die Dante in der Gdttlichen 
7 Komédie gestaltet hat. 
: Dante, gefiihrt von dem antiken Dichter, der gleichsam die 
: Stelle der Muse einnimmt und spater von Beatrice vertreten | 

wird, dringt in den zweiten Kreis der Holle vor, in dem die 
: Begegnung sich ereignet: den Bezirk der durch Liebe—den 
| Besitz-Raub im Feld des Erotischen—in Todstinde Gestiirzten. | 

Deren Vergehen wird zur Szenerie: dem Sturm der Leiden- 
| schaft im Bild einer windgeschiittelten Landschaft. Aus dem | 
| nachtlichen Wirbelsturm lésen sich Schwadrme von Végeln, 
| Stare, in denen das Geflatter der niederen Begierden sinnfallig 
! wird, der geordnete Zug der Kraniche, als Bild des Héhenflugs | 
| der groBen Passionen. Dante gewahrt zwei Kraniche, die sein 
: Interesse wecken; der Wind treibt sie ihm zu und sdnftigt sich, 
: sie lassen sich nieder und beginnen, ihre Geschichte—die 
| Geschichte einer tragischen Liebe—zu erzahlen. 
: Diese Situation gibt einem Geschehen Gestalt, das sich 
: zum Leitmodell poetischer Eingebung in der Geschichte der | 

europdischen Literatur entwickelt hat: Es ist die Konstellation 

| 110 : 
| . :



| | Gerhard Neumann 

von Autor und inspirierender Instanz; es ist das Augenmerk 

auf das exemplarische Faktum der Lebenswirklichkeit, das 

zum Inhalt der literarischen Botschaft wird; es ist der Sturm- 

atem der Eingebung, der das Geschehen durchstrémt; es ist die 

) Umsetzung solcherart inszenierter “Memoria” geschichtlicher 

Ereignisse in das verewigende Werk der Kunst, die Weltord- 

nung der Gottlichen Komédie: Dantes Niederschrift der von | 

Paolo und Francesca erzdhlten tragischen Geschichte ihrer 

Liebe in namentlichem Andenken. 

Brecht nimmt diesen von Dante tiberlieferten Vorgang auf 

und wendet ihn um: . 

| Die Liebenden 

Sieh jene Kraniche in groBem Bogen! 
Die Wolken, welche ihnen beigegeben 

| Zogen mit ihnen schon, als sie entflogen 

Aus einem Leben in ein andres Leben. | 
| In gleicher Héhe und in gleicher Eile 

Scheinen sie alle beide nur daneben. 

| Daf so der Kranich mit der Wolke teile 

Den schénen Himmel, den sie kurz befliegen | 
Daf also keines langer hier verweile 
Und keines andres sehe als das Wiegen 

Des andern in dem Wind, den beide sptiren oo 

Die jetzt im Fluge beieinander liegen 

So mag der Wind sie in das Nichts entfiihren 

Wenn sie nur nicht vergehen und sich bleiben 

So lange kann sie beide nichts beriihren 

So lange kann man sie von jedem Ort vertreiben 

Wo Regen drohen oder Schiisse schallen. 

So unter Sonn und Monds wenig verschiedenen Scheiben 

Fliegen sie hin, einander ganz verfallen. | 

Wohin, ihr? - Nirgend hin.- Von wem davon? - Von allen. 

Ihr fragt, wie lange sind sie schon beisammen? 

Seit kurzem. -Und wann werden sie sich trennen? -Bald. 

| So scheint die Liebe Liebenden ein Halt.” | 

Ein expliziter Bezug des Gedichts auf Dantes Geschichte von 

Paolo und Francesca ist nicht mehr gegeben, implizit freilich 

offenbart er sich in den Terzinen, deren sich Brecht zitierend 

(oder erinnernd) bedient. Die inspiratorische Zuwendung der 

Muse ist nur noch in dem Sturmhauch gegenwartig, der dem 

Autor das Paar der Liebenden, die Kraniche, zutreibt. Die 

| 111



The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| 
| Haltung des Zeigens, die schon Dantes Text pragt, ist zwar 

geblieben. Die Kraft der “Memoria” aber, die die Botschaft der 
! Muse (die tragische Geschichte des liebenden Paares) ins 
| Uberdauernde und Musterhafte der dichterischen Sprache 
: geleiten kénnte—Gesicht und Name der beiden Liebenden, 
| Liebesformel und Liebesgeschehen—wird nicht mehr gefordert. 
! Die Gestalten der Liebenden sind nicht mehr in Erinnerung: 
| Die Kunde des Gedichtes lautet, daB sie dem Vergessen 
| verfallen. Ihr Schicksal ist das Exil. Was das Gedicht mitteilt, 
| ist die Nachricht von der Anonymitat und Scheinhaftigkeit der 
: | groBen Passionen und der Léschung ihrer Eigentiimlichkeit 
| aus dem Gang der Geschichte. | 
| 1939, mehr als zehn Jahre nach der Abfassung des 
i Gedichts “Die Liebenden,” hat Brecht die in Kontrafaktur zu 
: Dante erprobte Konstellation noch einmal aufgenommen und 
! erneut vorgezeigt: | 

: Sonett Nr. 1 me 

! Und nun ist Krieg, und unser Weg wird schwerer. 
| Du, die mir beigesellt, den Weg zu teilen 
| Den schmalen oder breiten, ebnen oder steilen 

| Belehrte beide wir und beide Lehrer | 

| | Und beide fliichtend und mit gleichem Ziele — 
i Wisse, was ich wei: Dieses Ziel ist nicht. 

Mehr als der Weg, so daB, wenn einer fiele 
| Und ihn der andre fallen lieBe, nur erpicht 

! Ans Ziel zu kommen, dieses Ziel verschwinde | 
Nie mehr erkenntlich, nirgends zu erfragen! 

| Er liefe keuchend und am Ende stande 

: Er schweifbedeckt in einem grauen Nichts. 
: Dies dir an diesem Meilenstein zu sagen 
| Beauftrag ich die Muse des Gedichts.” 

Viele Erfahrungen liegen zwischen den “Liebenden” von 1928 
| und diesem Gedicht: Brechts theoretische und 4sthetische 
| Verarbeitung des Marxismus; der Weg ins Exil und der Kampf 
| gegen das Deutschland Hitlers; der Krieg und seine Schrecken, 
! deren Vision das Gedicht “Die Liebenden” prophetisch vorweg- 
| genommen hatte: “...So lange kann man sie von jedem Ort 
| vertreiben,/ Wo Regen drohen oder Schiisse schallen.” Zwar ist | 

| 112 | 

| i



; Gerhard Neumann | 

das nun geschriebene Gedicht nicht mehr in Terzinen gehal- oe 
| ten, die Anspielung auf die Tradition aber bleibt, denn es greift 

| _ die zweite groBe, von Dante mitbegriindete metrische Form der oe 

Dichtung auf: das Sonett. In Sprachgestus und Sprachduktus oe 
erinnert manches an das Friihere; und die Liebenden, die vor 

-Unbilden—natiirlichen und politischen—auf der Flucht sind, 7 
erscheinen so bedroht wie eh und je. Aber statt des : 

| - Ungewissen und Offenen einer entgrenzten Landschaft kommt 
nun ein Ziel in den Blick: der Weg als Progress der Lernenden | 
und als Prozess der Geschichte. Der Meilenstein, an dem die — 

_.._ Liebenden innehalten, ist der Ort, an dem itiber den Fortschritt | 

- nachgedacht wird.” Erotische und politische Erfahrung | 
__ erscheinen wieder verkniipfbar. Dies ist der Augenblick, wo 

| Brecht die Muse erneut in das Gedicht einfiihrt: als Klio, die 

_ Stimme der Geschichte, die zu den Liebenden—die immer noch | | 
| gesichts- und namenlos sind—als Lernenden spricht. “Memo- 

| ria” tritt wieder in ihre Rechte, aber nun als Erinnerung an 
die mégliche Anderbarkeit der Welt. = oS | 

| os Es ist also das Doppelspiel von Erinnern und Vergessen, in | 
| dessen Verlauf Brecht seine eigene poetologische Position in 

Absetzung von der durch Dante begrindeten Tradition mar- 
| kiert. In dieses Spiel verwickelt erweist sich die Frage nach 

| der Differenz der Geschlechterrollen und der in sie eingelager- 
ten Grundvorstellungen von der Frau als Objekt mannlichen — 
Begehrens, vom Mann als Autor und Schreibendem und von oe 

| der Muse als Instanz der poetischen Aussage. Es ist die Frage _ 
. nach der biirgerlichen Schliisselkategorie des Subjekts in es 

seiner eigentiimlichen und unverwechselbaren Qualitadt. Im _ | 
Rahmen dieses Argumentationsfeldes entwickelt Brecht seine 
“Poetologie des Zeigens”: nicht im Blick auf die lesbaren _ 

) Zeichen einer Individualitat, wie sie das Gesicht der Geliebten 
| -_-verspricht, sondern in Auseinandersetzung mit der fundamen- 

talen Materialitat der erfahrenen Welt, vermittelt durch die 
Vorstellung des Gebrauchs, den man—zwischen Besitz und 

| Verwerfung—von ihr macht; und zwar in Auseinandersetzung | 
mit der biirgerlichen Kategorie des “Eigentums,” seiner 

pe, -gexuellen und seiner poetischen Einfarbung. Nur so wird es — 
verstandlich, daB Brecht die Muse der Dichtung in einer 

| charakteristischen Wendung in eine solche der Geschichte (des 
--—- “epischen Erzahlens”) verwandelt. Er schafft sie zu einer 

| - lehrenden Instanz um. _ | 

mS | | 113



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| Brechts Gedichte, von der Muse der Historie inspiriert, 
| gelten nicht mehr dem Zauber verklarter Individualitat, 

sondern jenem Gang der Geschichte, dessen Physiognomie 
: nicht ein Gesicht, sondern das Handeln der Menschen ist. 
: Mimesis hat hier einen subversiven Gestus, sie artikuliert sich 

als das Durchbrechen der biirgerlichen Tabus von Sexualitat 
| und Besitz. | 

| Es gibt zwei “Serien” brechtscher Gedichte, die solche 
! Um-Wendung als poetischen Habitus besonders eindringlich 
: bezeugen: Es sind jene Texte in Brechts Werk, die ich seine 
| “pornographischen” Gedichte, und jene anderen, die ich seine 
: “Dinggedichte” nennen michte.”' Beide Gedicht-Korpora, die __ 
| pornographischen Texte wie die “Dinggedichte,” sind durch den 
, Anspruch gekennzeichnet, das “Ding”—sei es das Organ des 
! Geschlechts oder das Objekt alltaglichen Gebrauchs®—in 
i jenem Rif sichtbar zu machen, der zwischen materiellem 
| Substrat und ideologischem Konstrukt klafft. Was Rilkes 
: “pornographische” Lyrik® mit seinen “Dinggedichten” un- 
| mittelbar verkniipft, was sie gleichermaBen prdgt—ihre 

mythische Qualitét und ihre symbolische Uberhéhung ném- 
: lich—wird von Brechts Muse der Geschichte (die eine Ge- 
| schichte des Materialismus betreut) streng voneinander 
: geschieden. Brechts Gedichte zeigen den Rif zwischen den 
| Strategien ideologischer Entstellung und der Sprache, die die 
| Kontur des Materiellen zeichnet: “die Wérter, welche meinten, 
| was wir machten/Und zwar die allgemeinsten, ganz vulgiren.” 
: Brechts Gedichte “Das dreizehnte Sonett” und “Schwedi- 
| sche Landschaft” kénnen als Beispiele fiir die beiden neben- 
| einander gelagerten Serien des pornographischen Gedichts und 
| des Dinggedichts in Brechts lyrischem Werk gelesen werden: 

| Das dreizehnte Sonett | 

| Das Wort, das du mir oft schon vorgehalten 
| Kommt aus dem Florentinischen, allwo 
| Die Scham des Weibes Fica heiBt. Sie schalten 
| Den groBen Dante schon deswegen roh } 
| Weil er das Wort verwandte im Gedichte. , 
fo Er wurd beschimpft drum, wie ich heute las | | 
2 Wie einst der Paris wegen Helenas : 
| (Der aber hatte mehr von der Geschichte!) 

! Jedoch du siehst jetzt, selbst der dtistere Dante | 
! Verwickelte sich in den Streit, der tobt 

| 114 

| 
| :



| Gerhard Neumann 

Um dieses Ding, das man doch sonst nur lobt. 
Wir wissen’s nicht nur aus dem Machiavelle: 
Schon oft, im Leben wie im Buch, entbrannte 

- Der Streit um die mit Recht beriihmte Stelle.” | | 

“Das dreizehnte Sonett” zeigt den Naturgegenstand des Triebs 
und die in ihn sich einlagernde (poetische) Hermeneutik; es 
zeigt gewissermaBen einen Kampf der “Lesarten” des an- 
stéBigen Worts und seiner poetischen Qualitét, und zwar im 
von Brecht reklamierten subversiven Gestus eines “Riihmens” 
des “Anonymen” (welche Muse vermag dafiir zu btirgen?); es 

| denunziert in seiner Per-Version, seiner Um-Wendung des 
Lyrischen die auf der “Lesart” sich errichtende Transformation __ 
des Sexuellen in eine Asthetik der Sublimierung, wie sie die 
Liebesdichtung von den Troubadours tiber Dante, Petrarca und 
“Machiavelli’—der entstellte Reim ironisiert die Authentizitat 
der Uberlieferung—bis hin zu Rilke bestimmt.” — 

| Eine vergleichbare Um-Wendung setzen auch Brechts 
| “Dinggedichte”—natiirlich ihrerseits in Abgrenzung von Rilkes 

mythischer Uberhéhung—in Szene. Das Gedicht “Schwedische 
. Landschaft” macht dies deutlich: | 

Unter den grauen Kiefern ein Haus zum Abbruch. 
| Zwischen Schutt eine weiBlackierte Lade. | 

| Ein Altar? Ein Ladentisch? Das ist die Frage. | 
Wurde der Leib Jesu hier verkauft? Sein Blut | 
Ausgeschenkt? Oder Linnen zelebriert und Stiefel? 

| Gab es hier irdische oder himmlische Verdienste? 
Verkauften hier Pfaffen oder predigten Kaufleute? 

- Gottes schéne Schépfungen, die Kiefern 
Schlagt der Schlosser von nebenan los.” | 

| . 

Wahrend das “pornographische” Gedicht das “sexuelle Ding” 
im Spiel der seiner sich bedienenden Uberhéhungsideologie— 
“Beatrice war gestellet” sagt Brecht in “Letztes Liebeslied””’ 
—zeigt und diese dekuvriert, beleuchtet das Gedicht “Schwedi- 
sche Landschaft” das Alltagobjekt, die “weife Lade,” im 
Konflikt der sich seiner bemachtigenden Ideologien, der — 
Theologie, der Okonomie und der Asthetik; es erpreBt gleich- 
sam die Offenbarung des ideologischen Mehrwerts, der die 
Dinge des alltaglichen Gebrauchs entstellt. Pornographie und 
“Dinggedicht” werden so, in zitierender Umwendung ihres 

_ tradierten Gestus, zu poetischen Verfahren einer materialisti- 
schen Asthetik: An die Stelle der “Natiirlichkeit” setzt Brecht 
die “Kiinstlichkeit” des Gezeigten. | 

115



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

Die beiden Gedichte sind Zeugnisse dessen, was Brechts 
| Poetik zum Ziel hat. Sie sind Formen der Aufklarung. Aus dem 
| Zwielicht, das tiber dem Gebrauchswert der “Dinge” liegt, 
| lassen sie die Fragwiirdigkeit (den Tauschwert) des “Indivi- 
| duellen” im biirgerlichen Sinne hervortreten. Sie machen damit 
| _ etwas sichtbar, was zur Ausgangslage dieser Uberlegungen zu 

Brechts Lyrik zurticklenkt, zur Frage nach dem “vergessenen 
| Gesicht der Frau” und nach dem “Sich-in-der-Erinnerung- 
| Behaupten des Mannes als Autor.” Denn das, was die beiden 
| Gedichte vor Augen fiihren, ist Brechts Versuch, seine Poetolo- 
| gie des Zeigens mit einer Lektiire der Physiognomie des 
| Materiellen—statt des Individuellen—zu verkniipfen; es ist 
| sein poetologisches Hauptanliegen schlechthin. | 

2 V | 

! Welche Art von Physiognomik—im Sinne einer von der 
| Muse der Geschichte inspirierten Lektiire des Wirklichen— 
| kann es sein, die sich weder auf das individuelle Gesicht im 
| btirgerlichen Verstande noch auf das vergessene Gesicht der 
| Frau als verdrangtes, ausgeschlossenes Objekt des mannlichen 
| Begehrens richtet? Die Antwort, die Brecht gibt, lautet: Es ist 
| das geschminkte Gesicht der Schauspielerin, welches das 
| Zeigen zeigt, und nicht die individuellen Ztige; welches nicht 
| die Eigentiimlichkeit des Kérpers spiegelt, sondern die 
| Gedanken tiber die Anderbarkeit der Welt vorweist! 
! Brecht nahert sich dieser Frage in zwei Anlaufen: zuerst in 
| Betrachtung des geschminkten Gesichts der Prostituierten, die | 
: in der Zurichtung des Antlitzes zur Maske des (verwertbaren) | 
| Begehrens von ihrer Klassenlage und ihrem Sich-zur-Wehr- 
| Setzen deutlicher spricht als die biirgerliche Frau; dann in 
| Betrachtung der Schauspielerin Helene Weigel, deren ge- | 

| schminktes Gesicht die Vollkommenheit einer Kunst “gesti- 
| scher Physiognomik” demonstriert. __ | 

| Sonett Nr. 9 
! (Uber die Notwendigkeit der Schminke) 

| Die Frauen, welche ihren Schof verstecken | 
Vor aller Aug gleich einem faulen Fisch | 

| Und zeigen ihr Gesicht entbléBt bei Tisch 
\. Das ihre Herren 6ffentlich belecken 

| 116 : 

| | 
| |



| | | | a oe Gerhard Neumann | 

- we Sie geben schnell den Leib dem, der mit rauher o 
Be Hand lassig ihnen an den Busen kam - | 

. _ SchlieBend die Augen, stehend ander Mauer | 

Se SES _ Sehen sie schaudernd nicht, welcher sie nahm. a 

ee Wie anders jene, die mit leicht bemaltem Munde | : 

| ‘Und stummem Auge aus dem Fenster winkt 
Dem, der voriibergeht, und sei es einem Hunde. | 

Wie wenig lag doch ihr Gesicht am Tage! | 
Wie héflich war sie doch, von der ich sage ue 

| Sie mu gestorben sein: sie ist nicht mehr | : 
| | geschminkt!* 7 | 

og ELE os a Schminke 

Pas as - Mein Gesicht ist geschminkt, gereinigt von | : 
we - Aller Besonderheit, leer gemacht, zu spiegeln 

eg Oe Die Gedanken, nunmehr veranderlich wie 
--—s Stimme und Gestus.’ | 7 | | 

| | _.. 1! Die Weigel schminkte sich in manchen Stiicken vor jeder Szene um, so daf es, 

: a . trat sie in einer Szene nicht umgeschminkt auf, zur besonderen Wirkung wurde.>” 

_ Zwischen das ganz und gar eigentiimliche Gesicht einerseits, | 
| das im Namen der Geliebten Identitaét verbiirgt—so wieesdie 

| Lyrik seit Petrarca und Dante feiert—, und das erloschene es 
Gesicht andererseits, wie es in Brechts -friihen Gedichten 

. “Erinnerung an die Marie A.” und “Vom ertrunkenen Mad- 
“ chen” erscheint, tritt nun das “geschminkte Gesicht,"" das, 

a in kunstvoll erwogener Spiegelung, gerade das “zeigt,” was die 
- Individualitat des Gezeigten wie der Schauspielerin, die es _ 

| vorzeigt, verwandelt (“verfremdet”) und tibersteigt. Was das 
| - geschminkte Gesicht (im Unterschied zu seiner Naturform) 
. _ gewahrt, ist eine Botschaft, die von den Gedanken spricht, 

welche tiber die Geschichte gedacht werden: seies,daBsieaus = 
dem geschminkten Gesicht der Prostituierten hervortreten, die 

ms thre Kunden lockt, sei es, daB sie vom geschminkten Gesicht 
der Weigel ablesbar werden, das, in jeder neuen Szene des 

“te, _ Sttickes neu geschminkt, selbst zu einem Ausdrucksfeld der 
-_. denkenden Schauspielerin wird. Die Schminke aufdem Gesicht 

gibt diesem gestische Qualitat, durch sie erfolgt die “Inszenie- _ 
a rung” eines Zeichens, das “Eigentiimlichkeit” transzendiert und | 

. jene Gedanken zeigt, die von der Geschichte reden, nicht aber 

| Ps | 117



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

: vom Koérper, der nur “pure” Individualitét bezeugt. Die 
| Schminke dekuvriert jenen Index von Natur, den die biirgerli- 
| che Welt den “Dingen” zur Verschleierung ihres erpreBten 
| Mehrwerts verleiht. An dieser Stelle, wo das “Gesicht” der 
! Schauspielerin durch seine Schminke die Physiognomie des 
| geschichtlichen Augenblicks “vorfiihrt,” wird das “Dingliche” 
| (in beiderlei Gestalt: als Gebrauchsgegenstand des Sexus und 
| der Okonomie) redend: Indem Brecht den pornographischen 
: Gestus und den Gestus des Dinggedichts zitiert, bringt er die 
| _ Dinglichkeit der entfremdeten Welt zum Sprechen. 
| Und wie steht es nun mit jenem Wunsch des Mannes, als 
| Autor vor der Nachwelt zu tberleben? Wie mit Brechts 
| Vorstellung vom Vergessen des Gesichts der Frau und der 
| anderen vom Erinnern des Namens des Autors? Vom Gedicht, 
! in dem vom geschminkten Gesicht der Schauspielerin Helene 
: Weigel die Rede ist, in welchem sich die Gedanken tiber die 
: Geschichte spiegeln, fallt ein Licht auf zwei andere Texte 
: Brechts, die man als Pendants zu diesem lesen kénnte: 
, “Besuch bei den verbannten Dichtern” (1933-38) und “Die 4 
: | Vorschlage fiir Grabschrift, immerfort korrigiert” (1928- 32). 
/ Wie bei den Schminke-Gedichten entwickelt Brecht auch 
! hier seine Uberlegung in zwei Stufen. Die erste bietet das 
i Gedicht tiber den Besuch bei den verbannten Dichter. Der 
| Augsburger tritt—im Traum im Hades angelangt—in die 
: Hiitte der verbannten Dichter. Ovid, Po Chii-yi, Villon, Vol- | 
! taire, Heine, Euripides melden sich zu Wort. Dann heift es: | 

: ...das Gelachter | 
| Dauerte noch, da, aus der dunkelsten Ecke 
| Kam ein Ruf: Du, wissen sie auch 
| Deine Verse auswendig? Und die sie wissen 
| Werden sie der Verfolgung entrinnen?” - "Das 
| Sind die Vergessenen“, sagte der Dante leise 
| “Ihnen wurden nicht nur die Kérper, auch die Werke 
| vernichtet.* 

| Das Gelachter brach ab. Keiner wagte hiniiberzublicken. | 
| Der Ankémmling | 
| War erblaft.” 

: Brecht tritt in diesen Kreis des (getrdumten) Hades noch ein 
i zweitesmal ein; das Gedicht “4 Vorschlage” zeigt Brechts 

! Nachdenken tiber seinen Grabstein, tiber die Inschrift, die 
| Zeugnis von seinem Wirken in der Welt geben kénnte.*? Das 
| Gedicht, aus dem Nachlaf tberliefert, lautet: 

| 118 |



| | Gerhard Neumann 

Schreibt nichts auf den Stein 
AuBer den Namen. 

Ich vergaB: den Namen 
Kénnt ihr weglassen.“ 

Das Erstaunliche dieses Gedichts liegt wohl darin, daB es den 
“Gestus” des Vergessens selbst erzeugt—‘“Ich vergaB”—und 
damit die Dialektik von bewahrtem und getilgtem Namen 
szenisch vergegenwartig: als Grab-Mal des Dichters. Hier ist 
es die Leerstelle, die fortan Zeugnis gibt; das Gedicht, das in 
seiner Schrift von der Lischung des Namens zeugt. Wie das 
geschminkte Gesicht der Schauspielerin einer gestischen 

| Physiognomik lesbar bleibt, so der leere namenlose Grabstein 
dem, der die Liicke im Text buchstabiert. Die Frau spricht mit 

| ihrem Korper, im kurzen Augenblick der Inszenierung auf der 
Biihne; der Mann spricht durch die Lettern, fiir die der Stein 
zeugt. Dieser bleibt lange liegen. 

Brechts lyrisches Theater entwirft eine gestische Poetik, 
die in zweierlei Grammatik sich duBert. Das geschminkte 
Gesicht und der Stein ohne Namen: Es sind zwei Formen der 
Maske, die den Geschlechtern angelegt wird. So gesehen ist 
Brechts Rede vom lyrischen Gedicht wohl doch die Rede vom 
Gesicht der Frau, das langsam unkenntlich wird, und vom 
Namen des Dichters, der tiberdauert. 

119



| _ The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| ANMERKUNGEN 

! * Brechts Texte werden zitiert nach: Bertolt Brecht, Gesammelte 
| Werke, hrsg. von Elisabeth Hauptmann, 20 Bande (Frankfurt/M. 
| 1967), hier 9: 629. 

| 2 Gerhard Neumann, “Die ‘absolute’ Metapher. Ein Abgrenzungsver- 
| such am Beispiel Stéphane Mallarmés und Paul Celans,” Poetica 3 
: (1970): 188-255. | 

| ° “A ciascun’alma...”; Dante Alighieri, Vita Nova—Das Neue Leben, 
2 libers. und komm. von Anna Coseriu und Ulrike Kunkel (Miinchen 

: 1988) 10f. | a 7 

| * Francesco Petrarca, Canzoniere, tibers. von Geraldine Gabor und 
7 Jurgen Dreyer (Basel 1989) 52. 

| 5 Franzésische Dichtung I. Von Villon bis Théophile de Viau, hrsg. von | 
Friedhelm Kemp und Werner von Koppenfels (Miinchen 1990) 158. 

: ® Ibid. 160. 

| " Rilke nennt seine Duineser Elegien “Aus dem Besitz der Furstin 
Marie von Thurn und Taxis-Hohenlohe,” und Brecht reflektiert tiber : 

: das Verhaltnis von Lyrik und Bezahlung in seinem Gedicht “Lied der | 
| preiswerten Lyriker,” Gesammelte Werke, 9: 483-487. } 

| ° Jean Paul, Werke, Hrsg. Norbert Miller (Miinchen 1963) 6: 1061; 
| “Selberlebensbeschreibung” (Zweite Vorlesung). ) 

! ° Hélderlin, Saémtliche Werke, Kleine Stuttgarter Ausgabe (Stuttgart 
1953) 2: 198. | 

: Brecht tibersetzt d’Annunzios Gedicht “La pioggia nel pineto” (ibid. | 
! 449f.). Es wird in Gesammelte Werke, Supplementband IV: 33, als 
| “nicht identifiziertes Gedicht” gekennzeichnet. 

' Bertolt Brecht, Uber Lyrik (Frankfurt/M.: edition suhrkamp, 1964) 
: 98. 

| % Das Motiv des Verschwindens, des Verléschens, des Hinunter- 
. sptilens, des Vergessens des Gesichts findet sich in den friihen 
| Gedichten Brechts sehr haufig (s. Gesammelte Werke 8): “Wohl weiB 
| ich jetzt nicht mehr, wie sie da aussah:/ Ein Tag verléschte, was 

| sieben Monde lang strahlend war” (36); zentral die “Ballade vom Tod 
: der Anna Gewilkegesicht”; haufig der Vergleich mit der Wolke, so z.B. 

| S. 78, 81, 82 und mit dem Rauch S. 90; auch der Mutter Gesicht wird 

120 

| 
| |



| | Gerhard Neumann 

vergessen S. 79. In den spdteren Gedichten tritt das Motiv zuriick. Es" 
gerdt in Konkurrenz mit der Ausléschung des mannlichen Gesichts, _ 

_ einerseits des Soldaten im Krieg—*...daB er sein Gesicht verlor/ Durch 
| _. die Spuren unserer Fauste/ Also machten wir ihn unkenntlich...” os 

heiBt es im “Gedicht vom unbekannten Soldaten” (9: 426)—, an- 
| dererseits des Mannes im Klassenkampf; hierfiir z.B. “Die Auslé- 

| schung” in Die MaBnahme (2: 636-639). Eine Antwort auf diese 
: Fragen, auch im Hinblick auf die weibliche und mannliche Kompo- 

| nente des verléschenden Gesichts (und der Individualitat) gibt Helmut , 
Lethen in seinem schénen Beitrag “Brechts Hand-Orakel” in diesem 

| Band. Er beleuchtet die Frage im historischen Kontext der Moralistik 
und “Uberlebenskunst” in der Linie, die von Gracian bis zu Brecht 

| ~ reicht. | 7 

_ 3 Gesammelte Werke, 8: 232. oe | . 

4 Vel. hierzu die klassische Szene der Ersetzung des Objekts des _ | 
| | Begehrens durch die Vorstellung der Wolke in der friihkindlichen — 

uk Sozialisation des Griinen Heinrich. Gottfried Keller, Der griine 
| Heinrich, hrsg. von Thomas Boning und Gerhard Kaiser (Frank- 

_ furt/M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1985) 78. Die auffallenden 
_ Motivbeztige zwischen Keller und Brecht sind unerforscht. a 

Cy 15 Gesammelte Werke, 8: 252. ee | 

16 Brechts Lyrik gehorcht tiber weite Strecken dem Muster der “Probe 
aufs Exempel”: “...was ich an Gedichten auch schreibe, behalt doch _ 

| immer den Versuchscharakter, und die Versuche ordnen sich in einer 
gewissen Beziehung zu einander an...,” Uber Lyrik, 114. | 

| 17 Hier greife ich ein Begriffspaar Julia Kristevas auf. ae 

| 18 Gesammelte Werke, Supplementsband III: 53. Eos 

| | ’ Gesammelte Werke, 8: 64f. | | | 

on 20 Conrad Ferdinand Meyer, Sdmtliche Werke, historisch-kritische 
a | Ausgabe, hrsg. von Hans Zeller und Alfred Zach (Bern 1967) I: 26. 

: | 21 Gesammelte Werke, 8:160. | ; os | 

os 22 Gesammelte Werke, 10: 870f. = 

| 23 AnlaB zu dem Chaplin-Gedicht war ein Film, den Brecht nach | 
ee Ausweis einer Aufzeichnung im Notizbuch von 1921 am 29. Oktober | | 

sah. Der Film trug den Titel Alkohol und Liebe. Gesammelte Werke, __ 
15: 60f. | | cee | 

| Pas | / 121 a



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I | | : 

| “* Auch mit Goethe sucht Brecht die Auseinandersetzung tier dieses 
| Thema, so in dem Text “Uber Goethes Gedicht ‘Der Gott und die 
: Bajadere,” Gesammelte Werke, 9: 611f. 

! 25 Gesammelte Werke, 9: 608. | | 

| 26 Zwar stimmen die Details (etwa der Fesselung) mit der Geschichte, 
: die Dante erzaéhlt, nicht tiberein; es kann sich aber nur um Paolo und 
| Francesca handeln, da in der Géttlichen Komédie von keinem anderen 
| Liebespaar berichtet wird. 

| 27 Gesammelte Werke, 9: 613. 

| *® Gesammelte Werke, 2: 535f. Ich lasse hier auBer Acht, daB Brecht 
| dieses Gedicht in der Oper Aufstieg und Fall der Stadt Mahagonny in , 

| einem Akt gesteigerter Verfremdung (oder mehrfach gebrochener | 
: Kontrafaktur) zur Disposition stellt, indem er es in einen dramati- , 
| schen Dialog einlegt. In der Oper singen der Holzfaller Paul (“Paolo”!) : 
! und die Prostituierte Jenny das Lied von den “Liebenden” und : 

| | verleihen ihm damit die Physiognomie einer Klasse: durch Konfronta- 
3 tion von “btirgerlicher Liebeslyrik” und proletarischem Uberlebensin- 
| teresse. Die Szene tragt den plakativen Titel “Lieben”; auf das 
| Liebesgedicht folgt das von einem Mannerchor gebriillte Lied 
: “Erstens, vergeBt nicht, kommt das Fressen/Zweitens kommt der 
| Liebesakt...” 

| 29 Gesammelte Werke, 9: 757. 

| *° Hine solche Situation des Nachsinnens tiber den historischen ProzeB 
| gibt auch das spétere Gedicht “Der Radwechsel” aus den Buckower 
| Elegien, Gesammelte Werke, 10: 1009. 

| 3? Im Hinblick auf eine Theorie des Zusammenhangs von “Verdingli- 
! chung” und “Dinggedicht” vgl. Theodor W. Adorno, “George und 
| Hofmannsthal. Zum Briefwechsel,” Prismen. Kulturkritik und 
| Gesellschaft (Miinchen 1963) 190-231. 

| 32 Kant hat diese Verkntipfung schon hergestellt, wenn er bei der 
ehelichen Verbindung “zweier Personen verschiedenen Geschlechts” 

| vom “wechselseitigen Besitz ihrer Geschlechtseigenschaften” spricht. 
| Die “Verbindlichkeit wechselseitigen Besitzes” sei gewahrleistet, wenn 
| “eine Person von der anderen gleich als Sache erworben wird, diese 

| gegenseitig wiederum jene erwerbe.” Vgl. Immanuel Kants Werke, Die 
| Metaphysik der Sitten, hrsg. von Benzion Kellermann (Berlin 1922) 
| 81-84 (Band VII, hrsg. von Ernst Cassirer). 

: 122 | 
| | 
|



| Gerhard Neumann 

33 Vp]. hierzu Siegfried Unseld, Hrsg., “Das Tagebuch” Goethes und 
| Rilkes “Sieben Gedichte” (Frankfurt/M. 1978). : | 

4 Gesammelte Werke, 9: 539f. | | 

*5 Rilkes Vortrag “Moderne Lyrik” von 1898 macht auf diese Zusam- 
menhadnge aufmerksam. Rainer Maria Rilke, Sdmtliche Werke 
(Frankfurt/M. 1965) 5: 360-394. | 

36 Gesammelte Werke, 9: 747. 

37 Gesammelte Werke, 9: 603. | 

38 Gesammelte Werke, 8: 312. 

| 39 Gesammelte Werke, 9: 784. 

40 Brecht gehért damit in die Tradition des Nachdenkens der Autoren | 
liber Natiirlichkeit und Kiinstlichkeit des geschminkten Gesichts von 

| Ovids De medicamine faciei femineae bis zu Baudelaires “Eloge du 
maquillage” aus seinem groBen Essay tiber Constantin Guys. 
Baudelaire, @uvres, Hrsg. Y.-G. Le Dantec (Paris: Pléiade, 1954) | 
911-914. 

41 Gesammelte Werke, 9: 664. 

42 In das Vorstellungsfeld der geschriebenen und gelischten Schrift — 
| gehort auch Brechts Faszination durch die Flugzeuge als “Himmels- 

schreiber,” z.B. das Gedicht “Rauchzeichen”: “Der Flieger, der den 
Himmel heut beschrieb/ Mit weiBem Rauch in ungeheuren Bégen/ 
Verfuhr, daB ihm der Wind, nicht sptirbar unten/ Sein Zeichen nicht 
zusammenwerfen konnte./ Der lehrt uns, dacht ich, wie wir schreiben 
miissen.” Gesammelte Werke, Supplementband IV: 368. 

48 Gesammelte Werke, Supplementband III: 232. 

- | | 123



| The Other Brecht I { Der andere Brecht I 

! Analyse und Gegeniibertragung | | 
Die Gefahren von Ubertragung und Gegentibertragung im psychoana- | 

3 lytischen Austausch finden ihre direkte Entsprechung in der Interpre- } 
| tation von Texten, da beide Prozesse aus Darstellung und Lesen 
: bestehen. Auch Re-Lektitiren neueren Datums von Brechts Texten 

: gehen von zu kurz gegriffenen Uberlegungen aus. Einem ableitenden 
i Positivismus verpflichtet, spiegeln sie eben die Verfahrensweisen, 
! denen sie zu entkommen suchen, und verlieren sich in monologischen 
: Diskursen, die sich der Dynamik der Texte nicht bewu8t zu sein 

| scheinen. Solches Lesen sieht nicht tiber die Interpretation des 
Analytikers hinaus, weil es davon ausgeht, daB diese dem Text 

| gegentiber transparent sei. Deshalb stoBen wir dann auf entschei- 
| dende Verdrangungen und auf das Unbewufite des Interpreten anstatt 
: auf das des Textes. | 

: Analyse et contre-transfert 
| Les dangers du transfert et du contre-transfert dans ]’échange 
| psychoanalytique trouvent leurs équivalents exacts dans l’interpréta- 
| tion des textes, puisque ces deux processus consistent en actes de 
3 représentation et de lecture. Les récentes re-lectures des textes de 

| Brecht se sont faites 4 partir de présuppositions réductrices. Comme 
: formes de positivisme par déduction, elles reflétent les processus 
: auxquels elles cherchent de s’échapper et elles produisent des discours | 

: monologiques qui ne tiennent pas compte de la dynamique des textes. 
: De telles lectures ne situent pas l’interprétation de l’analyste, laquelle 
( est considérée comme transparente au texte. Ainsi nous nous trou- 
: vons en présence des répressions critiques et de l’inconscient de 
2 analyste, et non de celui du texte. 

: Andlisis y contratransferencia 
| Los azares de la transferencia y la contratransferencia en el intercam- 
! bio psicoanalitico tiene sus equivalentes directos en la interpretacién 
| de textos, puesto que ambos procesos consisten de actos de la repre- 
| sentacién y la lectura. Recientes relecturas de los textos de Brecht se : 
: han hecho desde presuposiciones reductivas. Como formas de positi- 
! vismo deductivo, éstas reflejan los procedimientos que buscan escapar 
i y llevan a discursos monolégicos que parecen olvidar la dindmina de 
| los textos. Tales lecturas no sittiian la interpretaci6n del analista, 
| suponiendo que el texto es transparente. De esta manera encontramos 

| las represiones criticas y el inconsciente del analista, no la del texto. 

| 124



Analysis and Transference  _- me | 

Antony Tatlow | | oe | 

| Analysis is supposed to have uncovered or “deconstructed” © | 
| | its unconscious presuppositions or it remains caught up in the 

problems it wishes to understand and assuage. We can map | 
_ psychoanalytical and critical procedures onto each other 

| because both rest on acts of interpretation. If all the world’s a . 
7 a text, then knowledge is only ever an interpretative truth. The 

_ problems of transference and counter-transference have their | 
direct equivalents in writing and criticism. A text or narrative 

| is shaped in anticipation of a response and that response, if we | 
| are capable of reflecting upon its origins, permits us to situate 

| the whole process of communication. The problem is that we _ 
. _ never can understand it fully; something always eludes our _ 

grasp. I want to look at examples of counter-transference in | 
- readings of Brecht. Of course, this terrain is a mine field. _ 

- _Derrida’s deconstructive technique, his gift for seizing on a 
the apparently inconsequential but telling detail from which 

7 you can then unravel the whole structure of a position, has | 
sensitized us to the unexaminable parameters that hold our 

aaa arguments together, unexaminable because they sustain a 
oy - positions we do not wish to question. My own are probably | 
oe opaque to me, and I shall doubtless be enlightened sooner | 

os rather than later, but I am struck by what seem to me mostly 
| unconscious, or at least unexamined, presuppositions in recent 

a readings of Brecht. Perhaps they appear strange to me because 
ee I am not so closely part of that historical culture which has | 

produced them and so am less predisposed to internalize its 
value judgments. | | | | 

oes It is over ten years since the first decisive shift away from 

ee orthodox readings of Brecht which had identified with what =| 
| _ they believed to be the author’s political position. One reaction, 

See -a complete refusal to accept that position, aligned itself with _ 
a the developing “New Philosophy,” another re-read Brecht’s | 

texts against the grain of those established, socially authorized a 
conventions. Grimm drew attention to Brecht’s reading of | 

| _ Nietzsche.’ Lehmann deepened our understanding of the af- _ 
| finities.? I watched these arguments with fascination because 

ao they both corroborated and challenged assertions of mine based 
on reading Brecht’s response to East Asian culture, where | 

- interrogating the silences of an episteme could be considered __ 
the primary path to understanding. | )



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| After an initial skepticism, I had come to see that response 
| not as an elaborate and mildly embarrassing chinoiserie, but 
: as a way of resituating all settled positions. I was particularly 
| concerned about Grimm’s supposition that Brecht’s early, 
! Nietzschean, stoic acceptance of inevitable flux resurfaced, for 
! example in his key poem “The Doubter,” as encouragement to 
| steady and steel yourself before an intransigent Stalinism, _ 
| hence that there was a repressed personal, psychological 
| consistency, a symptomatic retreat, a failure of Oedipalization, 
: underlying all superficial political posturings.’ I saw this, in 
| part, as a politicized replay of Esslin’s old argument that 
: Brecht’s position was strictly schizophrenic, that his personal 
: poetry contained the loads of gold, provided you read it as 

revealing his private reservations, and that the superficial 
: political dross surfaced in his theories and some of his agita- 
| tional plays. 
| For if you interrogated them, the Chinese associations 
| contained in and provoked by the picture and alluded to in 
3 that poem, interdicted both Esslin’s and Grimm’s suppositions 
| since, as in Brecht’s investigative text, the private and political 
: were shown to be inextricably intermingled and, instead of , 
: being repressed, precisely this inextricability was the subject : 
| of enquiry. Both the Chinese picture/text and Brecht’s poem 
| “about” it investigate the problematic personal and political 
| consequences of such a position. Their subject is the problema- | 
: tics of practice. Esslin’s simplicities could not be sustained and , 
| Grimm’s rereading showed no sense of these complexities. I 
: was also anxious to point out that in Chinese culture, images 
: of process could easily connote political refusal, not stoic 
| acceptance, survival by withdrawing into the self (“die kleinste | 

GréBe”), and that Daoist or Buddhist metaphors, far from 
7 being strictly apolitical, in fact embody and give voice to the 
: social unconscious.* 
. Subsequently there have been other attempts to resituate 

| Brecht in relation to critical rereadings and to recent develop- 
| ments in critical theories, rather than simply dismissing him , 
| together with the discredited political practice he apparently 
: served. I looked briefly at some implications for certain 
| psychoanalytic readings of Brecht in an earlier Yearbook 
| volume.” Some of these topics were addressed at the Interna- 
| tional Brecht Society's last Symposium in Hong Kong (1986).° 
: Elizabeth Wright’s book on Brecht and postmodernism takes 

: a longer look at some of these interrelationships, though she 
! was perhaps too fixated on unsituated theories rather than | 

126 oO 

| |



| | Antony Tatlow 

actual theatrical practice and the potential of the texts, 
especially relating to the didactic plays, which had not been 
adequately discussed in English critical literature.’ In her 
book on postmodernism, Linda Hutcheon cites Brecht as a 

postmodernist avant la lettre.® He serves as a key witness for 
her construction of the political postmodern. Here there is 
much to say, and not just about his anti-modernist personal 
aesthetic taste: the absence of closure, the incorporation of 

| parody, the refusal to acknowledge a clarified historical 
narrative position, the incorporation of popular forms, a 

| disregard for generic boundaries.° | | 
But I was also struck at the Hong Kong Symposium by the 

| persistency of critical repressions, masked as benevolent 
tolerance. These positions were often embodied by critics from 
German culture. They argued that the simplicities of Brecht’s 
dramaturgy and the fairy-tale peregrinations of his plots no 
longer carried conviction but could well be suited to the less 
developed “Third World.”’° There his simplicities might still 
have force. The plays were read according to the established 
conventions: determined by an exclusively econometric anthro- 
pology and designed to drive their audiences to pre-determined 
conclusions. I also observed a correlation between this position 
and a studied disinterest, masked as enchantment, in the po- 
tential, or even the history, of East Asian aesthetic forms, es- 
pecially in relation to productions of Brecht. They were read as _ 
charmingly decorative elaborations upon a pre-established and 
unshakable plot which was not amenable to any re-readings. 

Here there is a significant difference between writers and 
critics. Heiner Miller needed to fix Brecht according to a 
presumed theoretical last will and testament in order to escape 
the anxieties of influence and write his own plays. But the 
critic can change “Brecht” by re-reading him. Unless, of course, 
that entails an unacceptable sacrifice, and then the possibility 
is denied and any attempt to do so criticized or repressed. 

| Another classic example of a related critical repression would 

be Ihab Hassan’s assertion that Marx’s thought is simply 
circular and so characterized by an infantile logical error: 

_ gocial being determines consciousness which in turn shapes © 
social being.!! This massive simplification refuses to investi- 
gate the meaning of the terms and so denies itself the too 
painful realization that the process is not foolishly circular but 
productively cybernetic. Thus the whole enterprise can be 

= dismissed from the start, since the price for not dismissing it 
is too great to contemplate. 

127



The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| At the end of his recent book, Car] Pietzcker lays his cards 
on the table, explaining how he came to his readings of 
Brecht.” He traces his preferences in terms of his generation- 

: al position: from the oedipalizing late sixties and seventies 
| (fighting fathers and father substitutes with the help of an 
: idealized Brecht), to the New Subjectivity of the narcissistic 

eighties and its retreat into privacy (when fantasies were 
| projected on to Brecht), through to the discovery of his own 
| unconscious aggressive impulses. These surfaced in the form 
| of a cardiac neurosis precisely at the moment when Pietzcker 
| had to deliver a requested essay on Brecht. His latest book | 

: therefore rests on the discovery of his own, and Brecht’s, | 
| determining neurosis which is then read as the source of the 
| central contradiction in Brecht’s life and work and traced back, 
: with the help of object relations theory, to the constitutive 
: _ pre-oedipal conflict between the mother’s bad and good breast. 
| Everything is then aligned according to this supposition. 
| The existence of the neurotic symptom in the young Brecht 
. is not in doubt, but the extent of the means taken to contain, _ 
! control or repress it is perhaps another matter. The thought 
: inevitably presents itself that Pietzcker needs so thorough a 

: reading of Brecht’s neurosis, where virtually every activity is 
: interpreted as a means of controlling it, in order to contain his 
| own. I do not want to criticize this personal procedure but 
| rather to look at some of the interpretative consequences. 
: The origin of the neurosis is constitutive and not open to 
| question in Pietzcker’s text. Though the particular symptom is 

not universalized, the determining force of this pre-oedipal 
3 primal scene is taken as axiomatic. Pietzcker refers us to Hans | 
| Hartmann’s innovative essay of 1983 which investigated the 
| role of the mother in Brecht’s early work and implied that 

virtually all cultural activities in the history of humanity must 
: be understood in terms of a search for the lost mother: it 
: explains the development of America as the conquest of wide | 
| open spaces, signifying a search for the mother, and explains 
| developments in the Soviet Union because socialism is also a 
| female idea.’ For Hartmann, “Brecht” is caught in a circle of 
| disciplinary presuppositions and an obstacle race of successive 
| traumata: physical separation at birth, incipient psychic 
| separation at four months, anxiety at eight months, the oedipal | 

| transition, and the break at puberty. His weak father failed 
him during the attempted triangulation at eighteen months, 

| but late triangulation after his father’s death explains the : 
| difference between the antinomian Shen Te/Shui Ta and 

128



oo ne : | Antony Tatlow _ 

| identification with a complex motherly figure in Mother 

Courage. Everything is derived from the imputed psychic life 
| of the author. The “Pirate Jenny Song” uncovers his trauma, 

since the ship obviously symbolizes the omnipotent mother. 

That life is removed from its socio-culture and then explained —|T 

| by a reductively universalizing theory which corroborates its 

| own presuppositions, as its own text creates a character who | 

ba is then equated with the author. This is reductive and monolo- 
gical. So universal a principle finally explains nothing at all. 

- | In Brecht’s case, all his activities are explained as attempts 

to contain the inescapable symptom. For this trauma there is 

| no cure, it can only be assuaged. The cause is ontologized. 

ae Respite depends on individual preference. Analysis follows the | 

| original or first Freudian modelling of the relation between art 

7 and artist in so far as the structure and shape of the work is 

| | symptomatic, a mostly unconscious contraphobic response to 
ae the tyrannical primal plot: the double bind of both necessary 

oe and threatening individuation. But then all personal activities 

| are adduced as means whereby the feared and painful neurotic 

i symptom can be repressed: religion, reading, thought, eating, 

| smoking, fucking. Compulsive car driving protects from direct © 
contact with the potentially threatening crowd; the cigar sym- 

ee  bolizes control, and the impossible triangulation, but also 

indicates unconscious suicidal impulses. _ 
— For Brecht, dialectics is the perfect model of thought since 

it is thought without end, and hence the buried fears have no 

| time to surface, and any confrontation with them is therefore 

| | impossible. Here we encounter a proposal for the psychologiza- 
tion of logical models. Aristotelian dialectics is an oedipal and 

| _ Hegelian dialectics a preoedipal system of thought. The distan- __ 
_ cing, formally alienating Epic Theater enables the extension of 

| control over the all-pervasive fears. The choice lay not between 

the Dramatic and the Epic theater but between the alienation | 

effect or a heart attack, between fantasized class war or neu- — 

rotic collapse; on the one hand the masturbating mother’s sons 

| | of the Aristotelian theater, hypnotized by the tyrannical 
mother; on the other, the calming mastery of the Epic theater's 
dialectically collected thought, since every outbreak of the 

| emotions threatens psychological and physical disintegration. 

: This threat is projected onto the suffering proletariat but can 

; be contained perhaps by Marxist theory. The outer and inner 
threat cannot be held apart: he can hardly distinguish between 
them. | oe 

ae _ Pietzcker discusses two works at greater length: “Vom 

| armen B.B.” and Der gute Mensch von Sezuan. I was struck by © 

| | | 129



| 

| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| two details in his reading of the poem: he searches for the 
! “inner unity” of the text (124), and he asserts that the I of the 
! poem plays the role of an approximately fourteen year old, 
! trying to deal with the adult world.’”° Pietzcker then “unifies” 
: the poem, together with everything else, in terms of the re- 
| pressed, perennial dyadic battle. Here I am more interested in 
| this surprising supposition that the text figures a fourteen year 
| old. Lehmann had earlier suggested such a regression implied 
| by reading the title as: “Vom armen Bébé.”"* This supposition 
- of deviant juvenility, even infantility, seems most revealing. 
| The poem is at least doubly adjusted: to the exigencies of the | 
| primal struggle through which it is “unified,” and then to a | 
: controlled and fantasized outburst of anxiety-ridden, defiant, 
| teenage bad manners. Through the silenced subtext of this 
| interpretation speaks the outraged and frightened voice of the 
| affronted middle-class, just as it does when the “animal anti- 
: | intellectuality” and the violent images of Brecht’s early work 
: are seen as slipping behind the humane standards set by the 
! German Enlightenment’s portrayal of the developing personali- 
! ty,” instead of creating, as they were, an iconographical zoo, 
: a mythology of the unconscious. In 1918, normality was mon- 
: strous. It seems that work still has the power to disturb and 

/ so provoke a counter-transferential strategy of containment. 
| The methods of containment employed in the text of Der 
. gute Mensch von Sezuan and selected by interpretation are, | 
| among others, laughter, poetry and the patina of the Chinese | 
| disguise: | 

: Wer den Guten Menschen von Sezuan sieht oder liest, wird 
! von der zerreiSenden Kraft der Emotionen zunidchst wenig | 
| spiiren. Was er bewu8t wahrnimmt, mag Artistik, Stilisie- 
| _ rung und poetisches Spiel sein, der leichte Strich chinesi- : 
| scher Tuschen und die ausmathematisierte Kritik biirger- | 
| licher Gesellschaft. (244) 

| So we laugh at the foolish inconsequentiality of the characters, 
| enjoy the pleasures of the lyrical verse and marvel at the 
| skillfully distancing Chinese style.® They abstract and 
: protect us from society that wears the face of the cold and 
| punishing mother (221). I have seen two productions that play 
: havoc with this reading: one in Berlin and one in Beijing. Both , 

| were by student groups, unintimidated by convention. After | 
! , the Beijing performance, someone said to me she hadn't 

appreciated how well Brecht understood China. Far from : 

| 130 | a 

|



| Antony Tatlow 

offering relief, Shen Te’s lyrical passages are the source of the 
most painful realizations because through them speaks the 

o unsilenceable voice of the repressed social unconscious. Both 

| - productions saw in Brecht’s text a way of encoding an other- 
wise repressed horror over an apparently uncontrollable social 
violence or anomie.’® This experience does not seem available 

| to critics in the former Federal Republic of Germany—though 
perhaps things have changed now—either in actuality or 
through the exercise of the imagination: it seemed no longer 

“thinkable.” 
But that is the exception rather than the rule in today’s 

world and, I suspect, the anxious knowledge of this fact must | 

| be repressed. The mother’s coldness is not a psycho-anthropolo- 

| gical constant but itself fantasized and activated by the 

coldness of an internalized social order whose exigencies the _ 

child resists. | : | ) 

Brecht’s plays are characterized by their figuration of the 

| Unconscious. This is an exceptionally rich topic. Though the 

impulse to his writing may have been driven by personal 
insecurity, that does not explain why Brecht’s texts differed 
from those of the other homo-erotic mother-fuckers listed and 
justified by Hartmann”—Proust, Rilke, Joyce, Mann, Beckett, 
Hemingway, Karl May—nor does it explain away the provoca- 

tion of their texts in a world where the reconciliation of man 

and nature still remains the essential project, with all the 

| social consequences that this entails. 

| NOTES a | 

1 Reinhold Grimm, Brecht und Nietzsche oder Gestdindnisse eines 

Dichters (Frankfurt 1979). 

? Hans-Thies Lehmann, “Das Subjekt der Hauspostille. Eine neue | 
Lekttire des Gedichts Vom armen B. B.,” Brecht-Jahrbuch 1980 

(Frankfurt 1981): 22-42. | | 

| 3 Antony Tatlow, “Before and Behind the Pleasure Principle: Brecht, 
Nietzsche and the Dynamics of Perception,” Communications from the 
International Brecht Society 12.2 (1983): 5-25. 

4 I have discussed this further in a recent book, Repression and 
Figuration. From Totem to Utopia, Department of Comparative 
Literature Working Papers in Cultural Studies 1 (Hong Kong 1990). 

131



| 

| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 
| | 

: * “Brecht and Postmodernism,” Brecht: Women and Politics. The 
| Brecht Yearbook 12 (Detroit 1985): 215-220. | 

: ° See Brecht in Asia and Africa. The Brecht Yearbook 14 (Hong Kong 
| 1989). 

| ’ Elizabeth Wright, Postmodern Brecht. A Re-Presentation (London 
! 1989). | 

| ® Linda Hutcheon, A Poetics of Postmodernism. History, Theory, 
: Fiction (London 1988). | 

® See Brecht in Asia and Africa, 13-26. | 

| 10 Peter von Becker vigorously advanced this view. In this context it | 
! was a happy/unhappy coincidence that the Augsburg Symposium 
| sessions met in the Fugger Room of the Congress Center. While 
| awaiting the opening address in the resplendent “Goldener Saal” of 

| the Augsburg “Rathaus,” Prof. Torres (Philippines) reminded me that 

: it was Fugger’s money which paid for Magellan’s voyage of “discov- 
| ery.” 

: In his introduction to Renovation, Innovation, ed. Thab Hassan 
: (Madison 1983). | | 

: Carl Pietzcker, “Ich kommandiere mein Herz.” Brechts Herz- 
| neurose—ein Schliissel zu seinem Leben und Schreiben (Wurzburg 
| 1988). 

| 8 Hans A. Hartmann, “Von der Freundlichkeit der Weiten oder Auf | 
| der Suche nach der verlorenen Mutter. Der junge Brecht,” Bertolt 
| Brecht—Aspekte seines Werkes, Spuren seiner Wirkung, eds. Helmut 
| Koopmann and Theo Stammen (Miinchen 1983) 31-83. 

: ** “Von ihnen kann er die innere Bedrohung wohl kaum noch 
: scheiden,” Pietzcker 142. | : 

| 18 “In bewuBter Provokation inszeniert dieses Ich sich in der Rolle : 
: eines unbekiimmert frechen etwa vierzehnjahrigen Jungen, der 
| versucht, mit der Welt der Erwachsenen umzugehen” (Pietzcker 
| 127f.). | 

** Pietzcker 22. Also 37: “Wenn Brecht in diesem Gedicht gleichsam | 
| ein ‘Kind’ vorfiihrt, das in jungfrdulicher Unschuld an einer ‘Virginia’ : 
: inmitten der Erdbeben raucht...” During the Augsburg Symposium we | 

heard more about this Bébé. 

| 132 | 
| : 
| 

|



Antony Tatlow 

17 Helmut Koopmann, “Brecht—Schreiben in Gegensdtzen,” in 

Koopmann and Stammen 9-29. | 7 

| 18 Hartmann 74, explains Brecht’s interest in matters Chinese as a 

| way of rejuvenating the locally all too familiar, rather than distancing 

it. These processes were probably more complex, as | have tried to 

| suggest in Repression and Figuration. | | | 

19 There follows part of my account of how the student performers of 

- the production by the “Hochschule fiir Schauspielkunst Ernst Busch” 

| of Der gute Mensch von Sezuan, in February 1988, related to the text 

and its interpretative potential. “Their initial reaction: the text 

| seemed rather dumb, people like Shen Te simply didn’t exist. But 

OO working with it, they began to see how it could be read and presented 

on several levels of perception. They reached their understanding of 

its representation of the repressed, not by theorizing this, but by — 

| - acting out their own contemporary experience, so the separable levels 

— were reached through their bodies rather than from theoretical 

| | presuppositions. They did not show poverty as immiseration. The 

: water-seller did not sell water. Instead, they showed it as a kind of 

| ‘moral collapse, an absence of social coherence, as moral immiseration, 

a whiff of anomie, touching a repression in the GDR. Shen Te’s © 

| generosity lay in her ability to see beyond the gratification of _ 
-. immediate needs, though she does that in terms of personal happiness 

as the social unconscious speaks through her. This voice only makes _ 
-~ gense when not sentimentalized. The voices that speak through her 

must be shown in their interrelational abrasiveness. That can only be | 
done if they are separated out yet shown simultaneously through the 

figure. East Asian dramaturgy has developed techniques for doing 

| this. I have never seen a Western production that achieved compara- 

ble results so well. Shen Te, for example, shows a much closer 

| connection with Shui Ta, a literal superposition of faces, as in 
Japanese drama, how both are therefore riven with the characteristics 

| of the other, how Shui Ta is much more frightened, and Shen Te 

- | ‘much harder than they usually appear in the reductive binary | 

7 _ dramaturgy to which this play is usually sacrificed. Abandoned by the © 

Gods at the end, Shen Te is left standing at the front of the stage 

holding onto an open, empty dustbin. She speaks only one word ‘Help!’ 
Blackout. End of Play.” __ | , 

20 Hartmann 76. | | 

| | 1383



The Other Brecht I { Der andere Brecht I 

| 

, Das Ausléschen der Geschichte: Brecht und der Diskurs der 
| Moderne | 

| Wie die “neuen” Theater Pirandellos oder Artauds macht Brechts 
| Beschreibung eines “neuen” Theaters Anleihen bei den Tropen macht, | 
: die von Anfang an den dramaturgischen Diskurs der Moderne be- ) 

| stimmt hatten. Dieser Diskurs des “Neuen” ermdglicht es zum einen, | 
: die genealogischen Zusammenhange zwischen friher und spéter 
| moderner Theorie auszuléschen und lenkt zum anderen die Aufmerk- 
! samkeit von den Machtstrukturen ab, die durch die Neuordnung des | 
: modernen Theaters von diesem selbst reprasentiert werden. Das neue | 
| Regietheater verpflichtet das Publikum dazu, sich den erzahlerischen 
| Forderungen der Inszenierung zu unterwerfen, um tiberhaupt einer ) 

| Auffihrung “Sinn” abgewinnen zu kénnen. Diese Unterwerfungsszene 
: bildet das Muster fiir sozio-kulturelles “Verstehen,” wie es durch die 
| Praxis Brechts und seiner Zeitgenossen hervorgebracht wurde und 
| wie es sich ebenso auch unserer literaturkritischen Praxis eingepragt 
2 zu haben scheint. | 

Gommer Phistoire: Brecht et le discours du modernisme 
: Tout comme le “nouveau” théatre proposé par Pirandello et Artaud, | 
| la codification du “nouveau” théatre chez Brecht se sert des tropes qui 
! ont, dés le départ, organisé le discours dramaturgique moderniste. Ce 
| discours du “nouveau” permet non seulement de gommer les liens 
| généalogiques entre la théorie de premiére heure et la théorie mo- 
: derne, mais aussi l’attention ne se porte plus sur les structures de | 
| pouvoir instaurées par la réorganisation moderniste du théatre. Ce 
| nouveau thédtre de metteur en scéne force les spectateurs & se sou- 
| mettre aux impératives diégétiques de la mise-en-scéne afin d’extraire | 
| le “sens” d’une performance. Cette scéne de soumission propose le : 

: modéle d’une “compréhension” socio-culturelle tel qu’il aura été généré. 
| par la pratique de Brecht et de ses contemporains—lequel modéle 
| semble s’étre imposé également dans notre pratique critique. 

! Borrando la historia: Brecht y el discurso sobre el modernismo 
: _ La codificacién brechtiana de un “nuevo” teatro, como los “nuevos” | 
: teatros propuestos por Pirandello y Artaud, borra los tropos organiza- | 
| | dos por el discurso dramaturgico modernista desde sus comienzos. 
| Este discurso de lo “nuevo” posibilita la borradura de las lfneas | 
| geneolégicas entre la temprana y alta teorfa y aparta la atencién de 
| las estructuras de poder establecidas por la reoganizaci6n modernista 
| del teatro mismo. E] teatro del nuevo director obliga al publico a 
| someterse a los imperativos diegéticos de la puesta en escena para 
| sonsacar /significados/ de la actuacién. Esta escena de sumisi6n, no el ! 
) supuesto contenido politico, teérico 0 estético de los textos, exhibe el 
| modelo para un “entendimiento” socio-cultural generado por la praéc- | 
: tica de Brecht y sus contempordneos—un modelo que parece haberse : 
! impuesto asf mismo también en nuestra prdactica critica. 

| 134 | 
| 
|



Erasing History: Brecht and the Discourse of 

- Modernism | 

Michael Hays | | 

| My intention here is not to recover Bert Brecht for con- 

sumption within one of the newer modes of critical production. 

I will leave that task to those who feel the need to maintain 

Brecht’s canonical or iconic status in a world in which several 

“post” configurations (-modern, -structuralist, -Berlin Wall) | 

seem, at least for the moment, to exist in uneasy—and mostly 

unanalyzed—proximity.' Neither do I wish to relegate Brecht 

| to that oblivion which a currently triumphant anti-communism 

might desire for him. While others may want to offer portray- 

als of a Brecht redivivus or perhaps enjoin an ideologically 

bound forgetfulness, I find it more interesting to ask questions 

about the ways in which Brecht was previously construed and 

about the ways in which these earlier configurations of the 

man and his work can be read not as indicators of the “truth” 

-_. about Brecht but as historical markers both hiding and 
| revealing another Brecht. That Brecht, along with Pirandello 

and Artaud, will be examined here as exemplary of “high” 

- Modernist dramatic theory and practice in general and of an 

erasure of history that is a fundamental though unannounced 

aspect of the socio-aesthetic gestus elaborated by both their 

| theories and their practice. 

| - I would also like my narrative to be understood as an 

allegorical commentary on some contemporary critical practices _ 
that are very much a part of the critic’s self-inscription in the 

“post” era, and on the academic and political structures within 

| which they operate. My point of departure for this discussion 

is the (now) rather humorous argument which pitted Marxist 
and non-marxist critics of the forties through the sixties 
against each other in their efforts to demonstrate that Brecht 
was a “great” playwright either because of the politics embed- 
ded in his dramaturgic theory or despite it. Brecht’s proclaimed 
overthrow of the old “bourgeois” drama was, in this context, 

either an important moment in the effort to open a space for 
class struggle or the manifestation of a higher artistic and 

| poetic energy that was sadly inhibited by his political affini- 

ties. 
In both cases critics took up terms proposed by Brecht and 

proceeded to reinscribe them in their own versions of Moder-



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| nist criticism and cold war politics—without considering how 
| and to what degree their as well as Brecht’s terminology 
| might, in addition to being colored by the politics of their 
: aesthetics, be conditioned by the earlier historical development , 
! of modern dramatic theory and theatrical practice as a whole. 
| Thus, Brecht’s proclamation of a “new,” anti-illusionistic | 

(anti-Aristotelian) theater—the starting point for most of 
| Brecht’s early critics—engenderd efforts to either unite the 
| political and dramaturgic aspects of his “epic” theater or to 
| dissociate them, while in each case admitting a history of _ 
| possible antecedents to which only the specific terms or 
| dramatic elements of his practice could be traced. 
| In most of these cases there was little if any concerted 
| effort to go beyond these limited comparisons to a fully 

! historicized discussion of Brecht’s dramatic writings in the | 
! context of an analysis of Modernism as a whole, one that tried 
| to comprehend rather than distinguish between the various 
: modernist “isms” (e.g. expressionism, symbolism, futurism, 
| antirealism) and imagined paternal forbears (Strindberg, 
| Apollinaire, Hauptmann, Wedekind, Meyerhold, etc.) of | 
| Brechtian drama. The reason for this is not simply that such 
: commentaries were too uncritically dependent on Brecht’s own ! 
| terminology and theoretical self-positioning, though this is cer- 
: tainly the case. It is equally important to recognize that most 
| of these critics were the heirs to the same modernist discourse ! 
| as was Brecht and, regardless of their politics, could not easily 
| reflect on the cecity that made their insights possible. 
| The point here is to extract the beginnings of a historical 

| understanding that will not be quite so colored by the critical | 
| and ideological slippages inherent in their and Brecht’s own 
| pronouncements. For Brecht’s critics it was crucial to explain 
| the real success of his plays while also accounting for the : 
| terminological framework that Brecht himself had provided. 
| This is also my concern, but I want to read both the success 
| and the terminology in the light of a genealogical propagation | 
| of Modernism’s initial self-inscription, a genealogy that 
! culminates in part in the high modern codifications enacted by 
| Pirandello and Artaud as well as by Brecht. Limitations of | 
! space preclude my offering more than a few highlights in the 
| description of this other Brecht, but I hope they will suffice to : 
| promote some further thought and discussion. : 
| First of all Brecht’s extended and highly codified theoreti- 

cal announcement of the “newness” and “otherness” of his epic : 
| theater, its “originality” in overcoming earlier, bourgeois | 

| 136 : 
| | 

|



| | a Michael Hays | 

7 dramatic modes is itself a repetition of one of the fundamental | 
- tropes that organized early Modernist dramaturgic discourse | | 

and practice as a whole. Much the same can be said for Piran- | 
dello (the dramatic project he elaborates in his criticism as _ 

' well as in his plays, especially Six Characters) and Artaud (the 
| _ theoretical pronouncements collected as The Theater and Its 

Double, etc.), who offer their own programs and explanations © | 
| for the “overcoming” of bourgeois realism. I have no wish to 

a contrast the specific contents of these programs here, or to 

engage in the sort of playful aesthetic and/or deconstructive _ 

appropriation that enables a latter day theoretical identifica- | 

| tion of, say, Brecht and Artaud.’ I want instead to raise the 
| possibility of looking at their dramaturgic conceptions (and — 

theatrical success), their Uberwindungen of earlier dramatic 
- modes and the staging of their own theatrical “presence” ase 

eee belated and more totalizing reformulations of the socio-aes- 
- thetic configuration suggested by the earliest unfolding of the 

| theoretical/critical discourse of Modernist drama and, more 

7 , importantly, by the new directorial practices that are its _ 
functional counterpart in theater practice. oe | 

: Now how does this discourse of the Modern precede and 

sustain Brecht’s theoretical pronouncements as well as his a 

fe practice? The agonistic overcoming of the “old” and announce- | 
ment of the (aesthetically and/or politically) “new,” because it | 
has been received in a context itself defined by the modernist | 

| ‘discourse, has been accepted as part of the “meaning” of his 

| dramatic vision rather than understood as a constitutive trope 

in the discourse. This move in particular has prevented critics | 
from fully confronting the history and the fundamentally 

_ disempowering aspects of the dramaturgic practice within 
| which the modernist drama was enacted. Grounded as it is in 

| the directorial model of interpretive mise en scéne, this 
practice, far from liberating the spectator from the closure _ 
associated with earlier cultural and linguistic structures of | 

| meaning, engenders a theater that—regardless of the supposed | 
| “content” of the dramaturgic “work”—requires the spectator to | 

participate in a catechetic interplay in which the initial _ 
“answer” to the question(s) posed by the performance is always 

| the necessity of submitting to the interpretive structures and _ 
ss priority of the metteur en scéne. This creates a disciplining | 

practice in which “knowledge” proceeds from submission to 
| - interpretive authority rather than from any intersubjective or 

dialogic relation, whether between the house and the stage or 
| between members of the audience. | | 

oe ee 137



| 

| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

First of all, then, the image of the theater that Brecht, 
| Pirandello and Artaud offer—their “new” drama as an “over- 
: coming” of theatrical modes judged to be both insufficient as 

| art and incapable of representing the deeper reality of the 
human situation—is not a response merely to objective 

i conditions in the drama and theater of the time. It is, rather, 
| a reprise of one of the founding assertions in the discourse on 
| the modern theater. As such it has both defined and remained 
! substantially beyond the purview of later dramatic criticism. 
| Yet even a cursory glance at the dramaturgic writings of the 
: late nineteenth century reveals that the “high” modern | 
| elaborations offered by Brecht, Pirandello and Artaud echo 
! terms and positions taken up by a number of critics, play- | 
: wrights and directors, not simply as part of a polemic against 
| the work of older playwrights but, more importantly, as a : 
: means of self-promotion and self-definition. The agenda of the 
| “new” surreptitiously asserts the primacy of the interpreter 

over the interpreted and, as I will try to show, over the public 
: before whom the interpretation is performed. 
: I can only sketch the terminological linkages here, but for 

| those familiar with Brecht’s theory the examples should 
! provide a clear beginning. In 1882 Heinrich Hart had already 
| called for a dramaturgy that would overcome the contemporary 
| drama’s closed representations of the prosaic and the quotidi- 
! an, and shortly thereafter Hermann Bahr announced the “ne- 
| cessity” of the move into the realm of the symbolic as a step in : 
! mediating between the individual and the reality of the life- 
: world.* At about the same time Strindberg insisted in his | 
| preface to Miss Julie on the fragmentary nature of dramatic : 
| representation, describing the plays of the future (meaning his 
| own) as “vacillating, disintegrated conglomerations of past and 
i present stages of civilization.”* This desire to move away from 
| the closed, psychologized “bourgeois” world toward fragmentary : 
| representations of the subject or a depersonalized “reality” was : 
| combined with the desire for an autonomous, “pure work of 
| art” to which the audience was expected to turn for more 
| profound and legitimate understanding of its situation.® In | 
: this context the audience was asked to distance itself from the | 
| traditional acceptance of and identification with the place and 
| persons of the well made drama in order to confront the 
: difference between the structure and the meaning production 

| of the traditional dramatic order and a “new,” decentered . 
| dramatic world. | 

: Maeterlinck specifically staged this crucial moment in the | 

138 |



Michael Hays 

modernist aesthetic construct—the dislocation and disciplining 
of the spectator’s gaze—in his brief play Intérieure (1891) and 
shortly thereafter went on to characterize human existence in 
terms that point well beyond the high modern to what we have 

a since learned to call the “absurd.” We are, he says, “the prey 
of unknown forces, ...precarious and accidental glimmers, 
abandoned without any apparent reason to the winds of an 
indifferent night” (Le trésor des humbles, 1896). This suggests 
that the late as well as the high modern configurations are 
implicitly available in the earliest discursive and dramaturgic 

| elaborations of the modernist socio-aesthetic program, that 
they might be examined not only as repetitions, but also as 
(mystified) refinements of the institutional structures masked 
by the rhetoric of the modernist aesthetic project. . | 

| In each of the foregoing examples—presented here only as 
genealogical markers outlining the beginnings of the modernist 

| discourse—the artist/theorist’s own work is offered as the 
vehicle for an aesthetic reconsideration of the dramatic scene’s 
import and for a new “meaning” that denies (or ironically 
subverts) both the form and content of the theatrical practices 
embodied by the old drama and the status of the audience as 
observer. And precisely this set of gestures is repeated by the 

| proponents of all later modernist “ism’s” that precede—and 
follow—the much more fully developed high modernist 
inscriptions offered by Brecht as well as Pirandello and 
Artaud. The “new” is at all times available here, but only at 
the price of accepting (or promoting) a discourse that severs 

| the aesthetic (the new) from the historical (the old). | | 
This not yet fully examined genealogy should, by itself, 

lead to questions about the institutional role, the content and 
function both of their dramaturgic work and the discourse of 
their later “interpreters.” What “advantages” did playwrights, 
directors and critics find in this “overcoming” of the immediate 
socio-aesthetic past, an overcoming that involves an erasure of 

| not only the prior dramatic context but also the connections 
between their own discourse and the historical situation that 
preceded it? How are these theoretical pronouncements related 
to the actuality of the dramatic context and theatrical practices 
that emerged at the same time as the early modernist theoreti- 
cal pronouncements? The place to turn for an initial answer is 
not to the theories of a Brecht or Artaud nor to later theoreti- 
cal constructs but to the theater itself, since it is in this larger 

| social and aesthetic space that the overall implications, the 
drama’s cultural and institutional functions are realized. Here 

189



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| lived practice opens the way to a commentary on aesthetic 
| theory. Here too the public experience of political and economic 
! fragmentation and the collapse of bourgeois norms of interper- | 
: sonal behavior in the late ninetheenth century were trans- 

formed into representations of new socio-aesthetic orders. | 
| While the new stage played out the demise of the unified, 
: active “character” and the move into the twilight of fragmented 

| subjectivity and social alienation, this same drama was 
| enacted in the house through the erasure of the “presence” and 
| active decision making power of the audience. 
: In other words, if we turn away from dramatists and their 
| texts and from the later theoretical abstractions that explain 
| the “content” and function of the new drama and begin to look 
| at the theater in the light of the transformations that took : 
| place, for example, in the audience’s situation, it becomes clear 
: that the fragmented conditionality of the characters on stage 3 
: is remarkably similar to the operative context of the audience | 
| as it learns to watch the new plays. This sort of transforma- 
: tion—not the institutionalized theories that have drawn our 
: attention away from the historical reality of the theater—bears | 
| most directly on the question of how to understand the 
| practical and historical implications of the “aesthetic” in the 

work of Brecht and his high modern compatriots. 
! Crucial to this connection is the emergence of the notion of | 
| mise en scéne. I use the French term here because its linguistic | 
! history is a bit clearer than that of its German counterpart. 
| Mise en scéne was admitted into use in French only in 1873 
| and therefore marks this linguistico-historical moment of | 

_change in the theater much more clearly than the German ! 
| term Regie.® It also places clearer emphasis on the act of 
: interpretive staging, and, thus, points to the agent responsible 
. for this transformative act. In both France and Germany the 
: functions circumscribed by the terms mise en scéne and Regie , 
! acquired the significance we assign to them today only after 
| the appearance the director/interpreter—the metiteur en 

scéne—in the late nineteenth century. Little by little this 
| individual assumed full authority to mediate between the work | 
| of art and a public that gradually learned to accept both the 

| alterity of the work and the need for such guidance. 
! The development of this new model of aesthetic under- : 
| standing reached a crucial juncture in the 1880s, and although | 
! there is no room here for a lengthy exploration of the process, 

| a few suggestions may point the way toward a useful under- 
| standing of its history.’ Whereas earlier in the nineteenth : 

| 140 | 

| 
|



— . | Michael Hays | 

century the right of interpreting and evaluating a play still 
belonged in great part to the individuals in the public at large, 

nn the new “director’s” theater came into being at their expense. | 
| ~The most powerful token of this transformation in the public’s | : | 

situation can be found in its literal repositioning in the © 
interpretive hierarchy in the theater. When the Deutsches 

- - Theater opened in 1883, for example, the audience was no 

| longer permitted to interrupt the performance by applauding. | 
This and other such practices were banned because they 

we damaged the aesthetic mood and “the ideal relationship 
between the artist and the public.” But the “artist” actually 
empowered through such changes was not the playwright, — 

| , rather it was the metteur en scéne, who discovered the mood, 
| the aesthetic value, the “ideas” of the text for a public that 

| would now attend (to) this new aesthetic master’s disciplined | 
and disciplining representation of the “economy of the work of 

| ~ art” (the expression belongs to Otto Brahm).’ If we are going 
to consider the larger historical importance of this institutional _ 
empowerment of the master interpreter and guide, it may also | 
be of interest to note that the director at the Deutsches 

| Theater was referred to as “der Fiihrer.” Does a proximity 
suggest itself here, a homology of institutional status and 

| practice linking the metteur en scéne and the scene in Berlin 
- in 1883 and his counterpart in Nuremberg some fifty years 

later? 7 - | : 

| On another level one can also compare this empowerment 
| of the masterly theater director to the emergence of what has 

been referred to as the master reader/teacher in the academy | 
(and to the disciplinary value of the critical tropes enacted by 

_ this master). In both realms there is a disciplinary hierarchiza- 
- tion of the relationship between the public and the socio-aes- — 

thetic structures formally enacted (and confirmed) through the 
interpretive gestus of the critic/metteur en scéne.” The 
impact of this redistribution of interpretive power is again best — 
represented by an event in the theater: the lights are extin- 
guished in the house; the spectators, who had earlier always | 
been able to see as well as hear each other, literally found 
themselves “in the dark,” no longer in possession of the right 
or the means to determine the local or the general significance 

of the event unfolding before them. Indeed this “meaning” was 
no longer assumed to be accessibly lodged in the play’s text — 
any more than in the individual characters. It could be grasped : 

| | only through a willing submission to and careful absorption of 
the interpretive mise en scéne staged by the director. | = | 

| a 141



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

i An interesting transformation has taken place at this 
: point. The individual members of the audience, no longer in 
2 possession of the right to produce their own meaning and no 
: longer able simply to assume that the text has a transparent 
| meaning of its own, are taught that they can only “see” the 
| significance of the work (and the life-world order—or disor- 
| der—that it unveils) by relying on the interpretive diegesis of 
! a (physically) absent but omnipresent other: the scene of 
| understanding produced by the metteur en scéne. The interac- 

| tive, even dialogic scene formerly staged in the interplay 
| between the work and the public (a public now made up of ever ) 
i greater numbers from the lower middle and working classes), 
| the informative interplay between the performed text and an 
i audience empowered to “read” its meaning gave way to an 
! agon, a struggle to grasp the order of signification within 
| which the text had been framed. Rather than serving as a 
! scene of intersubjective work and meaning production, this 
2 new context demands submission to a monological signifying | 
| order that questions but cannot itself be easily questioned. | 
| The task of the spectator at this point turns into a cateche- 
| tic struggle for self-validation, a struggle first to understand 
! the dramaturgic model, the diegetic discourse through which | 
| the questions of the mise en scéne are framed, then to situate 
| oneself in relation to the presence and power—the “answer’— 
| staged by these marks of the interpretive demiurge. The most : 
: interesting thing about the critical relations structured by this 
: new interpretive order is that no matter what dramatic work 
| is proposed as the “object” of the performance and regardless | 
| of the narrative “style” of the mise en scéne, the diegetics of I 
: mise en scéne as such always restage the empowerment of the 
| metteur en scéne. This is the very condition of the spectator’s 
i full participation and “understanding.” Through an initial 
: self-blinding and disempowering fall into the director's 
| aesthetic discourse the spectator recovers a compensatory 
: (though abstract) sense of connection and completion. Even if | 
: one rejects the content of a play, in this new context the : 
| signifying practice of mise en scéne remains in place. And it is 
| the empowering diegetics of this performative scene which 
! define the new theatrical situation, not the aesthetic theories | 
: that announce the advent of a “new” drama. : 
: Once this transformation has taken place, the lights can 
: come on again, the theater can be fully “theatricalized” and the : 

| audience can even be brought into (the) play, since in this | 
: catechetic context such theatricalization itself betokens another 

142 | i



a Michael Hays 

instance in the endless repetition of the directorial gestus. 
Even the forceful “presence” of the otherwise absent metteur 
en scéne can be staged at this point without subverting the 
power of mise en scéne. This situation is nicely represented by 

| one of Erwin Piscator’s theatrical gestures: in one of his 

productions, Piscator projected a gigantic image of himself on 

a screen above the stage on which his “textual” mise en scéne 

was to unfold." There is no return for the public from this 
scene of mastery to a more fully self-conscious historical 

| critique, to a remembering and possible reworking of one’s own 
participation in historical relations through a dialogic inter- 
action between the “self” and the performed “text,” between the 
self and the socio-aesthetic representations offered by the 
performance as a whole. As far as the audience is concerned, 
the diegetic imperatives, the discourse of mise en scéne and 
not the philosophical, aesthetic, verbal, political or even spatial 
“content” of the drama lay out the primary modeling system 
for understanding the “scene” of this performance. | 

With this in mind we can again briefly return to the way 
in which critics have weighted the relation between the theory 
and the practice of Brecht—or his contemporaries Artaud and | 

Pirandello. Our attention to the specific terms and the framing | 

of the high modern codifications of the modernist enterprise 
impedes recognition of their participation in an institutional 
order that represents the need to submit to the guidance of an 
interpreter and to a set of practices that might best be 
illuminated by examining them in the light of the mise en 

| scéne of the state and its institutions in the same period. If 

Brecht claims to turn against an “Aristotelian” theater, as 
Artaud does against against the tyranny of the text and 
Pirandello against narrative closure, we must keep in mind 
that, as Artaud himself might suggest, it is in their role as 
director that they open the way to an alternative “triumph of 
pure mise en scéne.”? Such mise en scéne, Artaud elsewhere 
informs us, is to be understood “not simply as the degree of 
refraction of a text upon the stage, but as the point of departu- 

re for all theatrical creation” (The Theater and Its Double, 94). 

But with regard to those actually empowered to “create” 
Artaud asks the following: 7 

In this slippery world that is committing suicide without 
noticing it, [can there] be found a nucleus of men capable 
of imposing this superior notion of the theater, men who 

| will restore to all of us the natural and magic equivalent of 
| the dogmas in which we no longer believe. (32, my italics) 

143



| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| It is worth pointing out here that one of the great problems 
| and (unintended) ironies in Jacques Derrida’s discussion of 
i Artaud and the turn to the aesthetic arises from his failure to 
| examine the history and implications of the metteur en scéne’s 
| rise when discussing Artaud’s “liberation” of the stage from the 

mastery of the author and readerly interpretation through 
, mise en scéne.’® | 
! It was Gramsci who first noted the importance of the | 
: directorial function in his comments on the staging of Piran- , 

| dello’s work. He claimed that Pirandello’s works “live aestheti- 

| cally only if ‘performed’ in the theater with Pirandello as 
| actor-manager and director” (Quaderni 9, §134). But how many 
| critics today are aware of Pirandello’s activity as a director or 
: consider this activity as part of the “significance” of his work 
i as a whole? And although Brecht’s theories of the theater and 
! mise en scéne and the majestral assertion of his desire to 
| empower the audience are frequently discussed, how many of 
| us consider the historical, political and even economic implica- 
2 tions of the word and of the practice of Regie as we organize 
: our own, critical mise en scéne of his (or others’) work? 

| NOTES | 

: ’ Cf. Elizabeth Wright, Postmodern Brecht: A Re-Presentation (London 
| and New York 1989). | | | 

| * Cf. Rainer Nagele’s recovery of Brecht in “Brecht’s Theater of : 
| Cruelty,” Nagele, Reading After Freud (New York 1987). Unlike 
| Nagele, or others who might wish to equate their theories, I do not 

| want to posit any identity in the specific content of their plays or 
: theoretical discourses. I am interested in situating Brecht, Artaud and. 
| Pirandello in terms of the historical similarities and implications of 
! their self-positioning as theorists/directors of “new” drama, a “modern- | 
| ist” mode of cultural representation. : | 

! ° Heinrich Hart, Kritische Waffengdnge 2 (1882): 28. See as well | 
: Theodor de Wyzewa, “Notes sur la painture wagnérienne,” Revue : 
! wagnérienne 2 (1886) and Hermann Bahr, Die Uberwindung des 
: Naturalismus (1891). | 

! * The author’s “Preface” to Miss Julie. | 

| 144 :



ae | | Michael Hays 

5 See Otto Brahm, Kritiken und Essays; Adolph Appia, La mise en 

|  gcéne du drame wagnérien. | | 

| 8 Bescherelle included the expression “mise en scéne” in 1873, while 

- Littré added it a few years later. In his Art de la mise en scéne (Paris 
| 1884), Becq de Fouquiéres notes that mise en scéne had only recently , 

acquired some importance. 

7 7 For a more detailed discussion of the notion of mise en scéne in 

| | relation to the metteur en scéne in France and Germany, see Michael 

fee Hays, “Theater and Mass Culture: The Case of the Director,” New 

, German Critique 29 (1983): 133-146, and The Public and Performance: 

| Essays in the History of French and German Theater 1871-1900 _ 

- (1981). Adorno’s discussion of the orchestral director is also relevant 

here. See his “Dirigent und Orchester,” EHinleitung in die Musik- 

__ soziologie. | - | 

8 Deutsche Biithnen-Genossenschaft (1883): 379. | a 

---- 9 See Otto Brahm, Kritische Schriften iiber Drama und Theater I, ed. 

P. Schlenther (Berlin 1913) 11. If I may step outside the confines of 

my allegory for a moment, it seems to me that political and historical 

a as well as the aesthetic implications of the much discussed “death of 

| the author” that figures so prominently among the tropes of many 

| recent critical pronouncements might fruitfully be sought after here © 

| - rather than in the self-representations of “postmodern” theorists. 

| | 10 On the subject of the “master” teacher/reader, see Paul Bové, 

| Intellectuals in Power. A Genealogy of Critical Humanism (New York | 7 

| 1986). oO | : 

"Peter Szondi gives this moment a much more positive interpretation 

in his Theorie des Modernen Dramas (Frankfurt 1963) 115; in the | 

| _ English translation (Minneapolis 1987) 69. — i. 

| _ ” Artaud, Oeuvres Completes 4 (Paris 1970) 305. oe - 

18 See especially, “The Theatre of Cruelty and the Closure of Repre- 

| sentation,” Writing and Difference, 232-250. 

| | | 145 0



| 
| 

| | 

The Other Brecht I | Der andere Brecht I | 

! Brecht als Post/Strukturalist? Darstellung und Subjektivitat 
| im DreigroschenprozeB | 
: Obwohl es auf den ersten Blick schwierig zu sein scheint, eine wesent- | 
: liche theoretische Verbindung zwischen Brecht und dem Poststruktu- | 
| ralismus herzustellen, hat es in den letzten Jahren eine Reihe von | 
: Versuchen gegeben, Brechts Werk in dieser Richtung zu analysieren. 
| Dieser Essay beginnt einen Dialog zwischen der Asthetik Brechts und 
| der kritischen Theorie des Poststrukturalismus, indem er den Dreigro- : 
| schenprozefB dem Werk Louis Althussers und Roland Barthes gegen- 
: tberstellt. Er konzentriert sich auf die Fragen (1) nach Darstellung 
i und Wirklichkeit, (2) nach dem Tod des Autors (und des Subjekts) und 
| (3) nach der Beziehung der anti-metaphysischen und anti-humanisti- | 
| schen Aspekte bei Brecht zur Post/Modernitat. _ 

| Un Brecht post/structuraliste? La représentation et la sub- . 
| jectivité dans le Dreigroschenprozess  —=— | 

| I] semblerait difficile au premier abord d’établir un quelconque : 
: rapport théorique de substance entre Brecht et le poststructuralisme. 
| Ces derniéres années cependant auront été témoin de diverses ten- 
| tatives de lecture dans ce sens. Le présent essai établit un dialogue 
| entre l’esthétique brechtienne et la théorie critique poststructuraliste 
| en confrontant Der Dreigoschenprozess avec oeuvre de Louis Althus- _ 
: ser et de Barthes. I] se centre sur les questions (1) de la représenta- | 

tion et du réel, (2) de la mort de l’auteur (et du sujet), (3) du rapport : 
| entre la post/modernité et les dimensions anti-métaphysiques et anti- . 
| humanistes chez Brecht. | | | 

: éUn Brecht Post/Estructuralista? Representacién y subjec- 
| tividad en Dreigroschenprozess oe 
| Aunque la visi6n de que haya alguna conexi6n teérica sustancial entre 
| Brecht y el post-estructuralismo parezca a primera vista insostenible, 
| en los ultimos ajios se ha visto una variedad de intentos para con- 
' struir las obras de Brecht en estos términos. Este ensayo desarrolla 
| un didlogo entre la estética Brechtiana y la teorfa critica post-estruc- | 
| turalista al confrontar Der Dreigroschenprozess con el trabajo de Louis 
| Althusser y Roland Barthes. Se centra en preguntas sobre (1) la 
i representacién de lo real, (2) la muerte del autor (y del sujeto), y (3) ! 
i la relacién entre las dimensiones anti-metafisicas y antihumanistas 
| desde Brecht hasta la post-modernidad. | 

| 

| 146 | |



: Post/Structuralist Brecht? Representation 
| and Subjectivity in Der Dreigroschenprozef : 

| Steve Giles 

Introduction | | 

The notion that there might be any substantial theoretical 

connection between Brecht and post/structuralism seems, on 

| the face of it, to be absurd.’ The key tenets of the structuralist 

| and poststructuralist paradigm, as outlined by Perry Anderson 

| in In the Tracks of Historical Materialism,’ seem to be as far 
| removed from Brecht’s work as is Nietzsche’s “Vorrede” to the 

| | second edition of Die fréhliche Wissenschaft from Hegel’s 

| “Vorrede” to the Grundlinien der Philosophie des Rechts.° 
| Anderson argues that “the basic space in which structuralist 

and poststructuralist theories can be unified” (40) is character- 
ized by a series of four operations: the “exorbitation of lan- 

guage” (40), “the attenuation of truth” (45), “the randomization 

| of history” (48), and “the capsizal of structures” (51). The 

post/structuralist exorbitation of language with its emphasis on 

| the primacy of the linguistic and the constitutive force of the 

_ discursive appears to be worlds away from Brechtian material- 

ism, as the latter negotiates its uneasy passage from biophysi- 

eal reductionism to sociological functionalism. Similarly, 

| post/structuralism’s rejection of a univocal semantics and the 

correspondence theory of truth sits uneasily with the crypto- 
Stalinist monologism of Die Mafnahme and Brecht’s advocacy 

of a properly critical realism. Finally, Brecht’s detailed 
investigations of patterns of social and historical determination 
implicitly disavow the post/structuralist randomization of 
history, while the obliteration of the subject through structures 
effectively demolishes Brechtian interventionism’s grounding 
in agency and praxis, as expressed through Marx’s 11th thesis | 
on Feuerbach: “Die Philosophen haben die Welt nur verschie- 
den interpretiert, es kommt drauf an sie zu verandern.”™ 

| And yet: in the last fifteen years or so, in Britain in 
particular,” there have been various attempts to involve 
Brecht in the “idealist tar” of post/structuralism.® The most 
recent example is Elizabeth Wright’s study Postmodern Brecht. 
A Re-Presentation which draws parallels between the post- — 
structuralist view of the author and Brecht’s proclamation 
“that the author is not the creator of an original work, but



| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| someone who produces from the materials of history.”” Wright 
| goes on to construe the enterprise and techniques associated 
! with Verfremdung as being “similar in spirit to Barthes’ project 
| in S/Z and A Lover’s Discourse” (2), while Catherine Belsey’s 
! Critical Practice contends that Brecht anticipated whole 
- stretches of post/structuralist theory, in particular the post- 
| Saussurean dismantling of humanism and realism.® The locus 
| classicus of British post/structuralism’s appropriation of Brecht . 
| remains, though, the Screen special issue of Summer 1974, 
i especially Stephen Heath’s article “Lessons from Brecht.” 
: Here Heath is essentially concerned to mobilize Brechtian 

( notions of the relationship between artistic practices and 
| ideology and in Althusserian fashion characterizes Verfrem- 
: dung (Heath uses the French term “distanciation”) as “a work 

| within representation that produces an understanding of its 
: formations and of the construction of the subject in the 
| positions assigned by those formations” (119). Needless to say, 
: such work “within representation” involves a crucial attention 
| to language, “to languages in their specific productions, to their 
! reality as specific signifying practices.” As Heath notes, it was 
: Brecht himself who had observed that “the theory of knowledge 
: must above all be criticism of language” (120). 
! A traditionalist reader of Brecht would no doubt be 
| tempted at this point to hoist the post/structuralist engineer 
! with his own petard and argue that the latter’s fundamental | 
: laxity in matters of hermeneutic exactitude means that such 
! re-presentations of Brecht can simply be dismissed as subjec- 
| tivist misapprehensions. But matters are not that simple. 
| Whatever the validity of recent post/structuralist assimilations 

| of Brecht in Britain, there is no doubt that Brecht had a major 

: impact on French intellectual life in the 1950s and early 
1960s."° The attempt by both Roland Barthes and Louis 

: Althusser to articulate a political aesthetic beyond the thread- 
| bare clichés of socialist realism is deeply marked by their 

: engagement with Brecht, so much so that one is occasionally : 
| tempted to redefine post/structuralist cultural and aesthetic 
| _ theory as post-Brechtian.”’ Althusser’s rejection of the hu- 
| manist myth that we spontaneously generate our actions and | 
| beliefs in favour of the view that we are in fact structured by 
| networks of societal relations over which we exert no conscious 
| or voluntary control, echoes Brecht’s specification of the human 
| essence as “das Ensemble aller gesellschaftlichen Verhaltnis- 
| se,” which itself derives from Marx’s 6th thesis on Feuer- | 
| bach.” Similarly, there are striking parallels between | 

| 148 | 
| | | | | :



| | Steve Giles _ 

Brecht’s defamiliarizing critique of bourgeois ideologys 

- naturalization of history and Barthes’ semiological dismantling 

of myth in Mythologies. For Barthes the central principle of | 
myth is the transformation of history into nature through a | 

process of semiotic naturalization which lies at the heart of | 

bourgeois ideology, and his more technical designation of this | 

| process as the transition from an “anti-physis” to a “pseudo- 

: physis” is echoed in “Les taches de la critique Brechtienne,” | 

where he contrasts bourgeois and socialist realism’s theoriza- 

tion of art as “une fausse Nature, une pseudo-Physis” with 

, _ Brecht’s demand that art engage with historical contradiction | 

as “une anti-Physis,” fully and self-consciously aware of its own 

o processes of signification.”* — : | | | 
| There seems, then, to be a prima facie case for at least 

- asking the question whether there is another Brecht: a Brecht 

| at odds with the Brecht whose concerns were outlined in the 

first part of this introduction; a Brecht who is anti-humanist _ 

and anti-realist, textually self-conscious and discursively , 

| self-aware, whose advocacy of Marx’s 6th thesis on Feuerbach _ 

subtly undermines his commitment to the 11th thesis; a Brecht 

a ~ of whom it might be said not so much “My name is Legion: for 

we are many” as “My name is Brecht: and there’s a helluva lot 

| of us.” My purpose in this paper, though, is not to go forth and 

| multiply Brechts, as that would simply beg the question. It | 

| has, after all, long been a truism of Brecht scholarship that 

there are many Brechts, at least in diachronic terms." Ihave _ 
the rather more modest aim of exploring the or an-other Brecht . 

synchronically, by focussing on a key theoretical text which has 

been relatively neglected by Brecht scholars so as to produce | 

- adialogue between Brechtian aesthetics and post/structuralist 

| critical theory. The text in question is Der Dreigroschenprozef, 

| published in 1931 in the wake of Brecht’s legal dispute with | 

the Nero film company over authorship rights.’* Its neglect in 

no way reflects its significance, though, either in Brecht’s 

ee oeuvre or in modern critical theory: indeed, I would suggest . 

| that Der Dreigroschenprozef is one of the major pieces of 

| | - Marxist aesthetic and cultural theory in this century, as well 

as being Brecht’s own most sustained and sophisticated piece 

of theorizing. In the remainder of this paper I shall look in 

- particular at Brechtian and post/structuralist concerns with (1) | 

representation and the real, and (2) the death of the author 
(and implicitly of the subject), and conclude by (3) relating the 

-._ anti-metaphysical and anti-humanist dimensions of Brecht and 
post/structuralism to the thorny issue of post/modernity. 

149 |



| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 

| Representation and the Real | 

| In his exposition of “Marx’s Immense Theoretical Revolu- 
| tion”’” Althusser contends that Marx decisively rejected the 
| empiricist problematic and replaced it with an explanatory 
: model whose founding assumptions were not only rationalist 
| but also hooked into the metaphysics of Spinoza.'® Marx 
i asserted the theoretical primacy of structure, which Althusser : 
| glosses epistemologically as the explanatory principle of 
: structural determination and ontologically as the unity of 
| forces and relations of production—the structure that consti- 

| tutes economic objects. This commitment to the primacy of 
| structure entails the rejection of empiricism because structures 
| are intrinsically nonvisible: as structures are not immediately 
| given in sense perception and can only be specified through the | . 
; construction of concepts, they cannot satisfy empiricist criteria 

| of cognitive validity. What this means, Althusser continues, is 
: that valid scientific theories must generate conceptual know- 
: ledge of the structural mechanisms (e.g., the conflict between 
| forces and relations of production) which produce lived expe- 
! rience. In this respect science differs fundamentally from art. 
: Whereas science, as we have seen, works at the level of con- | 
: cepts, art can only function at the level of perception (e.g., | 
| seeing or feeling). As Althusser observes in his “Letter on Art”: | 
: “If I wanted to use Spinoza’s language again here, I could say 
| that art makes us ‘see’ ‘conclusions without premisses,’ where- | 

as knowledge makes us penetrate into the mechanism which 
| produces the ‘conclusions’ out of the ‘premisses.”’® In the light 
| of this crucial distinction between art and science one might 
| have expected Althusser to castigate art as a mode of false 
: consciousness, but this is not the case. Authentic art at any 
: rate is vested with the property of being able to mediate the 
| real perceptually. And, although he previously argued that 
| societal structures and relations are intrinsically nonvisible, in | 
: his discussion of Cremonini’s work he contends nonetheless 

| that abstract painting, for example, can denote real relations 

negatively, as a determinate absence, through the disposition 
| of its formal relations, which may invert or dislocate supposed- 
| ly “normal” connections.” 

| Brecht also attacks mimetic illusionism in art and advo- ! 
| cates instead forms of cultural production which enable the 

3 spectator to identify causal connections and thereby grasp | 
: what Althusser would term “the real.” The arguments under- 
| pinning Brecht’s case for a non-mimetic and anti-illusionist : 

| 150 : 
| | 

| |



Steve Giles 

realism are contained in a key passage in Der Dreigroschen- | 

| __—prozef. . 

| Die Lage wird dadurch so kompliziert, da&8 weniger denn 
je eine einfache “Wiedergabe der Realitat” etwas tiber die 

Realitat aussagt. Eine Fotografie der Kruppwerke oder der 
A.E.G. ergibt beinahe nichts tiber diese Institute. Die 
eigentliche Realitat ist in die Funktionale gerutscht. Die 
Verdinglichung der menschlichen Beziehungen, also etwa 
die Fabrik, gibt die letzteren nicht mehr heraus. Es ist also 
tatsichlich, “etwas aufzubauen”, etwas “Kiinstliches’, 
“Gestelltes”. Es ist ebenso tatsichlich Kunst nétig. Aber 
der alte Begriff der Kunst, vom Erlebnis her, fallt eben 

aus. Denn auch wer von der Realitét nur das von ihr 

Erlebbare gibt, gibt sie selbst nicht wieder. Sie ist langst 
| nicht mehr im Totalen erlebbar. (DGP 135) 

Human relationships have become reified, so that they are only 
visible to us in the outward form of the factory, for example. At 
the same time true reality in the mode of societal structures 
has become functional and abstract. What this means is that 
any notion of art based on experience is now obsolete: reality 
construed as a totality of functions and relations is beyond 

direct, immediate experience, and the “experienceable” part of 

reality does not reproduce “the real.” A new type of art is 
needed if aesthetic production is to have any cognitive value 
and transcend (for example) the false coherence and individu- 
alism of the bourgeois novel—a new art whose pedagogical and 

| realist dimensions anticipate Brecht’s oft-quoted and occasion- _ 

ally mistranslated characterization of realism in “Volkstiim- 
lichkeit und Realismus”: —_© | 

Realistisch heiBt: den gesellschaftlichen Kausalkomplex 

aufdeckend | 
[Realistic means: revealing the societal causal complex] 

- die herrschenden Gesichtspunkte als die Gesichtspunkte 
der Herrschenden entlarvend | 

_ [unmasking the ruling viewpoints as the viewpoints of the 
rulers] 

vom Standpunkt der Klasse aus schreibend, welche fiir die 
| dringendsten Schwierigkeiten, in denen die Menschheit 

steckt, die breitesten Lésungen bereit halt | 

| 151



| 

! The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| [writing from the standpoint of the class that has in 
! readiness the broadest solutions for the most pressing 
; difficulties human society is in] 

| das Moment der Entwicklung betonend 
| [emphasizing the factor of development] 

| konkret und das Abstrahieren erméglichend. 
| [concretely and making it possible to abstract. ]”! 

: It will, I hope, be clear by now that, whereas Brecht and 
| Althusser would concur in their respective accounts of “the 
! real,” they diverge sharply over art’s ability to mediate reality. 
i The crucial distinction between them is that they take up 
: diametrically opposed positions regarding art’s potential scien- 
| tific or cognitive status. While Brecht argues that authentic art 
| must aspire to the conditions of veracity of the natural and 
| social sciences and emulate their procedures, Althusser feels 
| that art cannot produce scientifically valid knowledge. The 
| reason for this is that although Brecht and Althusser are both 
| clearly indebted to the anti-illusionist and defamiliarizing 

| aesthetic of modernism, especially in its early Russian Formal- 
: ist guise, Althusser takes on board the positivist premises of 
| Formalism, whereas Brecht does not.” We saw earlier that ! 
! for Althusser while art works with perceptions, only the theo- 
! retically articulated concepts of science can specify the real 
| correctly, and his specification of art drives a sharp wedge 

| between aesthetic discourse and the pragmatic assertions of 
: science. In so doing, Althusser reproduces the Formalist notion 
| that poetic and practical language are fundamentally distinct, 
| but this distinction is explicitly grounded in positivism.” As 
: we also saw earlier, however, when Althusser expounded his ! 
: general philosophical position, he repudiated all forms of 
| empiricism, so that there is a fundamental contradiction be- : 
| tween the epistemological basis of his account of science (and 
| the real) and the premises underpinning his aesthetic reflec- | 
| tions. This aporia also goes some way to explaining Althusser’s 
| striking deployment of metaphors of absence and nonvisibility 
: when characterizing art’s relationship to the real. As real 
! relations are not given in sense perception, they cannot be the 
: subject of aesthetic representation éither. But because Alt- 

| husser wishes to retain the notion that authentic art can be 
| ideologically critical, he needs to find a way of specifying | 
| aesthetic access to the real and he does this by proposing that | 

| 152 ! 
| | 
|



| _ Steve Giles 

art can indeed represent real relations by negation. Thus, he 
anticipates many of the controversies surrounding morerecent _ 
attempts to establish a “postmodern sublime,” but the down- | 

_ side of his argument is that authentic art construed in these 

terms is intrinsically incapable either of embodying the in- 
sights of Marxist science or of satisfying Brechtian criteria of — 7 

7 aesthetic realism.* _ 

The Death of the Author - 

_ [ showed in the previous section how Brecht’s repudiation 
| of mimetic illusionism is grounded in his critique of the | 

| - category of experience, but the fundamental shift in the nature 
| of social reality noted in the Krupp passage does not simply 

have epistemological ramifications. It also entails the disinte- 
: gration of the individualist conception of the subject which in _ 

Brecht’s view was such a crucial component in bourgeois ideo- a 
logy in general and in bourgeois aesthetics in particular. Capi- 

| talism, Brecht argues, destroys the ontological basis of the 
bourgeois novel by consigning to oblivion the notion that man 

: is the measure of all things, relinquishing the idea of the hero 
| in favor of a behaviorist concentration on external processes 

| and thereby terminating the bourgeois novel’s introspective , 
psychology. At the same time Brecht utterly rejects expressive _ 
aesthetics, embodied in the bourgeois novel’s founding premise | 
that the text is the projection of its author’s unique world view 
and he does so characteristically by referring once again to the | 

a ‘progress of capitalism. Brecht draws our attention to the cur- | 
| -rent position of the work of art in capitalist market relations. 

As soon as it is marketed and thus takes on the form of a 
mee commodity, the work of art is radically separated from its | 

| author or producer. Its supposed structural integrity is shat- | 
| tered by its subjection to market forces, so much so that in- 

stead of organically embodying the personality of its creator, — a 
the work of art resembles a motor car, divisible into a set of 

| component parts which are merely mechanically related. What 
is more, its original or intended meaning is also rendered © 

| obsolete (DGP 150-154). Indeed, capitalism undermines the 
propositions of bourgeois aesthetics so fundamentally that, as 
Brecht concedes, when speaking of the commodified cultural | 

| forms of capitalism, it may be necessary to abandon the cate- 
| gory of art altogether, as art can no longer be conceived of as 

sacred, eternal and disinterested: “Ist der Begriff Kunstwerk 
nicht mehr zu halten fiir das Ding, das entsteht, wenn ein 

| oe | 153 | :



| | 

| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| 
: Kunstwerk zur Ware verwandelt ist, dann miissen wir vor- 
| sichtig und behutsam, aber unerschrocken diesen Begriff 
: weglassen” (DGP 169-170). 
| The similarities between Brecht’s conception of authorship 
| _ and the views propounded in Roland Barthes’ eponymous text 

| “The Death of the Author” are quite uncanny. Brecht and 
| Barthes share the belief that “[t]he author is a modern figure, 
| a product of our society insofar as, emerging from the Middle 
| Ages with English empiricism, Fench rationalism and the | 
! personal faith of the Reformation, it discovered the prestige of | 
i the individual, of, as it is more nobly put, the ‘human per- | 
: son.” They are also at one in taking the “standard” notion | 
| of literature to be centered on the author as progenitor and 
: explanans of the work, just as there are further parallels in the 
| opposition they both establish between the traditional self-con- 
! tained work, conceived in the mode of organic unity, and the 
| avant-garde text, which can be broken, intertextualized, and 
! asks of the reader “a practical collaboration.” At the same 
| time their theoretical obliteration of the author is embedded in 
| a rejection of humanism, and the link which post/structuralism 
| draws between philosophical and aesthetic anti-humanism is 
| particularly clearly explicated once again in Althusser’s essay 
| on Cremonini. There Althusser shows that the aesthetic of 
| | creation, according to which “the ‘work’ is no more than a 
| phenomenon of the artist’s subjectivity” (210), is founded on 
: the category of the subject, whom Althusser defines as “the | 
| center from which the ‘world’ is organized, because the human : 
| subject is the center of its world, as a perceiving subject, as an 
: active ‘creative’ subject, as a free subject and hence as respon- : 
| sible for its objects and their meaning” (216). __ 
| We have already noted that for Brecht it is capitalism 
! which has demolished the objective basis for free subjectivity, 
: autonomy and expression, but it is precisely at this point that 
| the divergence between Brecht and Barthes becomes apparent, 
| because for Barthes the death of the author is ultimately an | 
| act of linguisticide. Barthes’ anti-humanism presupposes a | 
| conception of subjectivity according to which the self is | 
| construed as a plurality of codes or texts and is thus located at 
| the intersection of an array of linguistic or discursive facts. In . 
| the particular case of literature the radical disconnection | 
: between author and work is entailed not by capitalist market 

! relations but by the situation of modern writing: 

! As soon as a fact is narrated no longer with a view to | 
| acting directly on reality but intransitively, that is to say, | 

154 | 
| !



Steve Giles 

finally outside of any function other than that of the very 
symbol itself, this disconnection occurs, the voice loses its 
origin, the author enters into his own death, writing 

| begins.” | 
| 

In other words Barthes’ explication of the death of the author 
implicitly draws on an aesthetic of autonomy grounded in the 
distinction between poetic and practical language, but instead 
of arguing that “the very practice of the symbol itself” is in fact 
a specific feature of post-Romantic aesthetics, he construes it 

as a general feature of writing: “No doubt it has always been | 

that way.” , ee 
From Brecht’s point of view—in Der Dreigroschenprozef at 

any rate—Barthes’ argumentation would confirm his thesis 

that the constituent ideas of bourgeois ideology live on even 
when bourgeois praxis is in complete contradiction with them. _ 

| The real disconnection of author from work is generated by the 
commodification of the aesthetic under advanced capitalism, 
and Brecht’s model for the modern relationship between author 

| and work is clearly that of alienated labor. In this case it is 
hardly surprising that certain post-Romantic cultural respons- 

| es to sociological modernity should lay so much stress on the 
aesthetic realm as constituting a repository of organic unity, 
autonomy or authentic expression,” and—by the same to- 
ken— it is not surprising that Brecht’s diagnosis of cultural | 
modernity should concentrate on capitalist “aesthetic” produc- 
tion at its most advanced: - oe | 

Der Film, der keine Welt gestalten kann (das Milieu bei 
ihm ist etwas ganz anderes), der auch niemandem gestat- 
tet, sich (und nichts sonst) durch ein Werk auszudriicken 
und keinem Werk, eine Person auszudrticken, gibt (oder 
kénnte geben): verwendbare Aufschliisse tiber menschliche 

- Handlungen. (DGP 131) : 

Film represents a new stage—a revolution indeed—in the 
forces and relations of cultural production, and it is here that 
Brecht locates the disintegration of the aesthetic dimension of 
bourgeois ideology rather than in linguistic or poetic facticities: 

In diesem Sinne ist die Umschmelzung geistiger Werte in 
Waren (Kunstwerke, Vertrige, Prozesse sind Waren) ein 

- fortschrittlicher Proze8 und man kann ihm nur zustim- 
| men, vorausgesetzt, da® der Fortschritt als Fortschreiten 

— 155



: The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

i gedacht wird, nicht als Fortgeschrittenheit, daB also die 
| Phase der Ware als durch weiteres Fortschreiten tiber- 

| windbar angesehen wird. Die kapitalistische Produktions- 
| weise zertriimmert die biirgerliche Ideologie. (DGP 171) 

: It may well be that some sixty years after these words were : 
| written Brecht’s progressivism will strike late twentieth- 
: century readers as hopelessly naive; on the other hand, his 
| approbation of those forces which were and are destroying . 
| former deeply held convictions about subjectivity, representa- 

| tion and reality brings him once again into theoretical proximi- 
: ty not only with post/structuralism but also with the acolytes 

of postmodernism. | 

: Conclusion: Brecht, Post/Structuralism and the Post/ | 
: Modern 

! I suggested in the Introduction to this paper that it seemed | 
| to be absurd to attempt to establish substantive conceptual 

| linkages between Brecht and post/structuralism, and although 
: important connections clearly do obtain, it is also essential that 

we articulate the often quite different presuppositions of the 
: theoretical constructs in question. At the same time I have 
! indicated on several occasions that Brecht in Der Dreigroschen- | 
| prozef and post/structuralist writers in general also share an 
: interest in delineating the parameters of modernity, or even ) 
: postmodernity, and I would like now to offer some speculative 
| concluding remarks on their respective conceptualizations of 
: this phenomenon.” Let me begin with a series of quotations 
| which characterize post/modernity in terms of a process of 
| either re-centering or de-centering: 

: 1. Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in den | 
| Aufgaben der Metaphysik damit besser fortkommen, daB 
| wir annehmen, die Gegensténde mtissen sich nach un- 
| serem Erkenntnis richten, welches so schon besser mit der : 
| verlangten Méglichkeit einer Erkenntnis derselben a priori | 
: _ zusammenstimmt, die tiber Gegenstéinde, ehe sie uns 

gegeben werden, etwas festsetzen soll. Es ist hiemit eben 
! so, als mit den ersten Gedanken des Kopernikus bewandt, | 

| der, nachdem es mit der Erkl4rung der Himmelsbewegun- 
gen nicht gut fort wollte, wenn er annahm, das ganze 

| Sternenheer drehe sich um den Zuschauer, versuchte, ob | 
| es nicht besser gelingen méchte, wenn er den Zuschauer 
: sich drehen, und dagegen die Sterne in Ruhe lief." | 

| 156 | :



| | | Steve Giles | 

2. Die Kritik der Religion enttaéuscht den Menschen, damit _ 

er denke, handle, seine Wirklichkeit gestalte wie ein : 

enttduschter, zu Verstand gekommener Mensch, damiter —s— 

-_ gich um sich selbst und damit um seine wirkliche Sonne _ | 
bewege. Die Religion ist nur die illusorische Sonne, die sich 

| | um den Menschen bewegt, solange er sich nicht um sich 

selbst bewege.” | a | 

| 3. Was taten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne | | 
—losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen | 
wir uns? Fort von allen Sonnen? Stiirzen wir nicht fort- 

| wihrend? Und riickwarts, seitwarts, vorwarts, nach allen 

| - Seiten? Gibt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir © 
nicht durch ein unendliches Nichts?™ 

a 4, Since Copernicus, we have known that the earth is not | 
| the “center” of the universe. Since Marx, we have known 

| that the human subject, the economic, political or philo- | 
- gophical ego is not the “center” of history.... In turn, Freud 

has discovered for us that the real subject, the individual | 

in his unique essence, has not the form of an ego, centered 

on the “ego”, on “consciousness” or on “existence”...that the — | 

| human subject is de-centered, constituted by a structure © 

which has no “center” either.” 

| 5, Was sagt Kopernikus? Was dreht sich? Die Erde dreht 

| sich. Die Erde, also der Mensch. Nach Kopernikus. Also 
daB der Mensch nicht in der Mitte steht. Jetzt schauen Sie | 
sich das einmal an. Das soll in der Mitte stehen? Histo- 

| — isch ist das. Der Mensch ist gar nichts! Die moderne 

Wissenschaft hat nachgewiesen, daf alles relativ ist.” 

The first two quotations are taken from Kant and Marx | 

respectively and can be seen as presenting the project of 

| modernity, whether in the guise of critical metaphysics or 
critical social theory, as a process of re-centering which 

dissipates the illusions of the past and invests the human 

subject with a true or authentic relationship to reality. As — 

| such, they contrast drastically with the third quotation, which 

is of course excerpted from Nietzsche’s madman’s effusions on 

the Death of God. For Manfred Frank this passage signifies 
the collapse of the project of modernity and the end of the era | 

oo of metaphysics, and in its insistence on cosmic de-centering © 

-and anomie, inaugurates the theoretical basis of neo- or | 

. | | | ~ 157



: The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

: poststructuralist critique.” The fourth quotation is taken 
: from the concluding part of Althusser’s essay on Freud and 
i Lacan and, in addition to endorsing Frank’s position, it clearly 
! demonstrates the significance of the de-centering of the subject 
| for post/structuralism. The final quotation is an extract from 

: Jesse’s famous speech introduced into the 1931 version of 
! Brecht’s Mann ist Mann. When taken together with Althusser’s 
: comments and certain of Brecht’s arguments in Der Drei- 

groschenprozef, it indicates the radical nature of the crisis of 
| “post/modernity” as well as the lability of its historical parame- 
: ters. At the same time, though, we shall see once again that 
| whereas post/structuralism is essentially concerned to present 
! a cultural and/or epistemological analysis of modernity, Brecht 

is far more interested in what Anthony Giddens has called its 
| - institutional dimension.* 

In Der Dreigroschenprozef Brecht explicitly relates the 
: propositions of bourgeois aesthetics (which capitalism has now 
| rendered obsolete in practice) to the Aristotelian-medieval—in 
: other words pre-Copernican—worldview, and at one level 
| Brecht’s construction of modernity is fairly straightforward 
: (DGP 170). Just as Jesse in the speech cited above relates the 
| downgrading of man to the interventions of modern technology 
| in the production process—“Die Technik greift ein. Am 
! Schraubstock und am laufenden Band ist der groBe Mensch | 
| und der kleine Mensch, schon der Statur nach betrachtet, 

: gleich” (206)—so Brecht too takes the development of moderni- 
i ty in postmedieval Europe to be coextensive with the rise of 
| capitalism: if the capitalist mode of production circa 1930 is 
| now running amok and demolishing whole areas of hitherto 
| viable bourgeois ideology, then that is simply a testimony to 
! capitalism’s devastating power. | 

At another level, though, Brecht’s specification of moderni- : 
| ty is both ambiguous and ambivalent. Brecht’s ambivalence is 
| well exemplified in his response to capitalism’s spectacular 
| success in colonizing the worlds of nature and culture. As we : 

| saw at the end of the previous section, it enthralls him to such 
! a degree that he appears to celebrate precisely those forces : 
! ) which are maximizing alienation and commodification, so much 
| so that it is difficult to gauge what a postcapitalist (or even 
! postmodern) subjectivity would look like and whether it would | 
| _ be worth striving for.” The ambiguities in his position relate : 
| to his socio-temporal account of modernity. Is the Aristotelian- : 
! medieval/post-Copernican axis to be construed as the guiding : 
! metaphor for and historical origin of modernity, defined now | 

| 158 | 

|



Steve Giles 

in terms of the rise of capitalism and modern science, or does 
this paradigm shift designate instead the radical break within 
modernity inaugurated in the early twentieth century by 

| Einstein’s theory of relativity and, one might add, World War 
I and the Russian Revolution? If so, does this mean that we 
have now entered into the phase of postmodernity, as much 
contemporary French and American theory would have us 
believe, or should we revert instead to Brecht’s account of 
capitalism in Der Dreigroschenprozef, which views the present 
in terms more akin to Giddens’ notion of radical modernity?” 
As Brecht wrote at the beginning of Der Dreigroschenprozef, 
“die Widerspriiche sind die Hoffnungen!” (DGP 117). 

NOTES | 

1 The sceptic’s position is briefly delineated in David Bathrick, 
“Marxism and Modernism,” New German Critique 33 (Fall 1984): 
207-217 (esp. 215-217), but Nietzsche’s impact on both Brecht and 
post/structuralism suggests one possible linkage: see Reinhold Grimm, 

, “Brecht und Nietzsche,” Grimm, Brecht und Nietzsche oder die 
Gestdndnisse eines Dichters (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1979) 156-245, 
and Jiirgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne 
(Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1985) 104-129. Throughout this paper I use 
the compound term post/structuralism to refer to the structuralist and 
poststructuralist position as explicated by Anderson below. 

2 Perry Anderson, In the Tracks of Historical Materialism (London: 
Verso, 1983) 32-55. | 

3 See Manfred Frank, Was ist Neostrukturalismus? (Frankfurt/M: | 

Suhrkamp, 1983) 23-25. 

* Marx/Engels, Werke 3: 192. | 

5 A notable exception is Rainer Nagele’s essay “Brecht’s Theatre of 
Cruelty,” Nagele, Reading after Freud (New York: Columbia UP, 1987) 

111-134. | 

8 Compare Samuel Beckett, Murphy (London: Picador, 1973): “This did 
not involve Murphy in the idealist tar. There was the mental fact and 
there was the physical fact, equally real if not equally pleasant” (63). 

159



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

: 7 Elizabeth Wright, Postmodern Brecht: A Re-Presentation (London: 
: Routledge, 1989) 1. See also my review of Wright in Modern Language 
: Review 85.2 (April 1990): 527-529. : | 

* Catherine Belsey, Critical Practice (London: Methuen, 1980) 94. For 
| a critique of Belsey’s presentation of post/structuralism, see Steve | 
! Giles, “Delimited by Discourse: Some Problems with the New Critical 
| Practice,” Renaissance and Modern Studies (1983): 139-150. 

| ® Stephen Heath, “Lessons from Brecht,” Screen 15.2 (Summer 1974): 
| 103-128. , 

| See Agnes Htifner, Brecht in Frankreich 1930-1963: Verbreitung, 
| Aufnahme, Wirkung (Stuttgart: Metzler, 1968). | 

" For further discussion, see Steve Giles, “From Althusser to Brecht: 
! | Formalism, Materialism and The Threepenny Opera,” New Ways in 
| Germanistik, ed. Richard Sheppard (Oxford: Berg, 1990) 261-277. 

| % Bertolt Brecht, “Anmerkungen zur Dreigroschenoper,” Bertolt 
: Brechts Dreigroschenbuch, ed. Siegfried Unseld (Frankfurt/M.: 
| Suhrkamp, 1978) 90-101 (100). Marx’s 6th thesis on Feuerbach : 
| includes the following words: “Feuerbach lést das religiése Wesen in | 
: das menschliche Wesen auf. Aber das menschliche Wesen ist kein dem | 

einzelnen Individuum innewohnendes Abstraktum. In seiner Wirklich- 
| keit ist es das Ensemble der gesellschaftlichen Verhaltnisse” 
| (Marx/Engels 3: 191). , | 

: ’® Roland Barthes, “Le mythe, aujourd’hui,” Barthes, Mythologies 
| (Paris: Editions du Seuil) 191-247 (see esp. 215-217, 227-34). In | 
| addition to being imprinted by Barthes’ engagement with Brecht at | 
: the time, this essay also anticipates crucial aspects of Althusserian 
Po theory, particularly the notion of interpellation (see 207-210, 243-246). : 

| * Barthes, “Les taches de la critique Brechtienne,” Roland Barthes, | 
: Essais Critiques (Paris: Editions du Seuil, 1964) 84-89 (88). , 

2 * E.g., Jan Knopf, Bertolt Brecht—Ein kritischer Forschungsbericht. 
| Fragwiirdiges in der Brecht-Forschung (Frankfurt/M.: Fischer, 1974). . 

| ® Bertolt Brecht, Der Dreigroschenprozef8, Bertolt Brechts Drei- | 
| groschenbuch, 117-176; hereafter DGP. The neglect of this text is : 
| reflected in the fact that it is still not available in English translation; : 

7 Routledge recently refused to commission a translation because the | 
| Brecht specialist (sic) they consulted had not heard of it. , 

160



| | | | | Steve Giles | 

| ~ 17 Louis Althusser, “L’Immense révolution théorique de Marx,” Louis 
| Althusser and Etienne Balibar, Lire le Capital II (Paris: Maspero, 

1980) 56-71. | 

| | 18 The relationship between Althusser and Spinoza is discussed in 
_Christopher Norris’s outstanding review of recent work on Althusser | 

in Textual Practice 4.3 (Winter 1990): 481-500 (esp. 486-491). | 

| _ 3° Althusser, “A Letter on Art in Reply to André Daspre,” Althusser, 
| Essays on Ideology (London: Verso, 1984) 173-179 (176). 

a 20 Althusser, “Cremonini, Painter of the Abstract,” Althusser, Lenin 

| and Philosophy and Other Essays (London: Verso, 1971) 209-220. 

7 : 21 Brecht, “Volkstiimlichkeit und Realismus”, Brecht, Gesammelte | 

| Werke (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1967) 19: 322-331 (326). My transla- 

_ tion differs in crucial respects from the “standard” version in Brecht 
on Theatre, ed. and trans. John Willett (London: Methuen, 1978) 
107-12 (109). 0B | | 

es 2 On Althusser and Russian Formalism, see Tony Bennett, Formalism | 

p and Marxism (London: Methuen, 1979) 98, 122, 127-131. 

a as See Boris Eichenbaum, “The Theory of the Formal Method,” © 
Readings in Russian Poetics: Formalist and Structuralist Views, eds. | 

~ Ladislav Matejska and Krystyna Pomorska (Ann Arbor: Michigan UP, 

1978) 3-37 (3-9). a | | 

| 24 On the question of a “postmodern sublime,” see J F. Lyotard, | 

| “Answering the Question: What is Postmodernism?” Lyotard, The 

Postmodern Condition: A Report on Knowledge (Manchester: Manches- 
ter UP, 1989) 71-82 (77-81) and Wolfgang Welsch, Asthetisches 
Denken (Stuttgart: Reclam, 1990). The interrelated problems of a 
representation and abstraction are also addressed by Fredric Jameson | 

| in “Postmodernism, or the Cultural Logic of Late Capitalism,” New 

| Left Review 146 (July/August 1984): 53-92, and in “Marxism and | 

, - Postmodernism,” New Left Review 176 (July/August 1989): 31-45. oe 

_ Although Jameson acknowledges Brecht’s contributions to this debate, , 

| he overlooks the fact that his own proposed postmodern aesthetic of 
cognitive mapping was theoretically preempted by Brecht in Der 

: Dreigroschenprozef8 and realized in practice by Alexander Kluge in | 
“Der Luftangriff auf Halberstadt am 8. April 1945,” Kluge, Neue 

| Geschichten. Hefte 1-18. “Unheimlichkeit der Zeit” (Frankfurt/M.: 
| Suhrkamp, 1977) 33-106. oo _ 

| 25 Barthes, “The Death of the Author”, Roland Barthes, Image— 
: Music—Text (London: Fontana, 1979) 142-148 (142-143). | 

: | 161 |



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

! 26 Barthes, “From Work to Text”, Barthes, Image—Music—Text, 
155-164 (163). 

27 Barthes, “The Death of the Author,” 142. 

i *° Ibid. For an incisive account of the relationship between the 
| aesthetic of autonomy and late nineteenth-century capitalism, see 
| _ Eugene Lunn, Marxism and Modernism. An Historical Study of : 
! Lukdcs, Brecht, Benjamin and Adorno (London: Verso, 1985) 41-42. 

: *° For further discussion, see Andrew Bowie, Aesthetics and Subjectivi- | 
| ty: From Kant to Nietzsche (Manchester: Manchester UP, 1990) and : 
: Peter Biirger and Christa Birger, Prosa der Moderne (Frankfurt/M.: 
! Suhrkamp, 1988). : | 

: *° See also Hans-Peter Kriiger, “Postmodernes’ beim jungen Brecht?” 
| Brecht 88, ed. Wolfgang Heise (Berlin: Henschel, 1987) 147-170. 

| 3! Kant, “Vorrede zur zweiten Auflage,” Kritik der reinen Vernunft 
| (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1982) 20-41 (25). 

! ®2 Marx, “Einleitung,” Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, : 
| Marx/Engels, Werke 1: 378-391 (379). 

: *’ Nietzsche, Die fréhliche Wissenschaft, Werke 2 (Berlin: de Gruyter, , 
1973) 159. 

* Althusser, “Freud and Lacan,” Essays on Ideology, 141-172 
| (170-171). 

*° Brecht, Mann ist Mann, in Stiicke 2. GroBe kommentierte Berliner 
: und Frankfurter Ausgabe (Berlin and Weimar: Aufbau; Frankfurt/M.: 

| Suhrkamp, 1988) 206. | 

| 36 Frank, Was ist Neostrukturalismus? 25-29. : 

| *7 Anthony Giddens, The Consequences of Modernity (Cambridge: | 
| Polity Press, 1990) 1-17, 55-63. : 

*° This ambivalence is also reflected in Brecht’s rewritings of Mann ist | 
| Mann from 1926 to 1931: see Jiirgen Schebera’s commentary in | 

| Brecht, Stiicke 2, 410-413. | 

: *° Giddens 45-58, 149-150. See also Steve Giles, “Avant-garde, : 
: | Modernism, Modernity,” Theorizing Modernism, ed. Steve Giles 

: (forthcoming London: Routledge, 1993). | 

| 162 | 

| | |



| Steve Giles 

40 T wish to acknowledge the generous financial assistance provided by 

the University of Nottingham Overseas Conference Fund and the | 

International Brecht Society which enabled me to participate in the 

Augsburg Symposium. | 

163



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| Brechts Schreiben gegen das Schreiben 
| Anders als Artauds Werk scheint das von Brecht die Méglichkeit einer 
| Revolution im Bereich des Schreibens nicht ins Auge zu fassen. Eine 

| sorgfiltige Untersuchung des Leben des Galilei zeigt, daB dieser 
| Anschein irrefiihrend ist. Indem er als Beispiel den extremen Stil 

| wissenschaftlichen Schreibens wahlt, und indem er die Beziehung 
| zwischen Schreiben und seiner gesellschaftlichen Darstellung ent- , 
i wickelt, bringt Brecht in dem Stiick eine revolutiondre, der dramati- 

| schen Form inharente Tendenz zum Tragen und bekampft so—ahnlich 
: wie Artaud—die konservative historische Tragheit von Texten. 

| L’écriture brechtienne contre Pécriture a 
| Le travail de Brecht, contrairement a celui d’Artaud, ne parait pas 
: envisager la possibilité de la révolution dans le domaine de l’écriture. 

| Un examen soigneux de Leben des Galilei montre que cette apparence 
| est trompeuse. A l’aide de l’exemple limite de l’écriture scientifique et 
! en développant le rapport entre l’écriture et sa performance sociale, 
: Brecht mobilise une tendance révolutionnaire inhérente a la forme 
| dramatique et il monte un assaut de grande portée, d’ailleurs com- | 

: parable & celui d’Artaud, contre l’inertie historique conservatrice du 
: texte. 

| La escritura brechtiana contra la escritura 
| Los trabajos de Brecht, a diferencia de los de Artaud, no parecen 
: proyectar la posibilidad de una revolucién en el dominio de la escri- 
| tura. Un examen riguroso de Leben des Galilei muestra que esta 
| apariencia es engafiosa. Al emplear como ejempleo un caso extremo | 
i -sacado de la escritura cientffica y al desarrollar la relacién entre la : 
: escritura y su desempeiio social, Brecht aqu{ moviliza una tendencia | 
7 intrinsecamente revolucionaria en la forma dramatica y construye un : 
fp significativo desafio, comparable al de Artaud, a la histérica inercia | 

a conservadora del texto. | | 

| 164 | 
| | 
|



| Brecht’s Writing against Writing | 

: Benjamin Bennett | | = 

; Brecht and Artaud both envision a comprehensively revolu- 
tionary theater which will not only revolutionize its own form 

| but also contribute to a revolutionary movement in the society 

| that engenders and employs that form. The literary theater of 

| complacent moral psychology, against which Artaud polemi- 

- cizes, supports and justifies an oppressive bourgeois culture in _ 

much the same way that what Brecht calls Aristotelian theater 

does. Yet recent theorists of literary revolution—over a broad 

- range, say, from Susan Sontag to Kristeva to Derrida—are 

7 - remarkably unanimous in accepting Artaud as an exemplary 

instance and in dismissing Brecht. — a | 

: - There are many reasons for this tendency. I think the most | | 

| - important factor in the common relative valuation of Brecht 

and Artaud is the latter’s explicit, radical rejection of the 
literary as such, especially his opposition to the tyranny of the 

Sad - text in the theater. Writing and the tradition of writing, the 

apparent unchanging rigidity of the written word, is under- 

stood as a principal cultural obstacle to revolution. Writing / 

| feeds and builds only upon itself; especially in the field of 

a literature, where the specific claim of non-referentiality is 

- eommon, writing can never mean anything fundamentally dif- 

| ferent from what it has meant. While it appears, therefore, mo 

strictly impossible to escape the tyranny of writing, a signifi- | 

| cant revolutionary initiative (especially in literature) must at 

least take issue with that tyranny, which Artaud unquestion- 

| ably does. Brecht, on the other hand, appears to be more near- | 

- _ ly a mere writer among writers. His work does attack certain 

| specific literary and dramatic canons but does not appear to | 

challenge the literary system at the level of canon formation. 
There are of course serious theoretical problems in Sontag’s 

| argument “against interpretation,”’ and even in Kristeva’s — 

relatively schematic opposition of the semiotic to the symbolic, __ 

which fails to account fully for the co-optiveness of the symbol- | 

| ic order, the absorption of her own text along with the texts 

she appeals to (like Artaud’s) into literary tradition.” But even 

| this type of problem engenders a strong preferential interest 
- in Artaud. Derrida, for example, whose subtlety and scrupu- | 

lousness keep him perched precariously on the brink of an os 
outright capitulation to the history of writing, attempts in oe



The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

! Writing and Difference to create a resonance between his own 
: text and Artaud’s in order to use the latter’s (so to speak) 
| clinically extreme refusal to capitulate as a means of stabiliz- 
: ing his own endeavor.* The quest for radical cultural or intel- 

| lectual renewal always runs the risk of an unwitting capitula- 
: tion in the domain of the tradition of writing; and to the extent } 
| that we are aware of this risk, the entirely uncowed and un- 
; compromised radicality of Artaud’s writing appears as a kind 

of beacon to navigate by. | 
: On its surface Brecht’s writing is too simple and popular 
| to offer the same sort of paradoxical comfort that Artaud’s 
| does. But does this imply that Brecht’s revolutionary project 
: fails to confront the danger of capitulation to the tradition of 
| | writing? I will use Leben des Galilei as a text for discussing | 
| this question, since among Brecht’s plays it is the one in which 
: writing and the tradition of writing operate most centrally as , 
: themes. Viewed strictly as a story, the play is mainly about the 
: origin, production, preservation, significance and tradition of 
| Galileo’s Discorsi e dimostrazioni matematiche. I will not by | 
| any means claim that Leben des Galilei somehow escapes the : 
| condition of being written or literary. On the contrary, I 

! contend that Brecht here exploits the literary quality of his 
. work as a device for undermining the whole historical tradition 
| of writing that he thematizes. And the result, I think, is that 
: his work in the end constitutes a more effective challenge to its : 
| own condition of writtenness than Artaud’s does. | 
| In particular, by using the extreme case of scientific : 
: | writing as a model, Brecht locates upon his stage the relation | 
: between writing as such (questionable as this concept may be) 
/ and its performance in the most comprehensive sense of the 
| word. The statement, “the earth moves,” for example, is strictly : 
| meaningless in relation to any conception of “direct” or | 
| historically unmediated human experience; both the prelates | 
| and the street singers make this point clear in their mocking, | 
| which is in each case their historical performance of the , 
: statement. What matters is the social performance of that . 
| statement, above all the exploitation of its inherently arbitrary | 

or metaphorical relation to the idea of the papal seat at the 
! center of a system of nested social spheres. The appropriate- | 
: ness of the notion of “performance” here follows from what | 

| seems to me a clear analogy with the relation between the | 
| written history of Galileo (scraps of which appear before the 
: audience as introductions to each scene) and the performance, 
: both textual and gestural, that constitutes the play. 

| 166 

| | |



Benjamin Bennett 

Even scientific writing—whose univocal semiotic identity 

seems guaranteed by its referential relation to observable facts 

and to natural mathematical “laws” presumed (for purposes of 

the specific semiosis in progress) to be both knowable and 

immutable—even scientific writing is exposed to performance. 

The exact referentiality of the writing turns out to be a kind of 

_ knife-edge on which nothing that we might reasonably call 

“meaning” can be balanced. The statement “the earth moves” 

does not acquire meaning until it is performed: either as a 

potentially revolutionary awakening of “doubt” in socially 

subjugated classes (283);* or else as a capitulation, an accep- 

tance of the status of a mere “mathematical hypothesis” (239) 

that nevertheless provides the ruling classes with new ma- 

| chines (284) and more accurate star-charts (269), hence econo- 
mic advantages and a consolidation of political power. More- 

| over, as Galileo himself points out, writing not only needstobe _ 

developed by performance in order to receive meaning in 

history, it must also be anticipated by performance. Neither 

Galileo’s writing nor, for example, Giordano Bruno's is possible 
except in a pre-existing climate of social performance, which 

Galileo associates with the appearance of transoceanic naviga- 

| tion (190). And if Galileo escapes execution for the same utter- 

ances that had doomed Bruno, the reason is not, as Galileo 

imagines, that Bruno had lacked “proof” of his assertions (210); 

the reason, as we learn in detail from the Kurator, lies in per- 

formance conditions, in the pre-existing political and commer- 

cial circumstances under which Galileo happens to be working. 

There is, in addition, an interesting question that never 

becomes explicit in Brecht’s text but is strongly suggested. If 

scientific thought encounters substantially less political and 

| ecclesiastical resistance in Holland than in Italy—as we are | 

reminded on at least three separate occasions (195-6, 250, 278- 

- 9)—then why is the most important scientific work, Galileo's, 

done in Italy? An answer to this question is suggested by the 

idea of the anticipatory social performance of writing. Precisely 

Italy, where the support of the Church lends a special tradi- 

tional permanence to the society’s structure of economic 

exploitation, is where Galileo’s writing is needed, where it has 

| an important and obvious role to play in the performance of | 

latent social tensions. Precisely Italy, where economic misery | 

is clearly recognizable as a performance of Church writing, of 

the metaphorical relation between imagined celestial condi- 

tions and actual social conditions, is where, on the level of 

performance (not on the level of a dispute concerning abstract 

167



| 

| 
| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| truth), the countering force must arise and insist on its own 
2 parallel metaphor. Indeed, we are shown an image of this | 
| dynamics in Scene 14, where Galileo produces his last major : 
| scientific work under the greatest possible pressure from 
| ecclesiastical authority. Even science never says simply “the 
| earth moves.” It always says in some form “Eppure si muove,” 
| it moves nonetheless; science does not arise and become 
| articulate except in the dialectical dynamics of social and 

! historical performance. | 
| Writing, then, is exposed to performance. It achieves 
| historical operationality and even mere historical existence 

only by way of a social performance to which its relation is 
| never more than metaphorical, never escapes the ultimately 
| uncontrollable arbitrariness of metaphor. But the exposure of : 

writing to performance does not in itself imply the overthrow 
| of writing as an inherently conservative tradition. In fact, it 
| also makes possible the co-option of the whole of written | 
| tradition by any social class or other political entity that 
: happens to possess sufficient power to assert its own perfor- 

mance as definitive. And this process of co-option in turn first 
| gives writing the character of a conservative tradition; it opens 
| the way to a hypostasis (an authoritarian social performance) 
| of the metaphorical relation between the permanent written 
! object and a supposed permanence of truth or value or social 
| structure. The survival of Galileo’s Discorsi as a permanent : 

physical object at the end of the play is therefore by no means | 
: an image of political progress or enlightenment. | 

! The exposure of writing to performance is not a solution to 
: the problem of revolutionary writing but is itself a problem, : 
| and one that emerges with special clarity in scientific writing. 
! For even if we agree that scientific writing cannot possibly : 

escape the inherent metaphoricity of language, still there is in ! 
| science a resistance to metaphor (we might say, a genre- | 
: conditioned resistance), an emphasis on the factual and the | 
: referential, which does have the effect of bringing to light the | 
: various levels of metaphoricity in other types of writing, : 
: including the metaphorical relation between writing and its ! 
| performance. In this way Galileo’s writing brings to light the | 
| unstable metaphoricity of the relation between a hierarchical : 
| heaven and a hierarchical social order. But scientific writing | 
| produces this effect only by itself implying an especially | 
! adamant truth claim for its own formulations. And this truth | 
| claim in turn inevitably opens the way to a socially conserva- ! 
: tive performance of the writing, since it is already a form of the 

| 168 

| | |



| Benjamin Bennett 

metaphor that relates the supposed permanence of writing to 

: a supposed permanence in empirical reality. : | 

- Brecht develops this form of the problem in Galileo’s last 
speeches. On the one hand, Galileo attempts a radical modi- 
fication of the truth claim of scientific writing: “Eine Mensch- 
heit, stolpernd in diesem tausendjahrigen Perlmutterdunst von 
Aberglauben und alten Wértern, zu unwissend, ihre eigenen 

| | Krafte voll zu entfalten, wird nicht fahig sein, die Krafte der | 

Natur zu entfalten, die ihr enthillt” (284). Scientists, that is, 
| must confront directly not only the question of scientific truth 

| but also that of the possibilities for performance of their 

writing. Galileo continues: “Wofiir arbeitet ihr? Ich halte dafir, 

| daB das einzige Ziel der Wissenschaft darin besteht, die 

Miihseligkeit der menschlichen Existenz zu erleichtern.” Here 
a problem begins to appear, for the criterion Galileo sug- | 

foe gests—“to lighten the drudgery of human existence”—is exactly 
the criterion that had been employed repeatedly in arguments 
against the social aspect of his teachings. (Why not leave the 

| comfort of religion intact for people whose social condition 

offers them no immediate physical comfort?) If the scientist _ 

| relaxes his strict focus upon truth and tries to give his work an | 
ethical dimension, does he not then enter a realm of slippery _ 

| concepts and judgments where the advantage of scientific writ- | 

ing, its metaphor-breaking power, is lost? Galileo ignores this _ 
problem for the time being, and presses on: “Wenn Wissen- 

| schaftler, eingeschiichtert durch selbststichtige Machthaber, 
sich damit begniigen, Wissen um des Wissens willen aufzu- 
haufen, kann die Wissenschaft zum Kriippel gemacht werden, | 

und eure neuen Maschinen mégen nur neue Drangsale be- 
deuten.” This whole passage of course belongs only to the last | 

| -_-version of the play and presupposes the experience of World 
War II, but it contributes directly to the text’s inherent 

| thought structure by permitting Galileo to adduce cogent rea- > 

sons in support of his questioning of the scientific truth claim, 
| a questioning he had earlier expressed only in general terms. 

_ DER KLEINE MONCH Und Sie meinen nicht, daB die Wahr-. 
- heit, wenn es Wahrheit ist, sich durchsetzt, auch ohne 

| | uns? > | ) 
_. GALILEI Nein, nein, nein. Es setzt sich nur so viel Wahr- 

heit durch, als wir durchsetzen; der Sieg der Vernunft 
: | kann nur der Sieg der Vernitinftigen sein. a 

(246; cf. 1st version, 67) | 

a . 169 |



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| Truth must never be regarded as an absolute content of writing 
| but must always be treated as a function of the responsible 
| social action of individuals here and now. | 
! Yet neither science in general nor Galileo in particular can 
| ever actually dispense with the radical scientific truth claim. | 
! In Scene 14 Galileo mocks Andrea’s willingness to forgive his 
| recanting in view of the existence of the Discorsi: “O unwider- 

stehlicher Anblick des Buches, der geheiligten Ware! Das 
| Wasser lauft im Mund zusammen und die Fliiche ersdufen” | 

(282-3). The truth claim of science gives a special value to the | 
| book, which thus becomes a kind of commodity; and it appears 
| that Galileo is here again calling that truth claim into ques- 

! tion. Only a few moments earlier, he had said, “Und es gibt : 
kein wissenschaftliches Werk, das nur ein Mann schreiben 

: kann” (282), suggesting that his work would be more valuable : 
| if it had been written by someone who had given a better | 
| example of resistance to authority. | | 
: | But this last statement presupposes exactly the truth claim 
| it questions. It does not matter who writes a “scientific work,” | 

! except from an ethical or social point of view, because from a 
| scientific point of view the work is fully determined by its _ 
: referential adequacy with respect to facts and natural laws, by 
! the strict truth of its content. Galileo’s parting words to 
| Andrea are: “Gib acht auf dich, wenn du durch Deutschland ~ | 
| kommst, die Wahrheit unter dem Rock” (285). On the one 2 

hand, Galileo suggests that by exposing himself to danger, | 
| Andrea is performing a significant ethical act that will in a 
: sense redeem the book from the ethical failure of its author. ! 
| On the other hand, Andrea’s act gains ethical significance only | 

| by virtue of the book’s status as a bearer of truth. That is, in ! 
| the very process of insisting on its ethical dimension, science | 
| inevitably involves itself in the truth claim that exposes its : 
! writing to a conservative or reactionary social performance. | 

: The last scene of the play, in which it turns out that : 
| Andrea is in no real danger after all, echoes Galileo’s recogni- 
| tion that the danger of his burning at the stake had never : 
! really existed (284). But Galileo’s belief that before recanting 
| he had possessed actual political power (“Einige Jahre lang | 
| war ich ebenso stark wie die Obrigkeit”) is mistaken. He had 
| not been protected by his own political power any more than | 
: Andrea is protected by political power at the border station. In 
| the final analysis the scientist is protected by the simple fact | 
: that scientific writing poses no threat to authority. The | 

| undeniable truth claim of science, which gives scientific writing : 

| 170 | : 

| 2 
| :



Benjamin Bennett | 

its power to challenge accepted performative metaphors, also 

exposes that writing to the mechanism of authoritarian co- 

option. In the first place the truth claim of science fixes its 

writing at a specific intellectual point that can easily be 

isolated from the sphere of social practice. “Schiitten Sie nicht 

das Kind mit dem Bade aus, Freund Galilei” (240), says 

Barberini; authority can always find a way to permit the 

practice of science without danger to itself. Or when Barberini 

later as Pope complains, “Man kann nicht die Lehre verdam- 

men und die Sternkarten nehmen,” the Inquisitor answers 

simply, “Warum nicht?” (269). In the second place the truth 

claim of science invites the use of the book, “the sanctified 

commodity,” as a metaphor of permanence. Not only in — 

Catholic Italy but also in reformed Germany, the land of Bible- 

idolatry, Andrea will have to watch his step. — 

The exposure of writing to performance, then, opens both _ 

revolutionary and reactionary possibilities. In order to grasp 

how these possibilities may be manipulated in practice, we 

must first refine the whole notion of performance, for there is 

danger of confusion if we do not distinguish carefully between 

performance and such concepts as “reception” in J auss’s sense 

or the “shifting” or “fusion” of “horizons” in Gadamer’s sense. 

Both reception theory and philosophical hermeneutics are 

important for our purposes because they modify the common | 

| and vague nineteenth-century view of literary tradition in such 

| a way as to perfect its structure, to tighten it. They share with 

a great deal of literary thought in this century the initial 

radical move of abandoning the whole idea of the work, the 

opus, the idea that a text possesses its own basic meaning or 

even its own basic identity, an identity which is then respond- 

ed to more or less directly in later literary history. The result 

of this discrediting of the opus, however, in the more historical- 

ly focused branches of literary thought—as opposed to those 

with a primarily rhetorical focus—is practically to define the 

text as an aspect of the general historical weave of reception 

or interpretation. Thus, literary history is imagined as itself | 

wholly constituting the literary, as an ultimately only self- 

referred (if incomprehensibly huge) mechanism or system that 

enforces what I have called the tyranny of the tradition of 

writing. | | 
This vision of a tyrannical tradition of writing is not the 

function of any particular view of reception or interpretation. 
It is inseparable from the historical-theoretical perspective as — 
such. To theorize about history is inevitably to systematize 

| 171



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

: history on some level, no matter how convincingly the individu- 
| al theorist may deny our ability to know the historical system 
: or even to ascertain its existence. And especially the quality of 
: the arbitrary, which belongs indispensably to what I mean by 
| “performance,” is inaccessible from a theoretical perspective. 
| Obviously there is a serious problem here, not only for 
| historical literary theory but for my own argument as well. 
| How can we even begin to talk about “performance,” if our 
| discussion must base itself in part upon an entirely untheoriz- 
| | able concept? In fact, this is also a problem from Brecht’s point 
| of view. For if Brecht is concerned in Leben des Galilei with 
| the question of writing and its performance, if this question is 
| meant to be recognized by his audience, then how shall the . 

audience for their part be prevented from theorizing the 
| question? This point is crucial, for it separates the reactionary 
! possibilities of performance from the revolutionary possibilities. 
| It strongly favors reaction or conservatism, since a conserva- 
| tive performance metaphor will normally tend to hypostasize : 
| writing, to insist on the permanence and authority of writing, | 
: hence to deny the exposure of writing to performance (despite | 

| the conditions of its own genesis as a metaphor), whereas the 
| revolutionary must affirm that exposure. Yet once we have 
: begun theorizing performance, the idea of a strictly arbitrary | 
! performance of writing, one that does not simply lead back into : 
| the tradition of writing, becomes inaccessible. And how shall ! 
! we affirm what we cannot even adequately conceive? | 
i The question thus becomes: How can the exposure of writ- 
| ing to performance be presented, publicized, propagated as a | 
| condition of our social existence, without itself being exposed | 
| to the need for a theoretical resolution? The answer to this : 
| question, it seems to me, is contained in the institution of the | 
| theater. | 

: Theatrical performance always is arbitrary with respect to | 
| the written text of the play. Performance is never definitive, 
| never simply a direct manifestation of the text, since different : 
! performances are always possible. Charles Laughton may play | 
! Brecht’s Galileo, but not only do we understand that other 
| people can and do play the same role, there is also a basic 
| category difference between what Charles Laughton is (an : 
: actual particular human being) and what Brecht’s Galileo is (a | 
| complex of signification in various Brechtian and even non- 
: Brechtian texts). Indeed, Charles Laughton cannot play | 
! Galileo, from our point of view, without our understanding that | | 
: he is different from Galileo, that his being coupled with Galileo : 

| 172 
| !



. | Benjamin Bennett | 

for a short space of time by some theatrical version of the verb 
S “to be” is at base an arbitrary coupling. This arbitrariness is a | 

. crucial part of what Brecht expects to be laid bare by audience 
“alienation.” It is of course always possible to argue that this 
or that aspect of, say, Laughton’s person or of his acting is 

| “right” for Galileo, hence not arbitrary. But in the first place | 
~ such arguments are themselves arbitrary, bridging as they do 

| the category difference between a structure of signifiers and a 
collection of “experienced” referents, and in the second place 
there are always plenty of elements in that collection of refer- 
ents for which such arguments cannot reasonably be made. In 
this respect Brecht’s theory of alienation simply proposes that 

: theater be honest about the irreducible arbitrariness of its re- 
/ lation to what we regard traditionally as the organic integrity 

/ (the ability to create “illusion”) of literary signification. 
| But the relation of performance to text in drama is not 

Sok merely arbitrary; in a curious manner it is also necessary. For 
-_- precisely literary tradition, the domain of the tyranny of 
-_-writing, insists on the distinction between drama and other 

| literary forms, a meaningless distinction if it does not imply 
| that theatrical performance is necessary for the complete 

- unfolding of the meaning or the very existence of a dramatic 
work. I do not deny the existence of dramatic works that have 
never been performed. My point is that when a play is per- 

| formed, we recognize that the ceremony we are participating 
in is required by the work’s genre, is the destiny of the text on 

_ which it is based. 
| Again: Can the performance of a play be said to be “really” | 

arbitrary or “really” necessary? The question in this form is 
meaningless. The arbitrary, as I have said, is inaccessible to | 

| theoretical discussion. To say “X is arbitrary” is to couple the | 
arbitrary with X in an order of thought that automatically 

— reduces its arbitrariness. And the question of the necessity of 
| - performance raises the question of the necessity of the order of | 

po concepts in which necessity is defined, and so on. My point, 
however, is that since our main concern is the possibility of a 

| revolutionary move with respect to the writing tradition, it is 
sufficient in the case of a literary form like drama, if the 

| arbitrary and the necessary are defined with reference to the 
specifically literary aspect of that tradition. And the very idea 
of drama as a distinguishable literary type involves in some | 

ss gense the necessity of performance, whereas the very idea of 
| performance, our sense of its being different from reading or | 

| from simply knowing about a text, implies a categorical 

| | | | 173 ae



The Other Brecht I | Der andere Brecht I | 

: difference, a relation of arbitrariness between its torrential 
| sensory immediacy (which confuses the distinction between | 
| signifiers and mere stimuli) and the relatively orderly opera- : 
! tion of strictly textual signifiers. : 
i The relation of drama and its theater, then, from the point 

: of view of literary tradition is both arbitrary and necessary. : 
i This is not just a paradox, it is a contradiction. The idea can 

! therefore be restated: drama is the point at which a contradic- | 

) tion appears within the writing tradition, the point at which 
| the relation of writing and its performance is not reduced by | 
2 theory, resolved into a mere structural peculiarity of writing, | 

but rather remains open to question, the point, therefore, at | 

| which the exposure of writing to performance retains a revolu- | 
| tionary potential. Moreover, once this is grasped, it becomes a : 
| bit clearer how revolutionary drama must operate. Drama not 
| only cannot, but need not find a way somehow to avoid or : 
: reject or negate its status as writing. On the contrary, its | 
| position in the domain of writing is precisely the source of its 
| revolutionary leverage. : 

I think this conclusion is of great importance, but it does 
not remove the problems in the argument, my argument, that 

! leads to it. In what sense is there in literary tradition a | 
i contradiction between the necessary and the arbitrary marked : 
: by the form of drama? Any line of reasoning that pretends to 
! demonstrate the existence of this contradiction will be theoreti- | 
| cal in the sense in which theory cannot help but deny the 
| possibility of the strictly arbitrary. Such a line of reasoning, 
! therefore, in effect says “no” to its own conclusion. The situa- ! 
: tion here recalls the question of the possibility of a revolution- 
| ary move with respect to the whole writing tradition. As soon 
: as we embark upon any kind of theoretical discussion of this 
| question, we find we have adopted a position (of dependence - 
3 upon the writing tradition) from which the answer can only be 
: “no.” There is, thus, a kind of strict rhetorical consistency in, | 
| for example, Paul de Man’s conclusion “that the bases for 
| historical knowledge are not empirical facts but written texts, 
| even if these texts masquerade in the guise of wars or revolu- 
| tions.” If we ask whether dramatic performance escapes the 
| condition of being a written text in disguise, the very form of 
: the question dictates our answer: no. 
; But this “no,” because it is already dictated by the form of 
: the inquiry, has no claim to any degree of empirical validity, 
. hence no claim whatever to operate as a guide for any of our 
| actions, even our actions as writers. No matter how strongly 

7 174 : 

|



Benjamin Bennett 

my argument says “no” to its own conclusion, therefore, no | 

matter how often J in effect say “no” to the point I myself am 

making, the question still remains open: the question of drama 

as a revolutionary opening in the historical system of writing, 

the question of dramatic performance and of the performance 

| of writing in general, which we now recognize must bear a 

relation of arbitrariness to its own asking. 
Finally, then, we must ask: In what manner does the 

question of writing and its performance remain open? Is it kept 

open automatically by the existence of the form of drama? In 

what sense does the form of drama exist? It is with respect to 

these questions that both Brecht and Artaud make their | 

revolutionary moves in drama. 
The form of drama itself is no less exposed to theoretical 

infection than the present argument about that form. Both 

Brecht’s and Artaud’s projects and polemics, I contend, are 

directed against types of drama and theater infected in just 

this way. What both object to is the idea of a theater in which | 

the bourgeois spectator experiences identification with the 

7 fiction. For Artaud the medium of identification is a simplistic 
moral psychology anchored in the conventions of dramatic | 

writing; for Brecht it is a complex of textual and theatrical 

techniques calculated to produce the illusion of reality. In both 

cases not some natural emotional swamping of dramatic form 

| is opposed, but rather the imposition of theoretical ideas 

(mainly from the nineteenth century) upon a form that might 

otherwise develop an important revolutionary function in 

society. (Brecht’s notion of the “Aristotelian,” of course, refers 

less directly to Aristotle than to the nineteenth-century version 

| of a theoretical dramatic aesthetics common in Europe since | 

the seventeenth century.) 
Once this opposition of drama to its own theory is under- 

stood, along with the idea of a revolutionary move directed 

against the whole history of writing, the relation between 

Brecht’s and Artaud’s procedure becomes clear. Artaud’s insis- 
tence upon incantation, myth, quasi-magic in the theater is 

| more than just the advocacy of a turn away from writing. Itis 

| an attempt to expose and so to liberate dynamic qualities of 

the theater that antedate its association with literature, in the 
hope that the theater, thus renewed, will then constitute a fun- 
damental disruption or contradiction in the evolved literary 
system. Brecht’s notion of alienation, on the other hand, brings 
theatrical experience closer to that of writing and reading. It 
insists on the situation of the theater within the domain of 

| 175



The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

: writing—but, I contend, with the same basic end in view as 
: Artaud. Brecht’s procedure is more dangerous, more exposed 
| to the risk of simple, unwitting capitulation, more easily 
| theorizable, but it is also more promising. It is in a better 
| position to exploit the disruptive operation of drama as a form | 
| within the system of writing rather than merely to hope for 
| this effect. 

! Does Brecht’s project succeed in being revolutionary or is © | 
| it a capitulation after all? In any event the idea of capitulation 
! | figures very prominently in Leben des Galilei; and in view of | 
| the importance of the idea of writing and its performance in | 
| that play it is arguable that Galileo’s recanting forms an 
| allegory of what in Brecht appears on the surface to be the © 
! capitulation of drama to the history of writing. Is this last : 
| really a capitulation or is it a disguised revolutionary move? In | 
: the play (in the allegory) it is Andrea, and only Andrea, who | 
: insists that Galileo’s capitulation had not really been a 
| capitulation at all but a kind of “victory” (281-2). This is as it ! 
! must be. Galileo himself cannot justify his recanting with- | 
| out—in the terms of the allegory—theorizing the revolutionary | 
| move (if that move exists) and so stripping it of its revolution- 
| ary force with respect to writing. As we have seen, it is not | 
| even clear in the play that the survival of the Discorsi should 
| receive a positive social or historical valuation. But in the | 
! domain of writing the revolutionary is not marked by any 
| positive achievement or progress or any clarity of valuation; it 
: is marked by an opening and keeping open of the question of 
: writing and its performance. oe : 
| It would not be unreasonable to maintain that Brecht’s : 
| play is fully cognizant of the thought I have attempted to set 

forth. But is the play “revolutionary” in the sense of that | 
: thought? The idea of the exposure of writing to performance is . 

| prominent in the text. But does the play carry out that expo- : 
. sure and open it as a question in the theater? Again, we must | 
| be aware of the limitations of our own procedure. Any critical | 
i account of what the play does must take the form of a kind of | 
| “Protokoll,” like the record written by the two secretaries in : 
! Scene 7. This type of document by its nature invites reaction- | 
| ary performance; it pins down to a doctrinal position even the | 
| _ dialectical attempt to escape the structure of doctrine. Yet we ! 
2 have no choice. | 
- At least five levels of writing and its performance figure in | 
| the play’s structure: : 

176 . 
| .



| , Benjamin Bennett — 

po 1. The title already presents a problem, since “Leben” | 
means both real life (“le vécu,” the immediacy of personal 
experience) and the written account of a person’s life (the | 
“vita,” the “Protokoll” prepared by biographers and histori- 

| ans). This ambiguity emphasizes the fact that whatever 
| vitality or immediacy the whole play (text and acting) 

| _ might possess is based on a pre-existing body of writing as | 
| a performance of that writing. | 

| 2. The individual scene headings, which the audience read, | 
oh are a selection of critical moments from Galileo’s written 

“life,” thus in effect a performance of that writing while 
| still themselves belonging to the domain of writing. | | 

| | 3. Given the setting of the play in Italy, the relation 
| between the scene heading and the actual written dialogue 

es of each scene reminds us strongly of the commedia del- 
l’arte, of the relation between the scenario and the impro- 

| vised dialogue in that form. Thus, the dialogue is present- 
ed both as writing and as an improvised or arbitrary 

- performance of the written scene headings. oF 

| 4, The theatrical event itself (who the actors are and what | 
| they do on the stage) is a performance of the written 

| _. dialogue, and of all the play’s levels of performance it can 
| most nearly be characterized as arbitrary, involving all | | 

7 sorts of unforeseeable accidents. The possibility of the — 
- arbitrary, however, is also problematized by the parallel | 

| - with the other levels of performance (1, 2 and 3 above), all | 
of which are reducible to writing. | | 

_ 5, Finally, on a thematic level there is the relation between 
| Galileo’s own writings and their historical performance, | 

which is now even more interesting since it suggests the 

recognition that the play as a whole itself belongs to that 
‘continuing historical performance. The endless historical 

ae re-performance of Galileo’s writing is a kind of “life of 
- Galileo” after all, not in the sense of a written “vita” butin 

- the sense that we speak of a text’s “life” in history, a 
- dynamic unfolding of assessment and debate constantly 

Lot reopened to the possibility of the arbitrary, a life that is 
thus immediately continuous with the life of the actual 

| | audience in history. | | 

| | 177



| 

| The Other Brecht I | Der andere Brecht I | 

| The question of writing and its performance is repeatedly 
: wrenched open in the play’s structure. Especially important is | 
: the figure of an unending string of performances—in the : 
: progression from level 1 to 4 and in the idea of a continuing re- | 
i performance of Galileo’s writing in history. The performance of | 

writing, namely, is always itself reducible to writing but never | 
| in such a way that the domain of writing is finally closed, since | 
| further performance is always not only possible but inevitable. | | 

This whole structure resonates significantly with its | 
| theatrical medium of presentation, with the dramatic theater | 
| considered as a locus of contradiction or disruption in the | 
| system of writing. The problem as such, the problem of writing : 
| and its performance, contains the possibility of revolution, the 
| possibility of a radical re-performance of tradition or of social 
| structures considered as a kind of writing. And the theater is 
| that organ of society and literature whose function—when it is ! 

conceived so as to bring that function to the fore—is to expose 
| and develop the problem of the performance of writing. By not . 
| trying to avoid its destiny as “literature,” a work like Leben des oy 

Galilei becomes in the theater an inexhaustibly (circularly) 
| provocative allegory or metaphor of the theatrical renewal | 
| required for the development of exactly that metaphorical 
: function. 
| Should Galileo have resisted the Inquisition? This question 
| has crucial allegorical significance. Galileo himself says that he 
! had been wrong to recant, that he had missed the unique op- 
| portunity to establish a kind of Hippocratic oath for scientists — 
| (284). The whole play correspondingly is wrong to accept its 
| situation in literary history, to conclude in fact by being the 
| story of the adventures of a book. (Surely something more like | 

a manifesto is required, a slap in the face of the culture and 

| the classes that feed on the literary.) But this wrongness of the | 
: play, this incompleteness, this exposure to contradiction, refu- 
! tation, co-option, is an instance of precisely the revolutionary 

! historical leverage of drama and its theater. The fact that 
| drama as a form is never “right,” that it can never realize 
! definitively its revolutionary or disruptive potential, that it is 
: always radically open to question, always wrong and hence © | 
: never subject to theoretical closure, never fully digestible in 
| literary tradition: this state of affairs—upon which, it seems to | 
: me, Leben des Galilei is focused—is itself an instance of radical 

wrongness, a problem and a possibility of revolution in the : 
: system of writing. | 

| 178 | 
|



So Benjamin Bennett 

NOTES 

1 Susan Sontag, Against Interpretation and Other Essays (New York: 

| Farrar, Straus & Giroux, 1966). | 

2 Julia Kristeva, La Révolution du langage poétique (Paris: Seuil, 
1974), esp. the section “Sémiotique et symbolique,” 17-100. 7 

| 3 Jacques Derrida, Writing and Difference, trans. Alan Bass (Chicago: 
University of Chicago, 1978), esp. “La parole soufflée,” “Freud and the 
Scene of Writing,” “The Theater of Cruelty and the Closure of 

| Representation,” 169-250. See also my Theater As Problem: Modern 
. Drama and Its Place in Literature (Ithaca: Cornell, 1990) 216-219. 

* References to Brecht are by page number in Bertolt Brecht, Stiicke 
5, GroBe kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, eds. 
Werner Hecht et al. (Berlin and Weimar: Aufbau; Frankfurt/M.: 
Suhrkamp, 1988). : | 

5 Paul de Man, Blindness and Insight: Essays in the Rhetoric of 
Contemporary Criticism, 2nd ed. (Minneapolis: U. of Minnesota Press, 
1983) 165. : 

| 179



The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

i The Theater Struggling with the Real _ 
| Contemporary theater balances between two obsessions: the obsession 2 
| with perfection and the obsession with the Real. The former seeks to 
| escape irruptions of the Real, while the latter wants to produce them. 
: The essay analyzes the impossibility of producing as well as escaping 
| the Real through various examples from contemporary theater. There | 
| is no Real within the symbolic universe of the theater event. When it 
| appears, it signals the end of the links that hold together the theater’s 
| symbolic universe, the links between actors as well as between actors 
| and spectators. We can stage only the impossibility of the staging of 
| the Real, since the irruption of the Real must be valid not only for the 
| spectators but for the theater’s entire symbolic universe. 

: Le théatre en lutte avec le Réel | | 
: Le théatre contemporain oscille entre deux obsessions: ]’obsession de | 
: la perfection et obsession du Réel. Le premier cherche a se dérober | 
! aux irruptions du Réel tandis que le second cherche a les produire. A : 
| partir de plusieurs exemples tirés du théatre contemporain, le présent 
| essai analyse l’impossibilité de produire aussi bien que de fuir le Réel. : 
| Il n’y a pas de Réel dans l’univers symbolique du théatre comme | 
| événement. Lorsqu'il y parait, il marque la disparition des liens qui : 
| maintiennent l’univers symbolique du thé&atre, les liens entre les | 

3 acteurs eux-mémes aussi bien que ceux entre les acteurs et les spec- | 
: tateurs. On ne peut mettre en scéne que l’impossibilité de mettre en 

| scéne le Réel, puisqu’il faut que lirruption du Réel soit valable non | 
| seulement pour les spectateurs mais aussi pour l’ensemble de l’univers 2 
| symbolique du théatre. : 

La lucha teatral con lo real 
| E] teatro contempordaneo se balancea entre dos obsesiones: la obsesi6n | 

| por la perfeccién y la obsesién por lo Real. La primera busca escapar , 
| las irrupciones de lo real, mientras la segunda quiere producirlas. E] | 

ensayo analiza la imposibilidad de producir asf como de escapar lo | 
| Real a través de varios ejemplos sacados del teatro contemporadneo. No | 
: hay Real dentro del universo simbélico del evento teatral. Cuando | 
| aparece, sefiala el final de los lazos que mantienen unido el universo ! 

| simbdélico del teatro, los lazos entre los actores, asf como entre los | 
| actores y los espectadores. Podemos escenificar sélo la imposibilidad | 
2 de escenificar lo Real, puesto que la irrupcién de lo Real debe ser 2 

| valida no sélo para los espectadores sino para todo el universo | 
: simbdlico del teatro. | | 

: 180 
| 

| | 

| |



e Das Theater im Kampf mit dem Realen 7 | 

| Emil Hrvatin | | 

| Das Theater ist eine Kunst des Wiederholens: es entsteht _ 
durch das Wiederholen (Proben, fr. répétition) und erhalt sich — | 

| durch Wiederholungen (Reprisen).' Das Wiederholen ist eine 
_ Fixierung des Theaters. Als ein Ereignis, da8 in realer Zeit 

_ stattfindet und wahrgenommen wird und dessen Protagonisten 
lebendige Menschen sind, bleibt es unvorhersehbaren Entwik- 

__ klungen besonders ausgesetzt; infolgedessen ist die Fixierung 
-. gin unvollendbares Projekt.? Der Perfektionismus, der das 

Hee Theater der letzten zwei Jahrzehnte pragt, sowohl beztiglich 
der Theatertechnologie, wie auch der—streng und klar gewor- 

———— denen Schauspielsprache, ist ein Versuch, die Einbriiche des | 
Realen als jenes Unerklarlichen und Unsymbolisierbaren zu 

- minimalisieren, das ein bestimmtes Symboluniversum (das 
Theater) zersetzt. Das Reale der Lacanschen Psychoanalyse 
hat nichts gemein mit der Wahrheit oder Wirklichkeit (der 
 Realitat), es ist a Ss | 

| das paradoxe Subjekt, das zwar Eigenschaften hat, aber 
keine Existenz.... [I]n der ersten Annadherung ist das Reale 

ahh Tyche, ein zufalliges Treffen, der Einbruch des Kontin- 
- genten, das den gleichgewichtigen Automatismus des sym- | 

bolischen zerstért...; doch gleichzeitig kann das im gewis- 
| sen Sinne reale Objekt gerade als Einbruch der Kontin- | 
-.. genz, die den Automatismus der symbolischen ‘Maschine’ | 
. gerstért, nirgends in seiner Positivitaét eingefangen werden, 

7 | es kann nur als das der Struktur entweichende X kon- — | 

___ gtruiert werden, unter Beachtung der Wirkung, die es 
, - darin hervorruft (Wiederholungen, Verdichtungen, Aus- © | 

So _ gchliisse, etc.). (Zizek, 1987: 186-7) __ OO 

7 ‘Die Geschichte des psychologisch-realistischen Theaters, — 
die die beiden, schon erwdhnten Wiederholungstypen mit 
einem dritten, stilistischen, verdeckt (Wiederholung der | 
Realitat) kénnte als Geschichte des Kampfes gegen die Effekte _ 

| - des Realen bezeichnet werden. Das mimetische (realistische) 
oa - Paradigma des Transfers von Realitét auf die Biihne und der | 
- ; Imitation “verdeckter” und “allgemeingiiltiger” Wahrheiten — 

| erhdlt einen paradoxen Status, da es, neben dieser Wahrheiten | 
| fiir das Verhiillen/Verdecken “der Liige” seiner Theatersprache |



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 

: sorgen muB8. Es will als Fiktion wirklicher werden als die 
| Wirklichkeit. | 
! _ “Ekstase der Kommunikation” (Baudrillard), Strategien der 
! Simulation, mediale Wirklichkeitskonstrukte, das Zum-Spek- 
| takel-Machen des Alltags, verschieben das Erleben von Reali- 
| tat auf das Niveau des Erlebens von Fiktion. Damit wird das 
: psychologisch-realistische Theaterparadigma zu einer paraly- 

| sierten Realitatsvorstellung. Die spektakulare Realitat eignet 
: sich die Theatermechanismen an und beraubt damit das Thea- 
| ter seiner selbsauferlegten “Berufung.” Das Theater findet | 
| sich suspendiert, da es, wenn es die Realitat imitieren will, nur 
| sich selber, seine eigenen Spektakelmechanismen nachahmen 
| kann. Wenn wir dem Zuschauer die Realitaét zeigen wollen, : 
: miissen wir ihm das Theater zeigen. Die Realitat zwingt das 
: Theater zum Meta-Theater zu werden. Die Realitat hintergeht | 
: das mimetische (realistische) Theater auf theatralische Art. 
: Das Projekt des Theaters als der “Wahrheit” der Realitat : 
! schlagt um in die “Wahrheit” des Theaters. Um Barthes zu 
: paraphrasieren: Das Theater ist tiberall, auBer im Theater 
: selbst zu finden. 

! Der Verfremdungseffekt und das Reale . 

Das Reale als das in Symboluniversum des Theaters ein- | 
! brechende und es zersetzende, unerklarliche Ding, ist eine 
! Dimension, die nicht erzeugt werden kann, da ihre Positivitat 
| uneinholbar bleibt. Auch wenn wir das Reale herstellen woll- 
| ten, wissen wir nicht, was herzustellen wire. Das Reale tiber- : 

holt die Realitat; es ist ebenso unproduzierbar wie unzerstér- | 
bar. Als solches weckt es das Interesse im Zusammenhang | 
einiger Theaterparadigmen, deren Gemeinsamkeit mdglicher- | 

: weise in Brechts Begriff des Verfremdungseffekts zu finden ist. : 
| Den Verfremdungseffekt erklart Brecht als etwas “iib- : 
| liches”: das “Ubliche” ist unerklarlich, sobald der Kontext sich : 

| andert; innerhalb eines neuen Symboluniversums beginnt das 
| Gewohnte uniblich, verfremdend, als Einbruch des Realen zu | 
: wirken. “Das Selbstverstandnis wird in gewisser Weise unver- : 
: staindlich gemacht, das geschieht aber nur, um es dann um so | 
! verstandlicher zu machen.” Ein logisches Rezeptionssystem, : 
| das durch eine bestimmte Konvention definiert wurde, ist : 
| unempfanglich fiir Einbriiche des Realen, fiir jene Dimension, ! 
: die der Symbolisierung entgeht. Das Reale ist die Wand, gegen : 
: die dieses Rezeptionssystem prallt.* Das Reale ist so iiblich, 
: daB es unglaublich ist; es ist ibertriebene Realitat. Es verlauft 

| 182 
| 

| | a



Emil Hrvatin 

| unmittelbar, deshalb ist der Schauspieler der Angelpunkt in 
| der Produktionskette des Verfremdungseffekts. “Der Schau- | 

spieler la&t es auf der Biihne nicht zur restlosen Verwandlung | 
| in die darzustellende Person kommen. Ist die restlose Ver- 

wandlung aufgegeben, bringt der Schauspieler seinen Text | 
nicht wie eine Improvisation, sondern wie ein Zitat” (ibid., 
Hervorhebung Brechts). Brecht negiert weder die Rolle noch 
das Schauspiel, unterscheidet sie jedoch streng. Der Schauspie- 
ler zeigt, das die Worte, die er ausspricht, nicht seine Worte 
sind. Der Verfremdungseffekt entspringt dem Zwiespalt 
zwischen Schauspiel und Rolle. | 

Nicht-Schauspielen 

| Der Hamlet-Darsteller in Heiner Miillers Hamletmaschine 
stellt das Problem, wie man auf der Biihne selbst aus dem : 
Schauspielsystem austreten kénnte. Im vierten Bild nimmt | 
Hamlet seine Maske und sein Kostiim ab und wird zum Ham- 
let-Darsteller: “Ich bin Hamlet. Ich spiele keine Rolle mehr./ 
Meine Worte haben mir nichts mehr zu sagen.” Miiller voll- 
fiihrt den Brechtschen Schnitt zwischen Schauspieler und 
Rolle, indem er die ehemalige Hamlet-Figur nun Hamlet-Dar- 
steller nennt. Die Hamlet-Figur ist standig der Dar-steller des 
Hamlet, eine offenkundige “Liige,” mit der auch dem Zuschau- 

| er mitgeteilt wird, da8 er sich von der augenblicklichen Gestalt 
nicht blenden lassen solle. Die Darstellbarkeit und Realisier- 
barkeit eines solchen Eingriffs in die Fiktionsstruktur scheint | 

| iiberhaupt nicht strittig. Ein Problem kommt jedoch auf, so- 
bald wir eine lebendige Vorstellung vor uns haben. Denn Ham- 
let wird ja von einem konkreten Schauspieler gespielt. Dieser 
spielt das Spielen der Hamlet-Rolle; nachdem er aber die Ham- 
let-Gestalt abwirft (Maske und Kostiim), setzt er mit dem 

| Schauspielen fort, und zwar als Figur des Hamlet-Darstellers, 
durch das Nicht-Spielen der Hamlet-Rolle. Der Ausstiegsver- | 
such wurde nur real wirken, wenn der konkrete Schauspieler 

| aufhéren wirde zu spielen, doch dazu mtiBte er sowohl mit 
| dem Spielen des Schauspielens als auch mit dem Spielen des 

Nicht-Schauspielens aufhéren. So aber geschieht fiir den 
| Schauspieler eigentlich nichts—eine gespielte Subjektion wird 

durch eine andere ersetzt, beide sind nur Variationen inner- 
- halb desselben Symboluniversums.° Auch das Publikum bleibt 

weiterhin innerhalb des Symboluniversums der Vorstellung. 
Die Unterbrechung im Schauspielen der Hamlet-Rolle ist nicht 
der Einbruch des Realen, sondern das Ersetzen einer Subjek- 

183



| The Other Brecht I {| Der andere BrechtI , : 

| tion durch eine andere, jedoch weiterhin innerhalb des gleichen 
| Vertrages zwischen Theater und Publikum. ! 
| Es scheint deswegen produktiver, diesen Schnitt im 
| Rahmen der Schauspieltheorie, der Beziehung zum Schauspie- | | 
: len zu behandeln, nicht als Zusammenbruch der Hamletschen 
| Subjektivitaét im Zeitalter der Postmoderne. Es ist dies eine : 
| Replik auf die bekannte Theatertheorie des Shakespearschen | 
| Hamlet, jene Theorie, die das Theater als den Spiegel des 
| Lebens postuliert. Miiller will den Spiegel ablegen, weil ihm : 
i die Realitaét einen anderen (Spektakel-) Spiegel entgegenhalt. | 
| Das “Spiegeltheater” ist nur die Spiegelung seiner selbst, das | 
| sich verkleinert in der Hegelschen schlechten Unendlichkeit | 
2 verliert. “La forme la plus naive de la représentation, n’est-ce | 
: pas la mimesis?” (Derrida, 1967: 343; “Ist Mimesis nicht die | 
| naivste Form der Repriasentation.”). Stattdessen bietet Miiller | 
: zunachst Spiegelsplitter an, verwirft dann auch diese. Das | 

Theater erblickt sich in der Realitaét, die Realitat wird zum : 
| Spiegel des Theaters. Der Schnitt und die Distanz zur Rolle | 
! zeigen sich als Bruch mit einer bestimmten Theaterform, nicht | 
| aber mit dem Theater selbst. Das Reale la4Bt sich zwar ver- | 
: nehmen, es spricht jedoch das Reale des Theaters: das Theater : 
! antwortet dem Dramatiker Miiller, man kénne aus ihm nicht 
| austreten, ohne es zu zerstéren. | : 
: Ein interessanter Vorfall, gleichsam im Vokabular der | 
| Hamletmaschine, ereignete sich beim Festival des jugoslawi- 
: schen Theaters in Sarajewo 1990. Zehn Minuten nach Vorstel- , 
i lungsbeginn betrat Miro Lasié, der Selektor des Festivals, die | 
| Buhne, da die Jurymitglieder noch nicht eingetroffen waren; | 
: er wandte sich an das Publikum mit folgenden Worten: “Ich | 
: _ bin nicht ein Schauspieler in dieser Vorstellung.” Man kann | 
: sich denken, wie das Publikum darauf reagierte, noch mehr | 
: aber, welch einen Einbruch des Realen dies fiir die Schau- : 
— spieler darstellte, die schon eifrig “der Realitat den Spiegel | 
| vorhielten” (ein zeitgendssisches jugoslawisches Theaterstiick 
| wurde gespielt). Die Vorstellung wurde unterbrochen, und | 
/ diese Unterbrechung verursachte einen Skandal. Das Reale 
| sprach in seiner unsymbolisierbaren Dimension: es verursachte 
7 die Auflésung des Publikums, da es kein Motiv mehr gab, die 

Zuschauer als eine ansonsten heterogene, nur aus der Bereit- 

: schaft, an die vorgestellte Fiktion zu glauben bestehende , 
Gemeinschaft zusammenzuhalten. Auch die Bande auf der 

! Buhne brachen, da der Spiegel aufhérte, das wahre Bild der | 
| Realitét wiederzuspiegeln; in das Schauspielprogramm drang 
| ein Virus ein, und die Buchstaben glitten vom Monitor. 

_ 184 
i 2 
|



| | Emil Hrvatin 

Obwohl dieser Vorfall Anekdotencharakter hat, kann der 
a Auftritt des Selektors die Frage beantworten, warum der oe 

_ Hamlet-Darsteller nicht jenseits des Theaters treten kann. 
Hatten die ersten Worte des Selektors nicht “Ich bin nicht ein | 

. Schauspieler in dieser Vorstellung” gelautet, dann hatte sein we 
Betreten der Buhne (aus dem Auditorium) als Teil dieser 

- Vorstellung verstanden werden kénnen. Er muBte sich zu- 
nachst von der Vorstellung distanzieren, sodaB seine Worte | 
richtig kodiert sein konnten. Im Unterschied zum Hamlet-_ 

| Darsteller, der keine Rolle mehr spielen, der nicht mehr 
Schauspieler sein will, sagt der Selektor nur, er sei nicht 
Schauspieler dieser Vorstellung. Er ist der hypothetische 

| Schauspieler einer anderen Vorstellung, die aber inkompatibel 
| ‘mit dem Symboluniversum im Saal ist. Hier funktioniert er als 

das unerklarliche Ding, als das Reale. Von wesentlicher 
p - Bedeutung fiir den Einbruch des Realen aber ist die Tatsache, 

daB “Ich bin nicht ein Schauspieler in dieser Vorstellung,” vom 
Selektor als Selektor gesagt wird, wéhrend “Ich bin nicht | 

- Hamlet. Ich spiele keine Rolle mehr,” vom Schauspieler aus- 
| gesprochen wird, der mit dieser Geste das Schauspielen der 

Hamlet-Rolle nur in das Schauspielen des Nicht-Schauspielens 
der Hamlet-Rolle verwandelt. Die Position des Aussagens — 

_ bestimmt den Status der Aussage und ihr Einschreiben in das | 
Symboluniversum. Der Einbruch des Realen zersetzt nicht nur | 
die Konvention, sondern auch das Theatergefiige. | 

| - Wer sind die Nicht-Schauspieler | 

In einer der friihen Vorstellungen des belgischen Kiinstlers : 
Jan Fabre, Es ist Theater, wie es zu erwarten und vorauszu- 
sehen war (1982), teilt uns ein Schauspieler die Namen und 

- _Berufe (oder den Status) der Schauspieler mit. Obwohl es um 
eine Theaterform geht, die das Transformative/Mimetische, die 

| | Schauspieltheorie des aristotelischen Theaters, ablehnt, obwohl 
wir also sehen und erleben, da8 die Schauspieler niemanden * 

po spielen, bleibt der Symbolrahmen ihres Tuns das Theater. Sie 
| _ spielen nicht jemanden, sondern etwas. Das Spiel des Einfiih- _ 

re lens wird zum Einfihlen in das Spiel. Dem ist so, sofern sich 
| _. die Teilnehmer des Spiels in einem gemeinsamen konventionel- 

len Vertrag befinden, miteinander und mit den Zuschauern. 
| _ _Indem die Schauspieler mit Namen und Beruf (bzw. Sta- 

tus) auftreten, vollfiihren sie eigentlich eine ahnliche Geste, 
wie es der Hamlet-Darsteller versucht, als er das Nicht-Spielen — 
der Hamlet-Rolle zu spielen beginnt. Doch im Unterschied zu a 

| | oe 185



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 

: der Figur, die immer von einem Schauspieler vertreten wird 
| (sowohl Hamlet als auch der Hamlet-Darsteller), wird hier der 3 
: Schauspieler von einer konkreten Persénlichkeit vertreten. Ihr | 
: Motto kénnte lauten: “Ich will eine Rolle spielen,” und die erste 
, Rolle, die gespielt werden muB, ist die Rolle des eigenen 
: Selbst. Weil der Schauspieler niemanden anderen spielt, spielt | 
| er sich selbst, wenn aber seine allgemeinen persénlichen Daten : 
| ausgesprochen werden, beginnt die reale Persénlichkeit, sich 
| selber als Schauspieler zu spielen. Waren lediglich die Namen 
| der Auftretenden genannt worden, hatte das ein Theater- 
| Aquivalent des “casts” im Film sein kénnen. Das Angeben des 
| Berufs dagegen hatte nicht die Funktion, die Zuschauer davon | 
| zu unterrichten, da8 die Auftretenden Amateure sind und sich | 
| neben ihrem Beruf noch mit dem Theater beschéftigen, son- : 
| dern der Beruf sollte hier als Glied in einer Kette von Des- : 
| kription der “Rolle” wirken (so wie den Namen Cordelia das 

| Attribut “Lears Tochter” begleitet). Das Selbst konstituiert sich | 
| als Fiktion. Erst wenn sie sich in sich selbst transformieren, in : 
| reale Personen, erkennen sie sich retrospektiv als Schauspie- 
! | ler. Sie vertreten nicht (ein anderes Symboluniversum), | 
| sondern stellen sich (selbst) vor und dar, sie sind die reine : 
: Prisenz (spielerische, nicht schauspielerische), die dem : 
: Zuschauer die Vorstellung (von dem, was sie tun) tiberlassen. 
| Die Fiktion wird riickwirkend konstituiert nach dem Einbruch | 
: des Realen. Das Theater erreicht den Rand des Realen. | 
| In der bereits erwadhnten Vorstellung schiebt Fabre noch | 
| auf eine andere Art das Theater an den Rand des Realen. Die 
! konstitutive Wiederholung des Theaters (Proben, Reprisen) | 
| wird in der Theatervorstellung versteckt (durch die dritte ! 
! Wiederholung, die Wiederholung der Realitat). Bei Fabre wird : 
| dieses Moment zum Motiv der Vorstellung und sie ist zur | 
| Ganze repetitiv strukturiert. Die amerikanische Choreographin | 
! Ann Halprin erklart, daB sie in der Solotanzvorstellung The | 
! Bells acht Minuten lang dieselben sieben Bewegungen wieder- i 
: holt, weil es ihr wichtig scheint, daB sich die Bewegungen, die ! 
: schnell aus der Erinnerung des Zuschauers verschwinden, in : 
| sein BewuBtsein einpragen.® Halprins Argumentation ist : 
| _ didaktisch, nach Fernsehregeln strukturiert: um das, was wir : 

I schon gesehen haben, nicht zu tibersehen, werden wir es | | 
: wiederholen. Ann Halprin fihrte auf einem Mikro-Niveau die | 
: Notwendigkeit der Wiederholung von Proben und Vorstel- 

_ _ lungen fiir das Erhalten/Uberleben des Theaters ein. Die | 
| kleinste Einheit ist die einzelne Bewegung. 
| In der Vorstellung Es ist Theater, wie es zu erwarten und 

vorauszusehen war gehen die sich wiederholenden Strukturen : 

| 186 

| |



Emil Hrvatin 

jineinander tiber; in den einzelnen Szenen indes laf8t Fabre die 
Wiederholung in physisches Verschwinden auslaufen. Ein 
Schauspieler, umgeben von Plastiksicken, aus denen Sand 

| rieselt, springt in die Luft. Seine ersten Spriinge sind hoch, 
zeigen Frische und gute kérperliche Kondition des Schauspie- 
lers, obwohl schon sieben Stunden Spielens hinter ihm sind. 
Mit den Wiederholungen beginnt dieser anfangliche Eindruck 
zu schwinden, verdrangt von dem Unbehagen an der Beobach- 

| tung eines zunehmend erschépften Korpers. Wie der Sand aus 

| den Sidcken (die Sacke werden zum Timing fiir die Leistungs- 
kraft des Schauspielerkérpers, “eine Sanduhr”) verschwindet, 

po versickert auch die Energie des Schauspielers. Wenn seine 

Energie aufgebraucht ist, ist er nicht mehr Schauspieler, 

sondern ein K6rper, der nicht mehr weiter kann. Es bleibt ein 

Rest des Schauspielers und der Rest des individuums. Das 

| Reale ist die tibertriebene Fiktion. Die Wiederholung, die ein- 

| gefiihrt wird, damit die Details nicht verschwinden, fiihrt zum 
physischen Verschwinden des Schauspielers und der Vor- 

| stellung. | | 
Eine ahnliche Wirkung erzielt Pina Bausch, wenn sie 

= einem Schauspieler auftragt, um die Biihne zu laufen und “Ich 
bin miide!” zu schreien; nach fiinfzig Runden ist der Schau- 
spieler tatsachlich mtide, mtide ist der Kérper des Individu- 

| ums. “This use of subjective time rather than historical time 

| dissolves the normal space-time boundaries: time becomes 
| dereified with the result that the spectator will feel this 

| experience in his/her own body” (Wright, 1989: 116). Der 

| Signifikant (“Ich bin miide!”) und das Signifikat (der mtide 

| _Kérper des Sprechers) flieBen ineinander. 

Das Spielen des Einbruchs des Realen | 

| Der slowenische Regissuer Vlado Repnik fiihrt in seiner 
Vorstellung Brigaden der Schénheit (Ljubljana 1990) den 

| _ Einbruch des Realen als Figur ein, die im Kreise der Figuren | 

aus Byrons “Cain,” dem Ausgangspunkt der Vorstellung, 

auftaucht. Repnik “sichert sich ab” gegen den Einbruch des 

Realen durch dessen Fiktionalisierung im Gefiige der Theater- 
p vorstellung. Statt des Versuchs, es durch Verstecken zu 

minimalisieren, wird offen darauf hingewiesen und damit die 
Akzidenz kanalisiert. Doch das ist nicht ganz so einfach: wer 

| - gpielt den Einbruch des Realen? bzw. ist es tiberhaupt méglich, 
| das zu spielen? 

Es geht um eine Szene, in der eine Leiche auf einem 
pe Krankenwagen, begleitet von einem Pathologen, hereingeftihrt 

187



The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| wird. Die Dimension der Realitat spricht durch den geéffneten 
| Schddel eines Toten, das Reale aber durch den Akteur—den 
| ehemaligen Pathologen JozZe Tisnikar, der heute ein anerkann- 2 

ter slowenischer Maler ist. Tisnikar spielt die Figur “Einbruch | 
: des Realen”; er ist gleichzeitig der Einbruch des Realen und 
: spielt die Figur “der Einbruch des Realen.” Er ist der Einbruch 
| des Realen, weil er auf der Bihne sich selbst spielt, seine : 
| eigene individuelle Mythologie, die der Offentlichkeit bekannt , 
| ist—wenn er auf der Buhne erscheint, sehen ihn die Zuschauer 
| als Joze Tisnikar. Er kann den Einbruch des Realen insofern 
| spielen, als er sich selbst spielt, selbst als Erscheinung | 
| bekannt ist. Die Figur des Einbruchs des Realen ist ein Loch, | 
| das nur vom Einbruch des Realen gefiillt werden kann. Das 
: Reale kann etwas “spielen,” das es eigentlich gar nicht spielt, 
| da es das einfach ist! Es kénnte scheinen, als ob Repnik nur 
: benennt, was er produziert, doch es ist gerade umgekehrt: es | 

geht um einen performativen Akt (Austin), da der Name selbst 
! die Tat hervorbringt. Tisnikar konnte als “Tisnikar” funktio- 
! nieren, weil er denjenigen spielte (“Einbruch des Realen”), was 
: er tat (Einbruch des Realen). Sein Platz in der Struktur, oder ! 
| besser, seine Ausgeschlossenheit aus der Struktur ist die | 
: Figur, die er spielt. Er spielt die Dramaturgie seiner Er- 
: scheinung. Er spielt den Einbruch des Realen und der Ein- 
! bruch des Realen spielt ihn. Der Einbruch des Realen spielt | 
. sich selbst (funktioniert als der Einbruch des Realen), weil | 
| Tisnikar Tisnikar ist. Tisnikar aber kann er selbst sein, weil | 

| er den Einbruch des Realen spielt. Die Figur des Einbruchs | 
i des Realen kann nicht “vorgestellt” oder “interpretiert” | 
: werden—es ist "der Einbruch der Kontingenz, der den Automa- , 

tismus der symbolischen ‘Maschine' zerstért” (Zizek, ibid.). | 
| Damit die Figur des Einbruchs des Realen wirkt, mu8 das | 
! Publikum sie als etwas Fremdes erkennen, als Ri® inmitten , 

| des Symboluniversums einer Theatervorstellung. Wenn wir | 
| sagen, daB es als etwas Fremdes erkannt sein mu8, kommen 
| wir bis zu seiner paradoxalen Position, da er gleichzeitig . 
| erkannt wird (als tatsaéchliche Person, ist benannt) und etwas . 
! Fremdes ist (innerhalb dieses Symboluniversums), bzw. gerade : 
: im Moment des Erkanntwerdens zum Fremden wird. Die Figur : 
| des Einbruchs des Realen produziert den Transfer von der | 
: Fiktion auf das Wirken einer Person, die sich selber spielt in 
| einem Symboluniversum, in dem alle tibrigen jemand anderen 
i spielen. “Présence pure comme différence pure” (Derrida, 1967: : 
| 363), “die Fiille der inerten Prasenz” (Zizek, ibid.). Es geht bei . 
| Tisnikar gar nicht um die Wirkung. Er will auch innerhalb des : 

188 | |



Po | Emil Hrvatin | 

| definierten Symboluniversums (Transformation) die Regeln er- 
| ~ halten (Identifikation), die er beim Eintritt in dieses Univer- 

| _ gum hatte aufgeben sollen. Die Figur des Einbruchs des Realen 
: ist eine Parallelvorstellung innerhalb desselben Symboluniver- 

f - sums. Wenn er performativ wirken will, mu8 die Figur des 
Einbruchs des Realen das Konstativ einnehmen, das nichts 

| will, das aber gerade deshalb, weil es sich inmitten eines hef- 
tigen Wollens befindet (Transformation), performativ wirkt.’ 

Das unmdgliche Reale 

| Die verschiedenen Strategien, das Einbrechen des Realen — 
in das Theater einzuftihren, das das Reale in den Verfrem- _ 
dungseffekt umzusetzen versucht, sind Teil der manipulativen 

| Macht des Theaters. Das Reale zersetzt das Symboluniversum 
| des Theatergefiiges mitsamt seinem Publikum und ist, wie | 

7 geschildert wurde, in letzter Konsequenz nicht zu bewdltigen. 
ry Wo das Reale ist, gibt es keine Illusion mehr—unter diesem | 

a Motto versucht der Perfektionismus seine Effekte zu minimali- _ 
sieren. Gibt es jedoch etwas Unglaublicheres als das Reale? 

| - Der “verriickte” Selektor, der mit seinem biirokratischen 
Verstand eine Vorstellung unterbricht oder der Maler, der mit | 

| dem Spielen seiner selbst zur Vorstellung wird? Das Reale ist 
| glaublich, weil es unmdéglich ist. Wenn es méglich ware, ware 

es unglaublich. oe | | | 
: ‘Brecht sagt: “Der Verfremdungseffekt besteht darin, daB | 
po das Ding das zum Verstandnis gebracht, auf welches das 

- Augenmerk gelenkt werden soll, aus einem gewdhnlichen, 
. bekannten, unmittelbar vorliegendem Ding zu einem besonde- 

ren, auffalligen unerwarteten Ding gemacht wird.” Das wird 
| nicht dadurch erreicht, da&8 das Ding distanziert, maskiert, 

_ transformiert wird, sondern im Gegenteil, es wird noch “ge- 
wohnlicher, bekannter und unmittelbarer vorliegend gemacht” _ 

| als es sonst ist: Es wird auf eine Entfernung angendhert, die 
, so klein ist, daB das Ding dem Blick zu entgehen beginnt, da 

hi es so nahe ist, daB man es nicht mehr sehen kann. Wenn tiber | 
} Tisnikar die Geschichte kreist, daB er im Leichenhaus gear- —_| 
Po beitet hatte und, da8 er von dort die Motive fiir seine Bilder _ 

| schépft, verursacht die Realisation dieser Geschichte im 
Theater einen Verfremdungseffekt, weil sie dort erscheint, wo | 

, wir sie nicht erwarten (und weil sie realisiert und nicht | 
- inszeniert wird). Eine der Grundbedingungen fiir das Glauben 

_— ist die Uniiberpriifbarkeit der Geschichte der/an die wir 
glauben. Der Trick des V-Effekts ist im Entfernen dieser 

| | 189 |



| 

The Other Brecht I | Der andere Brecht I 4 

| 
| Bedingung und im dadurch verursachten Zusammenbruch der 
: Glaubensstruktur: “ich kann nicht mehr glauben, weil ich 2 

| sehe/erlebe, woran ich geglaubt habe.” Die Glaubensstruktur | 
2 ist viel stabiler als das unmittelbare Erleben (die Kon- | 
: frontation), weil es Projektionen (Phantasmen) einschlieBt. : 
| Sobald das Ding selbst erscheint, enden alle Mechanismen | 
: (Projektionen), die eingeschrieben sind und die Glaubens- : 
: struktur aufrecht erhalten. | 
: Das ist das unlésbare Problem der Hamletmaschine als | 
| Theatertextes: solange wir uns nur vorstellen, daB (und wie) | 
| der Schauspieler aufhért, Hamlet zu spielen, ist die Sache noch | 
| offen. Wenn es uns aber einmal vorgestellt wird, enden unsere | 
| Projektionen und unser Glauben. Das Reale wendet sich gegen 
| die konkrete Gestaltung des Textes. 
| Wir haben festgestellt, da8 Hamlets Austritt real wirken | 
; wtirde, wenn der konkrete Schauspieler aufhéren wiirde zu 
: spielen. An dieser Stelle mu8 die Frage beantwortet werden: 
: warum wir bei der Behandlung der Beziehung zwischen dem : 
: Theater und dem Realen nicht jene Theaterpraxis beriticksichti- 
: gen, die gerade auf dieser Beziehung basiert (Happening, 
3 Environmental Theater)? Die Antwort kénnte lauten: Es ist 
; eben eine Theaterpraxis, die dem Perfektionismus (kérperli- 
: chem und technologischem) viéllig entsagt und an Stelle “der 
| Angst vor dem Realen” die Obsession damit stellt. Trotzdem 
! aber wollen wir einen Blick auf das Beispiel werfen, das 
| Richard Schechner bietet in der Beschreibung einer Szene aus 
: der Vorstellung Commune (1970-72), die in seiner Regie von 
| “The Performance Group” aufgefiihrt wurde, da es ein paradig- | 
: matisches Beispiel fiir unsere Abhandlung ist: 

| ...James Griffiths (Fearless) takes off his shirt and says: “I _ 
! am taking off my shirt to signify that the performance is : 
/ now stopped. You people have the following choices. First, 
| you can come into the circle, and the performance will | 
| continue; second, you can go to anyone else in the room | 

| and ask them to take your place, and if they do, the per- : 
| formance will continue; third, you can stay where you are, 4 
| and the performance will remain stopped; or fourth, you 
| can go home, and the performance will continue in your 
| absence.” (1973: 49) | | 

| Schechner begreift das Theater als ein soziales und 
| Kommunikationsereignis, das eigentlich nicht zahlt, wenn | 
: keine Interaktivitat zwischen den Schauspielern und dem 

| 190 | | 

| | | | |



Emil Hrvatin 

Publikum erreicht wird (er lehnt das Theater als dsthetisches 
Ereignis ab). Das Ganze der Vorstellung des Ereignisses be- 
sitzt die Intention, real zu sein. Schechner persénlich warnte 
die Zuschauer schon beim Eintreffen, da8B Partizipation an der 
Vorstellung gefordert wird, und wenn es jemand nicht wiin- 
sche, er héher Platz nehmen solle. Damit definierte er die 
Konvention der Vorstellung und nivellierte alle potentiellen 
Einbriiche des Realen—die Zuschauer waren tiberrascht, nicht 
aber die Schauspieler. Obwohl die Vorstellung angehalten 
wurde und es mehrere Méglichkeiten gab fiir ihre Fortsetzung 
oder ihren endgiltigen SchluB, lebte sie gerade in der Unter- 

) brechung, die einmal drei Stunden dauerte, am meisten auf, 
weil sich die Kommunikation zwischen Schauspielern und _ 
Zuschauern gerade da am besten entfaltete. 

_ Schechner behauptet, daB die Szene “...only becomes non- 
manipulative when someone refuses to enter and the play | 

_ gtops. Then the performers and spectators have the chance to 
meet on equal terms” (1973: 56). Doch stimmen wird das 
Gegenteil: “die Manipulation” steigert sich, wenn die Schau- 
spieler und die Zuschauer tiber den Fortgang und die Teil- | 
nahme an der Vorstellung zu verhandeln beginnen. | 

. Das Ereignis ist nur fiir die Zuschauer real, da es un- 
mittelbar in ihre kérperliche und mentale Integritat eingreift, — 
nicht aber fiir die Schauspieler (die weiterhin spielen), noch | 
weniger fiir das Theater, das damit eigentlich gewinnt. 

- Schechner setzte die Bedingungen des Einbruchs des Realen | 

fest, machte sie zur Konvention und kehrte sie zu seinen 
Gunsten um. Was immer geschieht, geschieht zugunsten der 

| Vorstellung. Die Vorstellung beginnt dort, wo sie eigentlich — 
endet. So, wie es nicht méglich ist, dem Realen zu entrinnen, 
ist es auch unmiglich, der Vorstellung—die das Reale in- | 
szeniert—zu entrinnen. | 

| Obwohl Schechner glaubt, “participation should generally 
be in the service of disillusion,” unterscheidet sich sein 

| Verstaéndnis der Desillusion wesentlich von dem Verfrem- | 
oe dungseffekt. Der V-Effekt mu8 namlich fiir die Zuschauer | 

ebenso wie fiir die Schauspieler gelten, wenn er tatsdchlich ver- 
| fremdend wirken soll. Das Reale kann nicht aufgefiihrt werden 

- —nur die Unmiglichkeit der Auffiihrung des Realen kann 
aufgefiihrt werden (wie das Beispiel Hamlets aus der Hamlet- 
maschine). Das Reale kann nur einbrechen, und zwar als ein 
fremdes Ding, das den Symbolvertrag zwischen Schauspieler : 
und Publikum auflést. Mit dem Einbruch des Realen fallen 
beide aus dem Spiel. Das ist das wirken des V-Effekts in seiner 

191



The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 

diuBersten Konsequenz, die aber das Ende des Theaters be- 
| deutet. Das Ende des Theaters kann nicht produziert werden, 
| kann keine Geste sein. Deshalb kénnen wir uns im Theater 
: nur mit milderen Formen des V-Effekts beschiftigen. 
| Statt am Ende sind wir wieder am Beginn. Wir brachen 
| auf von der Obsession mit dem Perfektionismus und endeten 
| eben mit der Obsession mit dem Realen. Am SchluB wollen wir 
| uns noch ein Paradoxon leisten, die Notiz tiber ein Ereignis, 
- das beide Obsessionen vereint. Fabres Vorstellung Das Inter- 
: view, das stirbt ist sozusagen ein Manifest des Perfektio- 
: nismus: die Schauspieler sitzen bewegungslos drei Stunden 
| lang, ihre Rede wird von einer mechanischen Uhr geleitet, die 
| im Hintergrund zu héren ist—zwischen den ausgesprochenen 
| Worten herrschen fiinf Minuten lange Pausen. Gleichzeitig 
: liegen am Boden verstreut lebende Fische, die im Laufe der 
| Vorstellung sterben sollen. Ihr Tod ist real—fiir sie, fiir die 
| Schauspieler und fiir das Publikum. Doch der Tod der Fische 
! wirkt nicht als Einbruch des Realen, weil es sich um Tiere 

| handelt und nicht um Menschen. Die Vorstellung kann auch 
| nach ihrem Tode fortgefiihrt werden, bzw. ihr Tod bereichert 
| die Vorstellung, tragt zu ihrer Perfektion bei. 
! Bei einer Wiederholung der Vorstellung in Berlin im 

Oktober 1989 stiirmten die Zuschauer nach einigen Minuten 
| auf die Biihne, hoben die Fische auf und trugen sie zu den 
: Toiletten und zum Brunnen auf der StraBe. Die Vorstellung 
| war zu Ende. Der Symbolbeziehung zwischen Vorstellung und 
| Publikum brach, an ihre Stelle trat eine physische. Das Reale 
| brach dort ein, wo der Perfektionismus seine Grenzen tibertrat, 
| wo er zu perfekt war—die Fische wiirden namlich, von sich aus 
| und sicherlich im Laufe der Vorstellung sterben, ohne daB sich 
| jemand die Hande beschmutzen miifte. Die Zuschauer 

erlaubten nicht, daB der Tod der Fische im Perfektionismus 
: der Vorstellung untergeht. Der Einbruch des Realen war statt 
| des Todes das Leben der Fische.* Und zwar sowohl fiir das 
2 Publikum als auch fiir die Schauspieler. Und auch fiir das 
| Theater, das mit dem Einbruch des Realen endete, ohne daB 
| es sich jemand wiinschte oder es erwartete. Das Leben der 
| Fische bezeichnete den Tod des Theaters. © 

! Unser Ziel war nur zu zeigen, daB die Absorptionskraft des 
: Theaters au8erordentlich gro8 ist, doch nicht unbeschrankt. 

: Ubersetzt von Spela Kosnik-Virant 

: 192 | 

| | |



| | : Emil Hrvatin 

| . ANMERKUNGEN | , 

1 Vgl. Hrvatin, 1990: 376-393. | 

2 Kierkegaard schreibt, wie er nach mehreren aufeinanderfolgenden | 
Theaterbesuchen feststellte, daB nichts so war, wie am vorhergegan- 
genem Abend: “Meine Entdeckung war nicht bedeutend, indes sie war 

- gonderbar; denn ich hatte entdeckt, da8 die Wiederholung gar nicht | | 
- vorhanden war, und dessen hatte ich mich vergewissert, indem ich 

dies auf alle nur mégliche Weise wiederholt bekam.... Das einzige, das 
sich wiederholte, war die Unméglichkeit einer Wiederholung.” (1967: _ 7 

44-45) . | : | poe 

3 “Der Genu8 liegt nicht mehr im Darstellen, szenischen oder _ 
- Asthetischen, sondern es basiert auf reiner und nackter Faszination, 

| | die zufallig und psychothropisch ist” (Baudrillard, 1983: 132). 

| 4 Um an einige Vorschlage zur Produktion des V-Effekts zu erinnern, _ 
| aus Brechts “Kurze Beschreibung einer neuen Technik der Schau- 

spielkunst, die einen Verfremdungseffekt hervorbringt”: “1. Die 
Uberfiihrung in die dritte Person. 2. Die Uberfiihrung in die Vergan- 
genheit. 3. Das Mitsprechen von Spielanweisungen und Kommenta- 

~ ren.” (1967: 344) 7 

. 5 Der Schauspieler befindet sich in einer ahnlichen Situation wie der 
Analysant einer psychoanalytischen Sitzung: “Sobald der Analysant 

- | die fundamentale Regel’ annimmt, besitzt alles, was er sagt, seles 
noch so durchdacht, den Status der ‘freien Assoziation,’ das heifit, der 
freien Assoziation kann er nicht entrinnen” (Zizek, 1987: 190). 

8 Zitiert in Sayre (1989: 117): “Repetition is the kinetic equivalent of 
| sculpture’s performance, a way to evoke a sense of sustained gestural 

presence.” ) ne | | : 

7 Der Erfolg des Performativs hingt immer von der Erfillung | 
: | gewisser Kommunikationsbedingungen ab, und hier ist die wesent- 

liche Bedingung das Erkennen desjenigen, der die Figur des Ein-— | 
- bruchs des Realen auffiillt. Der Kontext bestimmt den Text, deshalb | 

| andert sich mit der Anderung des Kontexts auch das Lesen des Texts. 
| - Bei einem Gastspiel in Zagreb, wo Tisnikar keine mythische Figur ist, | 

wiirde das Nichterkennen auch das Nichtverstehen bedeuten—das 
Performativ wtirde versagen, der “Einbruch des Realen” bliebe ohne 
seine reale Stiitze. Weil die Vorstellung einer Gemeinschaft interna- 

| | tionaler Produzenten und Festivalselektoren vorgefiihrt wurde, wurde — 
| der Einbruch des Realen von einem Mitglied dieser Gemeinschaft 

: erfiillt, das dadurch, daB er sich auf “der anderen Seite” wiederfand, 
diese “andere Seite” in die Vorstellung einfiihrte. Die Bedingungen fiir : 

| | 193



| 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I | 
| 
| 
| den Erfolg des Performativs wurden sogar zu sehr erfiillt, da es neben 
| dem Erkennen auch um Identifikation ging. 

: ° Und das sprichwértlich: zu Beginn der Vorstellung gaben die Fische 
| keine Lebenszeichen von sich, da sie noch keinen Sauerstoffmangel 
| empfanden. Als sie aber die Tatsache, daB sie sich auf dem Trockenen 
! befinden, zur Bewegung zwang, war das fiir die Zuschauer das 
| Zeichen ihrer Lebendigkeit. Dazu sei gesagt, daB bei einer der | 
| vorhergegangenen Reprisen in Briissel die Zuschauer ruhig den Tod | 
| der Fische mitansahen. | | 

! BIBLIOGRAPHIE | 

| Baudrillard, Jean (1983). “The Ecstasy of Communication,” The Anti- | 
| Aesthetic. Essays on Postmodern Culture. Ed. Hal Foster. Port | 
| Townsend, WA: Bay Press. | 
| Brecht, Bertolt (1967). Gesammelte Werke 8. Frankfurt/M.: Suhrkamp. | 
| Derrida, Jacques (1967). L’Ecriture et la différence. Paris: Editions du 
| Seuil. | | 
| Hrvatin, Emil (1990). “Répétition et discipline dans le théatre et la : 
! danse,” La Danse—art du XXe siécle? Lausanne: Editions Payot. : 
: Kierkegaard, Soren A. (1967). Die Wiederholung. Ein Versuch in der 
! experimentierenden Psychologie. Gesammelte Werke. 5. und 6. 
! Abteilung. Diisseldorf: Eugen Diederichs Verlag. : 
: Sayre, Henry M. (1989). The Object of Performance. The American 
: Avant-Garde since 1970. Chicago/London: University of Chicago | 
| Press. 
| Schechner, Richard (1973). Environmental Theater. New York: 3 
| Hawthorn Books. | 
| Wright, Elisabeth (1990). Postmodern Brecht. A Re-Presentation. | 
| London/New York: Routledge. 
| Zizek, Slavoj (1987). Jezik, ideologija, Slovenci [Language, Ideology, | 
| Slovenians]. Ljubljana: Delavska enotnost. . 

194 | |



a Ls "a" . 
/ . $ t wt) , 

*~ . . 

oe ? ~ ea 

ee ta oS , 

. 7 ae a < 5) 

a y Pee , 

“ Loy} ~- ae XY ‘“ . 

| Cpe “AZ =O. AS Zao *- 
Sod J ANAS ODER 

a, 5 Ae " - @ ~~ > 

—— ~- Ofs x 

ol Z Wak | 

os, 8 Sn NS pw S, a. > af 
. t oe” “ ¢ a Saues Sr e 

| JER > Re Ee 
- OY, -\ CP REC oF 

oon) wo ‘ 3) 2 7) » Do 

vo * be Ty . \ _ : t * So yetelses - ew 7. aN 

: . S.- 2 toe ow 4 ~ ., 2 

CSE PRG. ASX (AG © 85 SS <a & To nh 2 NN , 7. 

a? + ; q aa WS Ss y ESPN ¥ cs , 
DN IAS Sas RNS ih y ary ays 

ON, VS OA 6 I bas a. YQ tN a S ir 

| Sess Sls ee — 
a = a OS Sere GSS — 

See) See Se 
| “Soe MS SS —— | 

See See 
: i 

Ss 

Hannelore Teutsch, Untitled II (1992) 

| 195



| 

| The Other Brecht I { Der andere Brecht I 
| 

| Die Freuden der Vielfalt: Notizen zu Brechts Doppelganger 
| Der Aufsatz erforscht anhand von Beispielen aus laufenden und ge- | 
: planten Auffitihrungen den Gebrauch von “Gestus” in einer Auffiih- 
| rungspraxis, die nicht blo die gesellschaftlichen Krafte aufzeigt, die 
| auf den Kérper wirken, sondern gleichzeitig die Darstellung dieser 
| Krdafte durch das kérperliche Reagieren auf weitere Elemente aktiv 
2 stért. Im ersten Beispiel sind diese Elemente die Worte des Textes; 
| uber die Handgestik hinaus weiten sich die unterbrechenden Stimuli 

2 in den folgenden Beispielen derart aus, da sie eine ganze Reihe von 
| Systemen miteinbeziehen. Der Schauspieler kann durch den sinnli- 
| chen Umgang mit diesen gestischen Handlungsweisen eine wirkliche 

: Stérung der gesellschaftlichen Bedingungen bewirken, denen die 
: Figur mit ihrem Kérper unterworfen ist. Das Vergniigen an solcher 
| Vielfalt wird als eine Art brechtscher Doppelgénger verstanden: als | 
| ein Versinnlichen und Erotisieren der sozialen und anderer Krafte, 
| die von konventioneller marxistischer Praxis nicht zugelassen werden, 

! die aber in den Méglichkeiten brechtscher Texte immer mitschwingen. 

: Les plaisirs du pluriel: Notes sur le double de Brecht 
| A laide d’exemples tirés de performances soit en cours soit en pré- 

| paration, le présent essai explore l’emploi du “gestus” dans un champ 
: de performance qui non seulement démontre les forces sociales agis- 
: sant sur le corps mais encore perturbe activement la représentation 

! de ces forces en réagissant 4 d’autres éléments. Dans le premier 
exemple, ces éléments sont les mots du texte. Au-dela des gestes des 

| mains et dans d’autres exemples, les impulsions perturbatrices en- 
globent un grand choix de systémes. Le maniement sensuelle de ces 

| réactions gestuelles variables permet a l’acteur d’initier une véritable 
: perturbation des conditions sociales imposées sur le corps du person- 
, nage. Cette jouissance de la pluralité est ainsi un “double” brechtien | 
| —la sensualisation et ]’érotisation des forces sociales et autres qui ne 
| sont pas permises dans la pratique marxiste conventionnelle mais qui 
! rédent toujours au coeur des possibilités du texte brechtien. | 

Los placeres de lo Plural: Notas sobre el doble de Brecht 
| Con ejemplos sacados de puestas en escena actuales y planeadas, el | 
| ensayo explora el uso del “gestus” en un campo de las puestas en | 

2 escena que no sélo demuestra las fuerzas sociales que actuian sobre el 
: cuerpo sino también subvierte con fuerza la caracterizacién de estas 
| fuerzas al reaccionar ante los otros elementos. En el primer ejemplo, 
| estos elementos son las palabras del texto; mas alla de los gestos de 
: las manos, en otros ejemplos este estimulo perturbador se expande 
! hasta incluir una gran variedad de sistemas. La manipulaci6n sensual 
| de estas reacciones gestuales cambiantes le permite al actor iniciar : 
| una real subversién de las condiciones sociales impuestos sobre el 
: cuerpo del personaje. Este goce de la pluralidad es propuesta como un 
| doble brechtiano—una sensualizacién y erotizacién de fuerzas sociales 
! y otras que no sepermiten en la praxis marxista convencional pero que 
: siempre subyacen dentro de las posibilidades del texto brechtiano. 

| 196 | 
|



- The Pleasures of the Plural: a a 
_ Notes on Brecht’s Double | 

: John Edward McGrath _ ee pe | 

Two big, old churches sit across the street from each other. 

| _ They’ve been converted to theaters, but you can’t tell the 
difference—not in the smug worshipers nor in the chanted | 

__— jitanies. What kind of theaters are they? Certainly not 
commercial ventures (there would be at least amplified music | 

| and screaming children) nor opera (no ostentatious jewelry to _ | 
‘be seen on these sober church-goers). No, this is the European 

and American theater-going intelligentsia, worshiping at the 

ee shrines of St. Antonin and St. Bertolt. | | 
Of course we would all like to tear these churches down, 

| but we are afraid of the historic preservation societies. And 
what would we build in their place? What tools of demolition 

: or reconstruction do we have? Literary theories come and go, — 
but the churches of St. Antonin and St. Bertolt seem made of 

undeconstructable stone. Theater experiment has been easily | 

assimilated with Robert Wilson elected Pope of the holy 
Artaudian church and Archbishop Miller of Bertolt firmly 

. installed. Moreover, increasingly the spirit of theatrical 

- ecumenism reigns with each church’s services looking much 
‘like the other’s, and regular coproductions encouraged by | 

- government funding bodies. © | oe | 
I am being facetious, but we are all trapped in these 

churches. The towering theoretical figures of twentieth-century | 
theater experiment have become institutionalized; and yet 

- when so much of what we value is under attack, battering our | 

own walls can seem a foolhardy project. Iam not proposing 

that we fret (as is the fashion in America at least) over the pe 
- gurvival of the theater. Either the particular tradition that | 

goes by that name will survive, or something else will take its _ . 

- place. What concerns me is the present situation: can a space 

be made in our institutionalized, subsidized, festivalized _ 
- performance world where experiment can be conducted which 

neither fetishizes nor ignores the theoretical instigators of this 
century’s theater. It seems to me that without this space we 
are repeating the forms of dead religions. | | 

Barthes wrote of the pleasures of Brecht’s cigar—the | 
- symbol of capitalism that can be both critiqued and enjoyed. | 

Barthes went on to characterize Brecht’s pleasure as primarily



| 
| | | 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| oral (food-oriented)." But Brecht’s penis was more than a cigar 
: substitute, and in an age and, for me, a city (New York) where 
| sexual politics is at the forefront of the struggle over meaning, 
: we cannot allow Brecht’s penis to be so easily tucked away nor 
| Artaud’s body to lack the specificity of this particular organ. 
: My suggestion is that we return once more to the actor’s body 
: (scene of so much of our academic and directorial lust) and 
| discover a Brectian double—a dream of the disruptive plea- 
| sures of the plural, of a desire too much in motion to obey the 
| structures of any political or theoretical system. While reading 
2 Brecht and Artaud against each other will help us discover this 
: double, we should not be trying to commit the incest of the 
: Artaudian Brecht but rather seeking a disruptive pleasure 
! which both theorists (as we have constructed them) have 
. hidden away. First, however, some thoughts on hand gestures. 
: In February 1991, I put together in ten days an adaptation 
| of Brecht’s Lehrstticke He Who Says Yes and He Who Says No 
! (Der Jasager and Der Neinsager).? I wanted to make a piece 
: of theater which would directly contribute to the anti-Gulf War 
| effort and I felt such an effort could fulfill this aim in several 
| small ways. It would form one of many “community” level 
| protests supplementing the large-scale demonstrations in 
: which we were involved; it responded directly as a refusal of 

George Bush’s stated aim to continue cultural life as normal | 
: (don’t cancel the Superbowl) by interrupting the schedule of a 

small theater where I was then working with a product 
| relating directly to the war; it allowed everyone involved to 

protest professionally through our craft, i.e., through our 
: identity as opposed to simply through our presence as march- 
: ers, envelope lickers, etc.; it could spread the message of 
| anti-war activism to some of the youthful barfly population of 

the area (Ludlow St., NYC). So simply by being, the show had 
| a political impetus, albeit one that we all knew was a grain of 
| sand in the Desert Storm. | 
| Obviously, though, the occasion of doing such a show also 
| | challenged us to raise questions about the nature of a political 
| theater for these time. One stated premise was that this would 
| not be a piece of agitprop. Some good agitprop theater was 

produced at the time (notably 9th Street Theater’s The History 
| of Oil), but in large part the reason for doing this show was to 
| explore and question the analytic and formal potential of a 
| theatrical response to political crisis. In fact, the most didactic 
! element of this experiment was placed outside the play: by 
| making the event a joint benefit for The Coalition to Stop U.S. 

: 198



| John McGrath 

Intervention in the Middle East and ACT UP (The AIDS 
| Coalition to Unleash Power), the audience was reminded in the 

act of passing over their $10 that there was a direct link 
between money spent on the war and money not being spent 
on AIDS research and health care services (the flier for the 
event read “Health Care Not Warfare.”) By inviting the audi- 
ence to support this proposition economically upon entering the 

| theater, a point was actively and viscerally made which could 
| then be referred to in the play without didacticism. | 

My analysis of the play (much constrained by the time : 
frame) involved a breakdown of the two very similar pieces 
into units not very different from the “beats” of conventional 
American play-text analysis. These were the main social | 

| incidents of the plays and, because of the simplicity of the 
dramatic structure, were easily marked. They were labelled, 
for example: Teacher addresses audience; Teacher announces 

| himself at house; Teacher takes control of the house. This third 
“section” demonstrates how the analysis was based on power 
relationships and not just on incidents. I thought of the 
activity as the Teacher exerting control over the mother’s and 
the boy’s social space, not as the mother welcoming the teacher 

into her home. , 
Each section was staged as an almost still picture with 

only significant movements. The power relation between the 
characters was closely drawn. So in the first of the two sections 
mentioned above the mother cringes while the teacher sits (on 
another actor) and the boy stands submissively behind the 
mother. In the subsequent section the teacher stares into the 
distance with brave inspiration while the mother and boy 
follow his gaze and “unconsciously” mimic his bodily position, 
though the mother also continues to cringe. The short duration 
of settings kept this lively, particularly when combined with an 

| acting style which was committed to the extremity of the 
physical choices and did so with visible ease and skill. Every-_ 
thing was also continuously undercut by the presence of two 
clown characters who played the students and most of the 
props. They were inspired by the clown scenes of other Brecht 
Lehrstiicke (e.g., Badener Lehrstuck vom Einvertdndnis*) and 
functioned both as a means of undercutting the status of the 
plays as knowledge-givers and as sheer fun. 

Another element that linked and undercut all of the plays’ 
sections was the use of hand gestures. My reason for introduc- 
ing hand gestures was to register certain ideas physically, i.e., 
to underline certain concepts in the plays through the move- 

199



| 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| ments of the actors and to emphasize the repetition of these 
! ideas and the changes that occurred in them between the 
| plays. This last thought—repetition and difference—was the 
| simple root of my thinking: a change from the word “doctor” to 
| the word “scientist” when explaining the reason for the journey 

: beyond the mountain may not be noticed in two different 
: versions of the play repeated one after the next; but if a 

| familiar and much repeated gesture at the word “doctor” is 
: replaced by a new and unfamiliar gesture for “scientist,” 
: everyone will notice. Hand (and other) gestures can assist in 
: a close comparative reading of the plays when an audience 
! does not enjoy the benefit of being able to turn back the page 
: (see Brecht’s notes on Threepenny Opera’). 
! In our limited time frame the way we used hand gestures 
| was almost banal. We simply invented hand gestures for 
| certain words or phrases—“doctor,” “medicine,” “beyond the 
| mountains,” “consent,” etc. Nothing profound, they were 
! whatever we thought of, though we preferred simple gestures 
| which looked funny when done en masse and which disrupted 
: the flow of action. They were not based on real physical ex- 
i ploration but on how they looked when we tried them. The ges- 
: tures would always be used by the actor who spoke the word 
, and usually by most or all of the other performers. The clowns 
: participated in all gestures, even when it meant dropping 
| props (a cheap but very funny gag); other actors participated 
| in gestures when they were involved in the idea concerned. 
| This is how the hand gestures were intended to function 
| within my reading and use of the plays.® In the actual produc- 
| tion, however, the hand gestures became more important than 
| I had expected, functioning in many ways as the key structural 
: components of the presentation. In a very simplified way they 
/ became a place of interaction, almost an intermediary between 
2 text and bodies. Unlike the physical stances and relations 

between bodies, hand gestures are not the context within 
| which the words arise but the direct results or companions of 
| the words. Yet unlike speech, gestures do not exist in a sepa- 
| rate medium from the physical stance/movement—they are a 
! part of it. Hand gestures physicalize the impact of words/ideas 
| upon the characters/performers, affecting the given socio- 
: political position. In this simple way the body becomes the 
: place of dialog between the given power structure and the | 
: current activity. Thus, the mother’s participation in the 
: gestures for “medicine” or “danger” changes her physical 
: relationship with the teacher while not denying the fundamen- 

| ~ 200 

|



ae ee ee ~ John McGrath . 

a | tal physical relationship based on social, economic and physical 
difference. Rather a dynamic dialog between the two sets of 
forces enacts itself upon the mother’s body. It becomes the site 
where the interaction of society and ideology is revealed. — | 

| Here a Brechtian discussion takes place at the site of the 
| -_-body. It seems, however, to be a fairly passive discussion, rest- 

_ ing upon a secure analysis, a world-view, and it was intrinsic | 

| to our thinking in the production that, to the extent the plays | 
| proposed closed systems of understanding, they were complicit | 

| in war-producing behavior. What, we asked, could possibly be | 
the active dynamic of this piece of theater? There is, of course, 

| a movement toward action in He Who Says No through the 
| boy’s decision to disagree with the Great Custom, however, 

| Brecht made this an easy step by placing the boy in two her- | 
metically sealed worlds, where all of the information is avail- 
able for the boy to reach what will be in both cases the “right” - 

| decision (particularly after the rewrites of He Who Says Yes’). 
| We wanted to question Brecht’s system as well as Bush’s. — 

| | Brecht’s plays indicated that the necessary facts for a | 
decision are always available, but this is not the case. We were 
all living in a country where good as well as bad people were - 

| supporting a bad war for misinformed reasons. We created a 
third play—She Who Says Fight Back Don’t Go—to protest the 
war and the complicity of Brecht’s methodology in the ideology | 
of war. To find our third play, I laid Brecht’s two plays on top) 
of each other to expose what was hidden in both. There were — 
many things, but clearly the mother was most prominently | 

| hidden, missing in both second acts. In She Who Says... most 
| of the repeated words are used again, but the teacher has 

| joined the army to fight a dictator beyond the mountains and 
is off to fetch the boy, who must serve, since he has joined the | 
reserves on the teacher’s advice in order to get his education 
paid and to meet a better class of person. Also, the father’s 

| - death has become “shameful,” and when the mother reveals | 
| that she too is ill, the teacher shies away from her. The blatant : 

nature of these changes was presented in a comic rather than | 

a pedantic manner. The third play started with the mother 
~ eomplaining about twice being left out of the second act—‘*you : 

| can take your dialectic...” In the new second act she reasserts _—j 
herself by writing a letter to the boy, telling him that he has 

_ been misinformed. The boy persuades his colleagues (except for 
the teacher) to turn back because “we cannot be held to | 
promises made on false information.” They go home to “search 

_ for better customs.” oe Pe ee | 

| | 201 |



| 

| 
| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

I think this third version of the play would have been an 
| ideal place to explore a potential dialectic of “gesture” and 
! “position,” to have looked at how ideas/gestures, perhaps as 
| they become more antagonistic to or distant from the “position” 

of the body (i.e., physical position and also socio-economic 
| position) begin to disrupt and be disrupted by the body. Also, 

we could have explored how emerging knowledge transforms | 
| the “position” (albeit not smoothly). Constrained, however, by 
| necessities of time and by my own limited understanding of 
: how the hand gestures were functioning, I took instead a more 
| propogandistic and less interesting route. After the mother 
7 interrupted the director figure (see note 6 below), new scripts 
| were distributed to the actors (again, given the time frame, 
: this was a practical choice). With the new scripts in hand the 
| actors’ relationship with their role and the “position” of the 

| characters became more tenuous. Now the bewildering (and 
! amusing) range of hand gestures was dropped in favor of a few 
: blatantly ideological gestures for “dictator,” “country,” “brave,” 
| etc. The tension betweeen these blatant gestures and the 
| emerging discomfort of the actors in their “positions” made it 
| inevitable that a clash would occur. This much is a simplified 

| version of the experimental suggestion above, but I think that 
| our conclusion, which was more or less to drop all gesture and 
| position, assumed a false equation between “enlightened” 

2 thinking and physical neutrality. I am sure that there is a 
: more interesting potential outcome than this. 
| The more interesting solution leads us back to the Brecht- 
: ian penis and the pleasures of the plural. As I have indicated, 
| my position in staging He Who Says... was that the hermeti- 
| cism of the Brechtian worldview is complicit in political sys- 
! tematization and its consequences. I looked for the hidden in 
| these Lehrstiicke and found a mother and the realization that 
| we never have all the necessary information. Missing too was 

the enjoyment and acceptance of pleasure. In our production 
| we began to admit pleasure through the humor and disruption 
| located primarily in the hand gestures. As we search for a 
| fuller use of the gestural body, the sensuality which constitutes 
| bodily experience will inevitably become more important. 
| Brecht was perhaps most open to theater’s sensual 
: potential when he wrote In the Jungle of Cities. Later (1954) 
| he described his experience at the time: 

The paper I wrote on was thin typing paper, folded in four 
: to fit inside my leather notebook. I made concoctions of 

! 202 
| |



. John McGrath 

words whose texture and color were specifically designed 
| to make an impression on the senses. Cherrystone, revolv- 

er, pantspocket, paper god: concoctions of that kind. At the 
| same time I was, of course, working on the story, on the 

characters, on my view of human conduct and its effective- 
| ness. I may be slightly overstressing the formal side, but 

I wanted to show what a complex business such writing is, 

and how one thing merges into the other: how the shape 
arises from the material and in turn molds it. Both before 
and later I worked in a different way and on different 
principles, and the resulting plays were simpler and more 

| - materialistic, but then too a considerable formal element 
was absorbed by the material as they took shape.° | 

| What does such literary information imply for a staging of 
Jungle and hence for a sensualized staging of other work by 
Brecht? I recently worked with Anne Bogart on her staging of 
Jungle with the experimental New York company Mabou : 
Mines at The Public Theater. One of her best known previous 

| works had been No Plays, No Poetry..., a staging of Brecht’s 
theoretical writings which emphasized an enjoyment of their 
theatricality and rich language. In approaching Jungle, Bogart 

_ displayed a (critically controversial) disregard for any of the 
supposed themes of the play (male aggression/homosexuality, | 
race, economics) and concentrated instead on the creation of 

| what she describes as a kinaesthetic stage, where all move- 
ments and sounds interact. She created this kinaesthetic stage 
within tableaux-like mise-en-scénes (using a very shallow 
stage), sensually colorful and far removed from the “natural” 
behavior of the human body. The dismay that this approach 
caused reviewers is a testament to the thoroughness with 

| which Bogart and Mabou Mines understand and displace the 
norms of the New York theater-going intelligentsia. “This is 
not Brecht,” said the reviewers, or in the case of the more 
self-consciously informed “this is not early Brecht.” And of 
course it was: not—that is, it was not Brecht as we have 
constructed him. 

Yet, as Brecht revealed almost with retrospective surprise 
in 1954, there is space in the “Brechtian” text for sensual 
pleasure. And if there is space in the text, why not in the 

| performance? Of course, by the time of the Short Organum 
Brecht was buying (and selling) “enjoyment,” but by this point 

, the enjoyment was pretty much of the oral, food-oriented type 
that Barthes describes. In the earlier work, however, Brecht’s 

203



| 
| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| opposition to social and theatrical convention without the 
! support of a hermetic theory leads him to a more disruptive 
: sensuality. A contemporary Jungle can help liberate Brecht 
| from Brechtianism by exposing the sensual dreams under his 
| work. More specifically, in these notes I am suggesting that 
: through Brecht’s early works and theories, specifically through 
| the concept of gestus, we can find a way to a method of 
: performance which activates the sensual within the context of 
| the social/political. The functions of the gestus concept in 

Brecht’s theoretical writings are complex and often contradicto- 
: ry.” I will use the term here as a concept around which to 
| gather certain ideas about a potential (and to some extent 
: existing) performance approach, with the understanding that 
| these ideas emerge from an analysis of Brecht’s use of the 
| term.’° | ae 
! I found in working on the Lehrstiicke that the hand 
| gestures disrupted the representational and individualizing | 
| tendencies of the Western actor’s body, turning it instead into 

| a place where different systems collide, struggle and shake 
| each other. This forms the beginning of my current use of the 
| term gestus: the performing body as a place which stages the 
: conflicts and interactions of diverse systems. In searching for 
! a politically active body (not just a recording body), however, 
: I am suggesting that we look further into physical sensuality, 
i into physical pleasure. By returning to In The Jungle Of Cities, 
| we saw how “early Brecht” allows language to foreground 
: sensuality. Now my question is how this sensuality can be 
| extended into performance as a disruptive activity which both 
: reveals and responds to the forces which shape the human : 
! organism. As a theater director, I hope to approach a full 
: exploration of this question in the rehearsal room, but at this : 

_ point I would like to present the thought-in-process by examin- | 
| ing the performances of two actors and by introducing some 
| initial ideas for a new production. | 
| There are, of course, a number of important artists who 

| specifically work with the body as site of multiple messages 
| and conflicting desires. In America contemporary dance has — 
| been a particularly fertile area for such exploration. Much 
| “performance art” has also addressed these issues, often 

! bringing language into the equation. Rarely, though, have : 
| these techniques been inserted into the textually-oriented 
: theater tradition. For my purposes here, therefore, I am 
| looking at two theater performances which at least in part 
| achieved this transition. I would add, however, that there is | 

204 

|



| oe | ? | John McGrath 

till much to be learned even for our most textual theater from | 
the likes of Bill T. Jones and Karen Finley. | 

The two performances I shall analyze briefly are Fred 
Neumann’s Shlink and Ruth Maleczech’s Mae Garga in the 
Mabou Mines/Ann Bogart production of In The Jungle Of Cities | 

ae mentioned above. Both actors are members of Mabou Mines, a 
a company which has lived successfully and sometimes notori- : 

_ ously in New York’s avant-garde for the past twenty-two years. _ 
A whole range of techniques and approaches used by Mabou 
Mines (which I can not hope to document here) all tend to — 

| demonstrate premises unusual even in avant-garde American . 
theater but related directly to company members’ early 

. Brechtian experiments. One important element: Mabou Mines 
has never been an improvisatory company; members have 
always written, borrowed or adapted texts for their work. The 

~ reason for this may be that they hand over to the text respon- 
ae _ sibility for temporal development. Their stagings are less a 

series of moments growing one out of the next than a series in : 
- which each moment grows out of the text in a different way. Of | 

| course, the final result will be a complexly interrelated art 
| work, but it will not create in its staging a linear narrative (in 

the way that most stagings, even of non-linear writing, tend 
- inevitably to do). Moments are allowed a disruptive relation- | 

| ship with one another. (Stylistic consistency has never been a | 
Mabou Mines trademark.) Although Anne Bogart is not a | 

| member of Mabou Mines, her staging of Jungle with the _ 
company was very much in this anti-linear tradition. Such a 

| method of construction allows the performers freedom to 
-- respond to stimuli and ideas unrelated to any notion of 

| “character development.” It allows the body to register and | 
respond to the variety of forces acting upon it; it allows a gestic 

we performance. | | a 
~ Both Neumann’s Shlink and Maleczech’s Mae fulfilled this 

po! gestic potential, though in rather different ways. As a white | 
actor playing an Asian role (actually a role written for a white 

| actor to play as Oriental), Neumann automatically had a range 
of movement clichés and attitudes at his disposal. His perfor- 
mance was unusual in that he assumed a bewildering variety 

oe of “Oriental” physical attitudes and used or dropped them as 
| and when he chose. He also introduced other movement clichés 

—the “feminine,” the “Oriental feminine,” the “wounded”—and | 
again used or dropped them arbitrarily. Moreover, these 
attitudes were not initiated by a consistent type of stimulus; - 
the change was most often brought about by a change in a 

| © | . 205 |



| 
| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

Shlink’s dramatic situation but it could also be a reaction to a 
| particular word or to the physical movement of another actor. 
| Neumann also made extreme physical choices not based on 
| “types” at all but that were simply a change in balance or an 
: emotional gesture. The result was to disrupt any tendency by 
| the audience to essentialize Shlink, to see a type of person who 
| acts a certain way. The performance demonstrated that Shlink 
| is constructed by a variety of systems—colonialist “Oriental- 
! ism,” repression of homosexuality, systems of male aggression, 
| male images of the female, by blunt forces such as money and 

! by the sensuality of words. A gestic performance such as 
2 Neumann’s travels from one stimulus to the next, responding 
| from an array of unrelated movement systems. The actor is 
! | clearly behaving in a way that no character ever would. Yet 

| this is not expressionism or surrealism because the stimuli and 
: systems derive not from some mysterious interior but from the 
| performer’s real experience of this text, stage, character, place 
| and time. The entire performance is intrinsically political; it is 
: about the forces acting on the body. 
: With fewer movement conventions to draw on, Ruth 
| Maleczech’s performance of Mae Garga was perhaps even more 
: unusual. As a performer, Maleczech works a lot with balance 
| and changing the center of balance. Like Neumann, she 
| responds to a variety of stimuli, though more often making the 
! less “likely” choices—responding to music, food, the pattern of 
| a sentence. Such oblique stimuli seem particularly appropriate 
! for Mae, whose story is submerged and concealed within the 
| play’s details. The performance is notable for the way Male- 

czech moves from one place to another. Contrary to Neumann, 
: who seems to have a fairly normal relationship to the floor and 
: the furniture and to balance in general, Maleczech throws her 
| body into the strangest of angles, pivoting on a cardboard box, 
| propping her head against another actor. Again these choices 
Vo are not random or merely expressionistic. If Maleczech | 
| responds to the food, we can be sure that the food has social | 
: significance in the construction of “Mae.” In a performance 
| removed this far from a “normal” or “consistent” physical 
| behavior, however, moving from one position to the next | 
: inevitably becomes as fascinating as the positions themselves. | 
: Is such a performance falling into a mere display of skill, 
: becoming more about what the actor can do than about an 

: understanding of the forces acting upon the body? The answer 
| is, of course, yes and no. Yes, the performance does become | 

: “about” the skillful display; but no, this does not lead us away | 

| 206 | : !



co | John McGrath 

from a true critique. In the skillful, even sensual movement of 
the actor’s body through the chosen positions we begin to find © 

| the most active, affirmative potential of gestic performance. In 
the skill and pleasure of the actor’s performance we see not 
only the forces acting upon the body but the body acting upon 
and even enjoying the forces. This is not the “normal” sensuali- 
ty of the dancer’s body which—though it undoubtedly partici- 
pates in a relationship of desire with the audience—does so 
within the conventionalized terms of an idealized body and 
movement while escaping the “distorting” forces of economics, 
age and bodily difference. Ruth Maleczech is a middle-aged 
woman, and her performance as Mae participated in no images 
of conventional female attractiveness. What was hinted at in 
her performance and what I am suggesting could be taken 
further or made more active is use of the performing body to 

| conjure a deconventionalized sensuality, a desiring relationship 
with the audience which disrupts our ways of experiencing 
bodies. While Maleczech’s is not a sexual performance, our 
enjoyment of the performance’s skill is an enjoyment of the 
body within the terms of the social, economic, racial and sexual 
forces whose action on the body she is demonstrating. 

Can such enjoyment be taken further, toward the kind of 
disruptive excess I proposed at the outset? This is where | 
reading Brecht with and against Artaud can help. In his first 
manifesto Artaud writes: 

The theater will never find itself again—i.e. constitute a 
| means of true illusion—except by furnishing the spectator 

with the truthful precipitates of dreams, in which his taste 
for crime, his erotic obsessions, his savagery, his chimeras, 

| his utopian sense of life and matter, even his cannibalism, 
: pour out, on a level not counterfeit and illusory, but 

| interior.” | | 

This is the cruelty in man of which Artaudian theater is the 
double. It is explicitly linked with forbidden sexuality (and, | 
equally important, social utopianism), not as an aberration but 
as the structure of the human psyche. The experience of 
cruelty/sexuality is not by any means wholly pleasant but it is 
a release from the oppressive structures of the culinary/psycho- 
logical. As Artaud writes in his second letter on cruelty: 

I employ “cruelty” in the sense of an appetite for life, a 
cosmic rigor and implacable necessity, in the gnostic sense 

207



| 

| 
| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

! of a living whirlwind that devours the darkness, in the 
: sense of that pain apart from whose ineluctable necessity 
| life could not continue.!” 

And in the third letter: “The desire characteristic of Eros is 
| cruelty.” ao 
! Artaud’s embracing of cruelty and pain was a step that 
| Brecht always seemed cautious to make. Even in the early | 
: works the self destruction of a Baal or Shlink has a redemp- 
: tively poetic quality which suggests the later Brechtian : 
| tendency to expect that even nihilism should have a purpose. | 
| Yet this cruelty/sexuality/utopianism is undoubtedly played out 
! in the early plays and manifests itself throughout the Brecht- 
: ian cannon as an attraction, a tendency of mankind. 
: Is the answer, then, the Artaudian Brecht of which we now 
! so often talk? This formula makes little sense to me; I suspect 
! that the two theorists can more usefully be read together for 

the absences and evasions they reveal in each other (often 
| when they are closest) than for some blanket reaffirmation. As : 
| Artaud reveals how Brecht engages with yet “justifies” 
| cruelty/sexuality, Brecht instructs us to see in Artaud an | 
: essentializing of these suppressed forces, as though they are 
| prime movers whose unleashing will purge our theaters and 
: subsequently our world. Returning to the actor’s body, we 
! begin to see a potential for something different. In a skillful | 
| gestic performance the many cruel forces of the world will be 
, displayed upon the body but they will also be played with and ; 
2 played out, creating an active and sensual pleasure in which | 
! both actor and viewer participate. | 
! What would this mean in more concrete terms? I am 
! currently in the early stages of thinking about a version of 

| Brecht’s The Mother which will explore the sensual pleasures | 
| of the communist ideal. Thematically I will be looking in two | 
: directions: backwards with nostalgia to the idea that through 
| theory and self-abnegation a beautiful idea could be realized on 
| this earth, and forward to an understanding of how these 

| ideals still operate, sneaking their way upside down and in 3 
| disguise into the value-systems of contemporary capitalist 

society. The production may take place in two places at once, 
! in the Russia of Brecht’s fantasy and in the fantasies of New 
: York. These New York fantasies will, I think, draw at least in : 
! part on the “double” of capitalist sexist/heterosexist glamor as 
| it is represented in the world of gay drag. The performance 
| will be constructed around the pairing of values in these two 

| 208 :



| | | | John McGrath 

| impossibly separate worlds, for example, the value of “mother” __ 

: in Brecht’s play undergoes a transformation from the nuclear 
| family to a motherhood of a whole class, yet with many atten- 

dant values unquestioned and intact. In the world of Harlem _ | 

| drag balls recently brought to mainstream attention by Jennie 
| Livingstone’s film Paris Is Burning, older drag queens act as 

os and are referred to as “mothers” by communities of gay youth. | 

| - These mothers too are clearly heroic. What is the interplay? , 

What, for example, does the Internationale mean when 

| performed as a lip-synched production number? If there are 
still longings and celebration, even strength being expressed, | 

_ has the value of these emotions changed? | Oo 

| - As with Fred Neumann’s Shlink, this production will _ 

attempt to make a variety of movement systems available to | 

- the actors, in particular in the interplay of a wide range of | 

; conventions of female movement—from the idealized peasant _ | 
| woman as imagined by the young Marxist to a more “realistic” _ 

| peasant woman to idealized contemporary images of the “star” _ 

to the sometimes low comedy of drag. The production will 

- strive to sensualize and eroticize the revolutionary attitude. 
~The performance focus should be the skill of the actors’ bodies. | 

| | - Reference points of drag and (to a lesser extent) pornography, 

~ could deliberately emphasize this focus, making clear that the 

audience’s desiring relationship with the actor’s body is not 
| _ being disguised or deflected, as it usually is in theater (particu- 

larly serious, intellectual theater), but rather is being solicited, — 

even demanded. Yet the nature of this desire will be disrupted; 
it will be desire for the old peasant lady and for the chaste 
revolutionary; it will be the desire for the projection of a 

| woman on a man; it will be sexual desire for the revolutionary 
moment and revolutionary desire for the objects of material | 

| lust. Desire will be continually deflected, moved on, never 

allowed a stable resting place. | 
| By now, of course, you realize that I am caught in my own 

) desiring fantasy, desire for a revolutionary production, 

| bringing the impossible together in an idealized version of 

| _ theory on stage. Who knows what will appear?" Nonetheless, 
| the fantasy perhaps helps to illustrate my suggestion that the 

| erotic is the realm within which the actor’s body exercises | 
power. The relationship between actor and viewer is intrinsi- 

| cally erotic, it is a desiring relationship. Usually our theater 
disempowers the actor by working to deny or disguise this 
relationship. While Artaudian theater with its emphasis on the 

| cruel/sexual reintroduces the sexual actor, it does so by  ——- 

| oe | 209 |



| 

The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

obliterating the body, disallowing the particularities and 
| structures of the socialized human organism in favor of an 
. amorphous mythical sexuality at once utopian and inhuman — 
7 (and really not erotic—just watch old footage of Paradise 
| Now!). Specifically, the Artaudian body was divested (as the 
! very premise of its existence) of all socio-political forces which 
| actually act upon and form our bodies. By contrast, Brechtian 

a theory, which developed a unique understanding of these 
| conditions and how they create our physical being, has tended 
2 to channel this understanding into an intellectual relationship 
| which, however active the play’s pedagogy may be, leaves the 

| actor’s body in a passive position, the material upon which the 
| mind demonstrates. | | 

However, within Brecht’s concept of gestus there is a 
| potential for a more active actor’s body, an actor’s body which 
| not only describes and registers the variety of forces acting 
| upon it but which also finds pleasure in this very variety of 
: forces through the skill and sensuality with which the body 
| travels between them. What is the purpose or virtue of such an 
| eroticized gestic performance? Firstly, it foregrounds the real 
| relationship between actor and viewer, freeing the actor from 
| | the need to disguise this relationship. Secondly, it provides an 
! active response to the social and political forces acting upon 
: the body, a response which constitutes eroticism from these 
: very forces. Thirdly, in enacting this response, the gestic 
| actor’s body can disrupt the audience’s desiring conventions, 
! carrying desire away from its usual fetishes, teaching desire to 

wander, to become active. | 
! This is strange and dangerous territory; it smells of 
: sado-masochism and of enjoying the conventions of oppression. 
| Its pleasurable plurality cannot be adequately theorized on — 
| paper (at least not this paper). But it is, I think, a potential 
| way out of those hermetic churches—the fictitious ideal of the . 
| Artaudian body without organs and the impossible overview of 
| the Brechtian meta-critique. This wandering, pluralistic desire 
| is the hidden fantasy underneath Brecht’s theories, the 
| Brechtian double. If we can begin to enact this double, I think 
| we may find a way out of the churches and back into the dirt 
! of the street. | 

210 | 
|



| John McGrath 

7 NOTES | | 

1 Roland Barthes, “Brecht and Discourse: A Contribution to the Study 
of Discoursivity,” The Rustle of Language, trans. Richard Howard 

| (New York: Hill and Wang, 1986) 213-222. 

2 Bertolt Brecht, Der Jasager and Der Neinsager, published in English 
as He Who Says Yes and He Who Says No, trans. Wolfgang Sauerland- 
er, in The Measures Taken and Other Lehrstiicke (London: Methuen, 

1979) 61-79. 

3 A slogan of ACT UP during the Gulf War. 

* Bertolt Brecht, Das Badener Lehrstiick vom Einverstindnis; 
published in English as The Baden Play for Learning, trans. Lee 
Baxandall, Brecht, Plays, ed. Erika Munk (New York: Bantam, 1972) 
177-197. | 

5 Bertolt Brecht, “Notes to The Threepenny Opera,” published in 
English as an appendix to the Bentley/Vesey translation of the play, 
“Titles and Boards,” The Threepenny Opera (New York: Grove Press, — 
1964) 98-99. | 

8 The context of the production both highlighted and questioned the 
_ plays’ theory by staging our use of the text within a context of 

“correct” use. The production begins with a Brechtian director (played 
_ by a woman) entering the theater from the street and addressing the 

audience as “the masses.” Looking more carefully, she becomes 
doubtful that these artsy New Yorkers are truly working class. She 
asks them if their parents or grandparents were working class; she 

| hopefully suggests a variety of working class professions, eventually 
hitting upon the menial jobs that New York artists engage in to stay 
alive: security guards, waiters, word processors! Relieved that she 

_ really is among the masses, she begins the production: the Dusseldorf 
Orchestra and Children’s Chorus recording (MGM Records E3270) of 
Der Jasager blasts over the speakers. The director figure confidently 
conducts the audience, “expecting” them to sing along in the original 

German as “The Great Chorus” (she has helpfully distributed the 
German script). When the audience fails to join in, the director is 
again dismayed. She explains the Lehrstiick theory, even quoting 
Rainer Nagele (“Brecht’s Theater of Cruelty,” Reading After Freud 
[New York: Columbia University Press, 1987]) in a speeded up babble. 

_ Eventually she resorts to simple demonstrations of “the dialectic” with 
the help of newpaper photos and headlines. At last, she tries to teach 
us through the lesson of the plays themselves, as the actors emerge 
and she takes her seat in the middle of the audience. Throughout the 

| 211



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| play she will continue to direct and “join in” from her seat. After He 
| Who Says Yes, she insists on the need for dialectic and therefore He 
, Who Says No, but after this second play the actress playing the 
| mother argues back, demanding a third version which is not part of 
| the dialectic, but part of what the dialectic has been hiding. This 
! staging of Lehrstiick theory, or rather of the contemporary impossibili- 
| ties of the theory, represents for me the terms on which we must 

enter “Brechtian” staging, demonstrating the conditions of production 

of both the text and this presentation, and finding much of our most 
: valuable material in the gulf (war?) between the two. 

: "The Methuen translation used in the production follows the second 
! draft of Der Jasager, which was rewritten to emphasize differences 
| from Der Neinsager, justifying the decision to consent more easily. 
. Since my approach would be to question Brecht’s presentation of a 
: hermetic political world with “right” answers, it seemed appropriate 

to use the version he considered most “right.” Besides, I was in a rush 
| and this was the version I had. | 

| ° From “Bei Durchsicht meiner ersten Stucke,” Gesammelte Werke. 
: Schriften zum Theater (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1967). Dated March 
: 1954. Translated as “On Looking Through My First Plays [iii],” 
| Bertolt Brecht, Collected Plays 1, eds. Ralph Manheim and John 
| Willett (New York: Vintage, 1971) 422-423. 

| ® See, for example, the essays translated in Willett as “On the Use of 
| Music in an Epic Theatre” and “On Gestic Music,” where relatively 
| straight forward, if generalized, ideas about the “social gest” seem to 
: bear little relation to the descriptions of gestic music, which them- | 
| selves show many differences between the two essays; Brecht On 
: Theatre, ed. John Willett (London: Methuen, 1964) 84-90 and 104-106. 
! In the Short Organum there is a certain consistency from one use of | 
| the term to the next, but still the totality of uses seems to exceed any | 
| locatable “meaning” for the word (ibid. 179-205). | 
| I find it useful to examine Brecht’s references to gestus under the 
| two headings gestus-incident and gestus-attitude, a distinction which 

| becomes apparent when we attempt actual “gestic” staging. However, | 
| this evasiveness of “gestus,” its confusions and tensions, can be the 
| source of its productiveness in contemporary theater practice. A 

2 contemporary gestic theater is, I would suggest, located in the 
| half-hidden, the repressed-yet-reappearing of our culture: gestic 

| movement, music and moments reveal the visible-yet-unseen in our 
| socialized bodies and interactions. This eruption will occur in various 

| and contradictory ways. The one point on which I cannot reconcile 
| myself with Brecht’s statements is in his desire to create linear 
| narrative from a coherent series of gestic incidents: “The ‘story’ is the 
| theater’s great operation, the complete fitting together of all the gestic | 
| incidents...” (ibid. 200). I do not think that such “complete fitting | 

| 212 | : 

| |



| | John McGrath 

; together” is what happens in Brecht’s work, nor will it have much 

| place in a contemporary gestic performance, which in my view will 

reveal rather what narrative instructs us not to see. 

10 While I realize that the term gestus is in fact becoming an almost 
free-floating signifier in contemporary discussions of Brechtian texts 

| and performance, I think that a functional use of the term must relate 

to the performance of the socially-constructed body. I would even 

argue this starting point for a definition of gestic music. That , 

language itself is complicit in the actual physical construction of 
bodies is, of course, a field of understanding in which feminist theory 
(e.g., Wittig, Cixous) has taken us far beyond Brecht and offered us | 

| | tools with which we can productively reread the Brechtian text and | 

- revitalize the concept of gestus. | | 

1 Antonin Artaud, “The Theater of Cruelty (First Manifesto),” trans. 
Mary Caroline Richards, The Theater and its Double (New York: 
Grove, 1958) 92. | | 

22 Thid. 102. | | 

| 13 Thid. 103. | 

oe 14 The world comes full circle, and a month after writing this paper, — 
I was invited to work with Mabou Mines by Ruth Maleczech. We are 

- eollaborating on a production with the working title “Motherload,” — 
_ which will explore many of these ideas about Brecht’s/Gorki’s Mother, 

- yet which is also currently travelling in several other directions. I am 

oe - leaving the description in this text unchanged, however, as it 

| functions more as an illustrative daydream than as a production plan. 

Perhaps there is room for further exploration of the director’s | 

fantasies upon the body of the as yet untouched text and the gap 
| between these fantasies and the fumblings in the bed of the rehearsal _ 

| room. a : 

| | — 213



| 

The Other Brecht I {| Der andere Brecht I 

| 
! Theater des BewuBtseins: Die Sprache von Brechts Kérper- 
| Politik | | 
| Brechts dramaturgische Theorie und Praxis bezeichnen die méglichen 
: Uberschneidungen von Marxismus und Dekonstruktion, da beide kri- 

: tischen Konzepte sich je nach Inszenierung der Dialektik auf diese 
| zentrieren oder von ihr wegstreben. Mit einer detaillierten Lektiire 

: Brechts literarischer und philosophischer Vorlagen, sowie von Aus- 
| zligen seiner Hofmeister-Bearbeitung und seiner theoretischen Auf- 
= zeichnungen in Form von Theaterdialogen, stellt die Autorin eine Ver- 

: bindung her zwischen der auf tropischen Wendungen aufgebauten 
! Auffiihrung von Der Messingkauf und dem Essai “Die Dialektik auf 
| dem Theater.” Ausgehend von Brechts Arbeit tiber die Méglichkeiten 

| des Zitierens und seinem Verhdltnis zum Gestus, so, wie diese Arbeit 
! von Benjamin rezipiert wurde, entwirft sie eine dramaturgische Theo- 
: rie kollektiven Lesens: politische Uberzeugungsarbeit als Auffihrung. 

! Le théatre de la conscience: Le langage du corps politique 
! chez Brecht 

: La théorie et la pratique dramaturgiques chez Brecht marquent les 
| points d’intersection entre le marxisme et la déconstruction puisque 
| ces concepts critiques se centrent ou se décentrent suivant la perfor- 
: mance de la dialectique. En examinant de prés le matériau littéraire 
: et philosophique de Brecht, y compris des sélections de son adaptation 
| de Hofmeister et son oeuvre théorique en forme de dialogues drama- 
| tiques, l’auteur établit une connection entre la performance tropolo- 
| gique dans Der Messingkauf et l’essai “Die Dialektik auf dem Thea- 
| ter.” A partir du travail de Brecht sur la possibilité de citation et sa ! 
| relation au geste, tel que ce travail a été recu par Benjamin, une 
: théorie de la lecture collective se laisse entrevoir, la persuasion 
| politique comme performance. | 

| El teatro de la conciencia: el lenguaje del cuerpo politico de | 
: Brecht | | 
| La teorfa dramatirgica y la praxis de Brecht marcan los puntos de | 
| una posible interseccién entre el marxismo y la deconstruccién, puesto : 
| que ambos conceptos criticos se centran o descentran en torno al 

_ desempefio de la dialéctica. Por medio de una lectura rigurosa de la 
! lectura de materiales literarios y filosdéficos de Brecht, incluyendo 
: extractos sacados de su adaptacién Hofmeister y de sus trabajos _ 
| tedéricos en la forma de didlogos dramA&ticos, el autor hace una cone- | 
| xi6n entre el desempefio de la tropologia en Der Messingkauf y el 

ensayo “Die Dialektik auf dem Theater.” La interpretacién del los 
| trabajos de Brecht sobre la citacionalidad y sus relaciones con el 
| Gestus hecha por Benjamin conduce a una teorfa dramaturgica de la 
: lectura colectiva y la persuasién polftica como actuacién. 

| 214 | 
| |



Theater of Consciousness: The Language of 
Brecht’s Body Politic 

Patricia Anne Simpson 

Die Worte sind die Kinder der Gehirne: | 
Sie sind lebensfahig oder kranklich oder 

| gar nur dekorative Puppen. 
| | Bertolt Brecht 

Perhaps more than any other dramatist of this century 
Brecht’s dramaturgical theory and praxis mark the points of 
possible intersection between Marxism and deconstruction, 
since both critical concepts center or decenter around the per- 
formance of the dialectic.! Through a close reading of Brecht’s | 

| literary and philosophical (or aesthetic) reading material, 
| including excerpts from his Hofmeister adaptation and his 

theoretical work in the form of dramatic dialogues, a connec- 
| tion emerges between the performance of tropology in Der 

| Messingkauf and the essay “Die Dialektik auf dem Theater.” 
Benjamin’s understanding of Brecht’s work on citationality and 

| its relationship to Gestus leads to a dramaturgical theory of 
collective reading, political persuasion as performance.” | 

In his theoretical considerations of dramatic history Brecht 
- inverts and reinscribes the place of the theater in society 

according to an historical model of the stage as a vehicle for 
a aesthetic education. That his resistance to tragedy is informed 

not only by his own non-Aristotelian epic model of drama but 
also by a politically correct, communist theory of the human 
“comic” causes a reversion to a Schillerian stage practice as a | 
moral, pedagogical tool. In fact, one could call Brecht’s empha- 
sis on the “epic” aspect of his work a comedy of consciousness 
from which he later retreats. This retreat from the theory of 
epic theater to accomodate performance practice is a constant 

throughout Brecht’s work, though it is focused in the essay © 
“Die Dialektik auf dem Theater.” This essay, in which Brecht 
revises the “too formal” designation of epic theater to one of a 
dialectic of performance, is underestimated in criticism. His 
radical revision of the stage, his theory of epic theater, remains 
firmly in the foreground of Brecht interpretations, though 

- Brecht himself displaces the model with the dialectic. Brooker, 
for example, points to Willett’s underestimation of this essay 
(Brooker 17 ff.) as well as the identification of the gestisch with 
the dialectic. A consideration of the relationship between the



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

! dialectic and deconstruction will provide an insight into 
! Brechtian dramaturgy based on a pedagogical model of art 

which derives its considerable authority from quotation. The 
3 persistently pedagogical place of the stage shifts the emphasis 
: in both the speculative theory and the epic practice away from 
| Handlung and toward the dramatization of acts of cognition 
| including persuading, deciding and reading. The violence of 
! interruption, the literarization of the stage and the historiciza- 
: tion of characters all point to a theory of performance that 
: foregrounds the Gestus, an aspect of performance contemplated 
| in Benjamin’s work on Brecht. The rhetoric of Gestus is, 
: finally, the means of persuasion that connects the performance 

| to the politics of spectacle. The political poetics of Brecht’s 

dramaturgy rests on the dialectical relationship of the street 
| and the stage: he brings the street into the theater in order to 
| stage politics in the street. For this reason, the rhetorical 
| persuasion of staging must be examined more closely. How 
| does Brecht re-cognize the disjuncture between the perfor- 
i mance and the politics of persuasion, thereby overcoming what 
| Derrida would call the limits or “closure of classical represen- 
. tation” (Derrida 236)? The answer lies in the enacted theory of 
! cognition at work in his dramaturgy. 
| The language of cognition in Brecht’s drama is closely 
| connected with the concept of bourgeois nationalism and 
| conditioning of the audience, or, as the Hofmeister says in a 
i Brechtian prologue, “Wills euch verraten, was ich lehre:/ Das | , 
: Abc der Teutschen Misere.” The political deliberations at work 2 
! in Brecht’s plays and Benjamin’s commentary point to the ) 
| larger problem of the place of the theater in the history of | 

philosophy. In a variety of textual sites Brecht posits the stage 
: as the proper place of philosophy and politics, suggesting a 
: larger contextual relationship between aesthetics and ethics, 
: language and consciousness. At this point, both Brechtian 

Marxism and a potential Brechtian deconstruction intersect at : 
! the dialectical moment of the performative Aufhebung. The | 

incision into the temporal continuum of the performance is | 
! crucial to the understanding of setting the dialectic “at rest” 
i and “in motion.” The consciousness of difference decides 
! whether the pedagogy ultimately persuades. _ ‘ 

| “Gestus...die Art, wie man sich tragt oder halt; die kérper- 
. liche Stellung, Bewegung oder Gebdrde eines Redners, 
: besonders die Handbewegung.” (Heyse 305) 

: 216 | 

|



| . | | Patricia Anne Simpson 

ES What does it mean for the body to interpret the conscious- | ; 
ness of the performing actor? Gestus itself, the focus of 

a - Benjamin’s commentary on Brecht, particularly in the two , 
: versions of “Was ist das epische Theater? (1),” extends the | | 

corporeal interpretation of language to a generalized notion of | 
| performance. The gesture becomes the visible, external sign of 

the words it accompanies. In other words the gesture functions 
a as a literalization of the text’s figurality. The body must be . 

read. There is, however, a degree of slippage between the | 
versions of Benjamin’s interpretation of the Brechtian concept _ 
and practice. In the “Kommentare zu Werken von Brecht” | 

| - Benjamin writes of Brecht’s own dictum, “Gesten zitierbar zu _ 
machen.” He adds with regard to Keuner and Fatzer: — | | 

| ...was an ihnen zitierbar ist, das ist nicht nur Haltung, | 
| - genauso sind es die Worte, die sie begleiten. Auch diese 
---- Worte wollen geiibt, das heift erst gemerkt, spater ver- 

standen sein. Ihre padagogische Wirkung haben sie zuerst, | 
| . ihre politische sodann, ihre poetische ganz zuletzt. Die | 

/ pidagogische so sehr zu beférdern, die poetische so sehr 
- hintanzuhalten wie méglich, ist der Zweck des Kommen- 

tars... (Benjamin IT.2: 507) Tes 

| The citationality of the text is here central to an understand- _ 
| ing of its mediating function. Words “want” to be practiced, a | 

- statement which Benjamin glosses with a sequential priority: 
| first noticed, later understood. Similarly he assigns a priority 

a to the process of mediation by citation: words have three 
functions, a pedagogical, a political and a poetic, in that order. | 

| _ In “Was ist das epische Theater? (1)” Benjamin—in an act 7 
| of self-citation with incremental repetition—alters and specifies — 

the location of the citable gesture. This phase of his own work 

- is itself marked by citation, his of Brecht: | | | 

| ~ “Der Schauspieler muB eine Sache zeigen, und er muf sich 
| zeigen. Er zeigt die Sache natiirlich, indem er sich zeigt, | 

und er zeigt sich, indem er die Sache zeigt. Obwohl! dies 
| -zusammenfallt, darf es doch nicht so zusammenfallen, da&B | 

| _ der Gegensatz (Unterschied) zwischen diesen beiden — 

| _ Aufgaben verschwindet.” “Gesten zitierbar zu machen” ist 
oe die wichtigste Leistung des Schauspielers; seine Gebarden 

| ~ muB er sperren kénnen wie ein Setzer die Worte. (Benja- | 
- min IT.2: 529) | 

| | | 217



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| In this passage the citationality of the text is shifted to a 
| dramatic context in which the actor is primary. The double 
| meaning of Leistung as both accomplishment and performance 
| resonates throughout this consideration of the actor’s role as 
/ an actor and as a performer of a role. The comparison Benja- 
: min adds turns on a simile, which itself invites a close reading. 
: Examples are never accidental (particularly when one recalls | 
| that the theoretical deliberations were written at the time 
: Brecht was working on Leben des Galilei, where the status of 

| the examples underscores the pedagogical and political aspects 
| of performance). The actor must space or spread out his 
! gestures as a typesetter sets words. The gestures provide a 
| corporeal syntax capable of marshalling the inner meaning. 
| | Again there is a resonance in the choice of figurative explana- 
| tions: the typesetter makes a text available, for example, for 
: citation. The act of setzen, too, invokes the philosophical act of 
: positing, and this moment connects the cognitive activities of 
| making a text available and using words to posit. The actor’s 
| position is that of positing the larger cognitive work and word 
| of the text. The Gestus, then, bears the burden of interpreta- , 
| tion and political persuasion, for “Die Geste demonstriert die | 
: soziale Bedeutung und Anwendbarkeit der Dialektik” (Benja- 
: min II.2: 530). 
| In “Was ist das epische Theater? (2)” Benjamin further : 
| specifies the role of Gestus with regard to theater, texts and 

| the act of citation: 

| Einen Text zitieren, schlieBt ein: seinen Zusammenhang : 
: unterbrechen. Es ist daher wohl versténdlich, da8® das 
! epische Theater, das auf die Unterbrechung gestellt ist, ein 
: in spezifischem Sinne zitierbares ist. Die Zitierbarkeit 
i seiner Texte hatte nichts Besonders. Anders steht es mit i 
| den Gesten, die im Verlaufe des Spiels am Platze sind. 
| “Gesten zitierbar zu machen” ist eine der wesentlichen 
| Leistungen des epischen Theaters. Seine Gebdrden muB 
| der Schauspieler sperren kénnen wie ein Setzer die 
| Worte.... Im iibrigen ist das epische Theater per definitio- 
| nem ein gestisches. Denn Gesten erhalten wir um so mehr, 
: je héufiger wir einen Handelnden unterbrechen. (Benjamin | 
: II.2: 536) | 

7 Benjamin revises or reassigns the priority of Gestus to that of 
| epic theater in general. In addition to the Leistung of the actor | 
: the quotability of gestures is here ranked among the more 

| 218 | 
| 
| 
|



Patricia Anne Simpson 

essential achievements of epic theater. The function of the 
theater turns on interruption of the context. However, the 

: nature of interruption is contingent upon a temporal, linear 
continuum of the performance. A dialectical understanding of 
the interruption is no longer optional, for, in order to experi- 
ence interruption, a context, a Zusammenhang must be present 
as a criterion for a Zusammenfallen. The production of inter- 
ruption is therefore dependent on the uninterrupted activity of 

| the Handelnden, the actor. The introductory example, the 
citing of a text as constitutive of interruption of a context, 
raises the question: to what extent does the stage ask to be 
“read”? What is the relationship between the stage and the 
text? How does the performance (rather the interruption of the 
performed dialectic) persuade the public present? | 

Benjamin, in referring to epic theater, does not distinguish 
between the text and the performance, or more accurately, 
between a reading and a viewing public. However, if one takes 
seriously the violent lessons of the Lehrstiicke or the often 
cruel corporeality needed to achieve “interruption” of audience 
consciousness, then the difference is one toward which an actor 
cannot be indifferent. As Nagele points out, the political 
content of the Lehrstiicke obscures their tendencies toward 
cruelty (Nagele 113ff.). In “Ein Familiendrama auf dem 
epischen Theater,” regarding the premiere of Brecht’s Die 
Mutter, Benjamin writes: | | 

Es entspricht nimlich der Natur des epischen Theaters, 
daB der undialektische Gegensatz zwischen Form und 

_ Inhalt des BewuBtseins (der dahin fiihrte, da8 die drama- 
| tische Person sich nur in Reflexionen auf ihr Handeln 
- beziehen konnte) abgelést wird durch den dialektischen 

zwischen Theorie und Praxis (der dahin fiihrt, daB das 
Handeln an seinen Einbruchsstellen den Ausblick auf die 
Theorie freigibt). Daher ist das epische Theater das 
Theater des gepriigelten Helden. Der nicht gepriigelte Held 
wird kein Denker—so lieBe eine padagogische Maxime der 
Alten sich fiir den epischen Dramatiker umschreiben. 
(Benjamin II.2:512) | | 

Benjamin’s distinction between the undialectical opposition of 
form and content of consciousness is neutralized by his 
distinction between the dialectical relationship of theory to 

| practice, with presumed reference to Brecht’s epic theater. The 
| moments of collapse, the interruptions, the breaks make theory 

| 219



| 
| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 

behind the Handeln visible.* What opens up or sets our view | 
| of theory free is the spectacle of the battered hero. The 
| relationship between the old and the epic is mediated by the 
| pedagogical norms of crime and punishment, visible, readable 
| on the body, for staged violence leads to thought about the 
i nature of the lesson: “Das ABC der Teutschen Misere.” 
! - The firm distinction between the old and the epic form : 
| preoccupies Benjamin. One need only think of the Sosias- } 
| Merkur scenes in Kleist’s Amphitryon for instances in which | 
| the god literally leaves his mark on Sosias to be “read” and 
| understood as an act of abuse, an assertion of authority (i.e., ) 
: Merkur beats Sosias with a stick). However, the capacity of the | 
| actor to step out of character, to “fall from the role,” is crucial 
: to the performance of epic theater, for there must be a dialecti- 
| cal relationship between the human body and the part played. 
: The actor must perform the role in such a way as to alert the 
: reader/spectator to the difference between the role and the 
| performance. In other words Brecht’s dramaturgy attempts to 
| overcome or incorporate the otherwise “restlose Verwandlung” 
| of the actor into the portrayed character (Brecht 16: 622-623). 
| The transformation without remainder known from convention- 
| al dramaturgy endangers the resistance to Einfiihlung or | 

identification between the thought process of the performance 
| and the public. The nature of this mediation is crucial, as is : 
! the role of the actor as actor, who is not self-same and identi- : 
| cal with the part played. The nature of the persuasion lies, 
: therefore, not in perfect but imperfect identity, i.e., in the | 
! recognition of difference. 
2 What is the nature of this difference in performance? And 
| what constitutes the political moment of consciousness? In the 
: second essay on epic theater, specifically in the subsection on 
| the actor, Benjamin writes: 

: ...Der Schauspieler soll sich die Méglichkeit vorbehalten, | 
: mit Kunst aus der Rolle zu fallen. Er soll es sich, im : 
| gegebenen Moment, nicht nehmen lassen, den (tiber seinen | 
| _ Part) Nachdenkenden vorzumachen. Mit Unrecht wiirde 
| man sich im solchem Moment an die romantische Ironie 
. erinnert fiihlen, wie zum Beispiel Tieck sie im Gestiefelten | 
: Kater handhabt. Diese hat kein Lehrziel; sie weist im 

- Grunde nur die philosophische Informiertheit des Autors | 
| aus, dem beim Sttickeschreiben immer gegenwéartig bleibt: 
: Die Welt mag am Ende wohl auch ein Theater sein. 
2 (Benjamin II.2: 538) 

| 220



: | | - Patricia Anne Simpson 

| What is the actor producing? How is the performance perform- 
ing more than itself? The remainder of the quotient between | 

a the actor who is conscious of acting a role and the audience | 

who falls into the consciousness of the performance’s artificiali- a 
ty leads to self-consciousness on both their parts. If we look 
beyond Benjamin’s pedagogical and ideological persuasion, how 

| can we distinguish between epic theater and the romantic 
, stage? If we go beyond the doctrinaire concerns of consistence Be 

_ within Marxist theory, what is left in the above passage to 
- maintain a firm dividing line between the parabasis or | | 

_ sustained irony of, for example, Tieck’s Gestiefelter Kater and _ 

en the interruptive moments of the literarized, epic stage? The | 
~ answer lies in the meaning of the verb handhaben. In the : | 
above quotation Benjamin describes Tieck’s use of irony in 

| these terms. Brecht associates this verbal designation—not 
accidentally—with the dialectic. | ca | : 

| Perhaps it would be more productive to ask the question in | 
ees ~ another way. What are the possible points of intersection of __ 

these two theaters? We could, for example, look to Kleist, to 
the play referred to above, to the essay on the marionette 

nak theater as examples of a dramaturgy based on the body, the | 
abuse of the body and the actor controlled as a kind of neutral 
quantity. We could recall the vertiginous relationship between | | 

; | the appearance and the artificial reality, heightened by the _ 
| trope of irony, in Tieck’s more popular plays, full of rampant 

| subjectivity which Hegel derided as an abuse of the audience © | 
in his Vorlesungen iiber die Asthetik. What prompts Benjamin 
to exempt Brecht from his own status of standing among the 
philosophically, perhaps ideologically, informed? The romantic | 

| stage, he insists, has no pedagogical function. ca . 
| Peter Szondi sets up the opposition between Hegel’s | 
descriptions of drama and Brecht’s epic theater: ; 

| Weil der handelnde Mensch nurmehr Gegenstand des ~ 
Theaters ist, kann tiber ihn hinausgegangen und nach den | 

- Bewegegriinden seines Handelns gefragt werden. Das 
Drama zeigt Hegel zufolge[*] nur, was sich in der Tat des | 
Helden aus dessen Subjektivitat objektiviert und aus der 

| Objektivitaét subjektiviert. Im Epischen Theater wird 
_ dagegen, seiner wissenschaftlich-soziologischen Intention 

- - entsprechend, auf den gesellschaftlichen “Unterbau” der 
Taten in dessen dinglicher Entfremdung reflektiert. 
(Szondi 118) | | 

| | 221



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

Szondi, like Benjamin, points to the capacity of epic theater to 

break through or down the “fourth wall,” that wall between the 
audience and the performance, and in so doing, to eradicate 

| the illusion of reality on stage. The realignment of the subject- 
| object relationship on-stage parallels that off-stage. The moti- 
! vations for action are thus transferred to the audience, who is 
: supposed to witness the infrastructure revealed, reconstructed 
| and rationalized before its eyes. If this process is to be distin- 
i guished from that of the romantic stage, specifically from 
! romantic irony and the trope of parabasis, it is necessary to 
| look closely at Brecht’s descriptions of how the stage initiates 
i and enacts cognition. This imperative mediation, implying both 
| production and citation, brings us to the relationship between 
, dialectics and deconstruction. 

: According to Michael Ryan’s Marxism and Deconstruction, 
“Both negative dialectics and deconstruction are immanent 

: critiques of philosophies of identity and transcendence (Ryan 
! 73: see also Tatlow 27). This “critical articulation” itself opens 
| a view to the theoretical basis of Marxism and deconstruction, 
: the former a political, the latter a philosophical critique of the 
| relationship between the worlds of reference and representa- | 
| tion. However, there is no mention of the philosophical : 
/ instability of the subject, which is never present in deconstruc- 2 

| tion. Deconstruction is itself a critical concept at work in , 
: language. Like dialectics, it produces traces of its own produc- 

: tion but, unlike dialectics, it is indifferent to the “presence” of | 
the “subject,” just as language is indifferent to the speaking : 

: subject, though the speaking subject is not indifferent to 
: language. Further, the dialectic produces totalities and reveals 
| itself at the moments it destroys that which it cannot incorpo- : 
: rate (Nagele 122), whereas deconstruction produces the | 
| supplements to failed totalities. The nature of these produc- 
| tions is clearly different. The subject’s recuperation and 
| erasure seem irreconcilable. The Brechtian theory of the : 
| dramatic subject may provide the reconciliation. 
| In order to examine more closely the relationship between 
| dialectics and deconstruction, I would like to foreground the 
: passages from this dialogue/drama, from the staged interpreta- 
| tion of Der Hofmeister and from the essay, “Die Dialektik auf 
! dem Theater.” I will argue that Brecht intentionally revises the 

specifially performative language of Lenz’s original in his own 
“citation” and replaces the promissory power of language with | 
yet another model dependent on the understanding of authori- 

! ty. In short, Brecht’s interpretation of the predecessor play 

: 222 | 
| , 
|



Patricia Anne Simpson | 

turns on the shift from language to class control. The bour- 
geosie have power precisely because they control speech and 
writing. The staging of pedagogy, interpreted and historicized 

| in the prologue and epilogue, indict the relationship between 
“performing,” persuading and power. The polysemy of Gestus 
sets the dialectic “in motion.” Finally, I will focus on the 
rhetoric of the dialectic in the two essays and what it means 
in rhetorical terms to have the dialectic at hand. 

The epistemology of the stage is the focus of the Messing- 
kauf’s loosely constructed dialogues, themselves a performance 
of language. Brecht posits an allegorical cast of characters: the 
Philosopher, the Actor, the Actress, the Dramaturg, the 
Technician, who over a series of four nights philosophize 
together about the theater. This is theory staged, theater 
philosophized, language performed. The tensions that emerge 
between the philosopher and his discussion partners can be 
attributed to his own tendency toward ideological critique. 

What is the philosopher doing “on stage” in the first place? In 

| the first night, the Dramaturg responds to the Philosopher’s 
comments on the nature of his specific interest in the theater, 
namely, the imitation of human relationships and conditions: 
“Das wiirde heiBen, da8 du uns fiir schlechte Kiinstler haltst, 
denn unsere Kunst besteht darin, unsern Nachahmungen den 
Stempel der Wahrhaftigkeit zu verleihen” (Brecht 16: 504). 
The Philosopher refutes this claim, but the expression used in 
both cases presents a problem. This “stamp of truthfulness” 
suggests that the “truth” as such cannot be represented in an 
unmediated way on the stage or elsewhere. On the other hand, 

| one thing continues to disturb the Philosopher: “Ich glaube, es 
ist das, da8 ich das Richtige vom Falschen bei euch nicht rich- 
tig unterscheiden kann” (Brecht 16: 510). Consistent with his 
dedication to new theater, the Philosopher insists on the differ- 
ence or the cognitive capacity to decide between the real and 
the artificial, the right and the wrong. Implicit is the problem 
of perception, the status of the perfect imitation, which invokes 
an argument familiar from eighteenth-century aesthetics. The 
“perfect” copy has the effect of erasing the original or rendering 
it unnecessary. The Philosopher, consistent with his theory of 
breaking down the “fourth wall,” as in Chinese theater, argues 
for a creation of consciousness for difference. The capacity to 
make decisions, to be persuaded by the performance, seems 
contingent on the cognition of difference. | . 

The ability to cognize difference between the stage and 
society calls attention to the theater, the stage, as a model. 

223



| The Other Brecht I { Der andere Brecht I 

| The comparison drawn in this play is that of the natural 
scientist conducting an experiment. The play is a “position” in 

| the sense of a model. The performance posits a relationship 
| between itself and the audience, mediated not only by words 
| but by gestures and ultimately by actors. The question 
| _ persists: how is the mediation achieved? The Actor in the 

play—about actors in plays—explains the effect with a violent 
| : word: What the Philosopher describes as the “Kunst des 
; Glaubenmachens” (Brecht 16: 505), the Actor supplements: 
: “Um die Menschen mit Leidenschaften und Gefiihlen zu 
: erfillen, um sie aus ihrem Alltag und ihren Vorfallen heraus- 
| zureiBen” (Brecht 16: 505-506). One could almost introduce a 
| psychoanalytic vocabulary of transference (also a means of 
| persuasion) to account for the relationship between the public 
| and the performance. The Actor offers a metaphor by way of , 
| explanation: “Die Vorfille sind da sozusagen das Geriist, an | 

dem wir unsere Kunst ausiiben, das Sprungbrett, das wir 
| bentitzen” (Brecht 16: 506). The imitated incidents provide the | 
| scaffolding, the spring-board for the art of acting. These two 
: figures seem to represent the dialectic “at rest” and “in motion” | 
/ | respectively. There is a tension between the two examples, if 
: one considers the intended stability of scaffolding and the 
| mobile force of a spring-board. Such is the function of the | 
: stage: to be a stable frame on which to hang the experiential | 
i world and to provide a trajectory of thought between the _ 
| staged events and the everyday. The purpose, in any case, with | 
2 the implied violence of displacement is to rip the spectator out | 
: of life. In order to achieve this end, the Actor confesses to the , 
| specific need, “...unsere Gefiihle und Leidenschaften [zu] 
| mobilisieren” (Brecht 16: 506). The military mobilization of 
: feelings and passions belongs to the Actor’s repertoire of : 
! persuasion. This amounts to a figurative declaration of war | 
: between the actor and the public. oS : 
| The actor, therefore, is caught in the middle of the media- | 
| tion: while gesture, posture and re-cited text must appear | 

convincing, none can nor should persuade totally. The sense- 
| - perception of the audience must not achieve realism, since too . 

| much realism defeats the resistance to Einfiihlung.* The | 
| Philosopher locates the cognitive capacity in the Blick: | 

| Realistisch geschildert, mu8 sie [die Figur] sich mit den : 
| Geschehnissen andern, was sie fiir die Einfiihlung zu 
! unstet macht, und sie mu8 mit begrenzter Blickweite | 

| ausgestattet sein, was zur Folge haben mu&, da8 ihr 

| 224 : 
|



Patricia Anne Simpson . 

Standpunkt auch dem Zuschauer zu wenig Rundblick | 

gewahrt. (Brecht 16: 520) , 

The key to cognition in the phenomenal art of the stage (in the | 
sense of visible, moving) is controlling the view. The “limited 
scope” of the figure also limits the range of the audience. The 
lack of total vision is crucial to realistic realism. The gesture : 

| bears the burden of this partial vision. __ 
| _ Further, the Philosopher echoes the assertion that the 

theory behind theater must be made visible in ways even 
| photography cannot achieve: | | 

...DaB die Realitat auf dem Theater wiedererkannt wird, 
| ist nur eine der Aufgaben des echten Realismus. Sie muB 

| aber auch noch durchschaut werden. Es miissen die Ge- 
ae setze sichtbar werden, welche den Ablauf der Prozesse des | 

- Lebens beherrschen. Diese Gesetze sind nicht auf Photo- 
| graphien sichtbar. Sie sind aber auch nicht sichtbar, wenn 

der Zuschauer nur das Auge oder das Herz einer in diese 
Prozesse verwickelten Person borgt. (Brecht 16: 520) | 

“Real” realism must be recognized as artificial realism, that is, | 
as a trope of representation that relies on the apparent | 
resemblance to the referential, experiential world. The Philoso- 
pher expects that through a cognitive process the invisible 

- becomes visible, that the laws of life be “seen.” The reading of | 
| realism exceeds the sense-certainty of the spectator’s eye or 

heart. Neither vision nor empathy suffice for the spectator to 
| understand the performed role and beyond. | 

, This definition of real realism locates the actor at the 
center of the cognitive process. The self-consciousness of the 

| | actor as an actor being observed provides, as does theater 
| itself, a model. In other words, the pedagogical bottom-line _ 

relies on the status of the character’s exemplarity. The gesture © | 
as an operative mode is the key to the consciousness of the 

| performance. The actor is a model (“Vorbild”) for the average 
| viewer’s daily life: “Der einzelne hat ungeheure Vorteile von 

dem BewuBtsein, betrachtet zu werden, und auch die Gesell- 
schaft hat davon nur Vorteile” (Brecht 16: 573). The self- 
consciousness of observation introduces a form of social control, 
the model (“Vorbild”) extends advantages (“Vorteile”) from the 

| individual to society. Though today this assertion may have © 
sinister overtones, the point is that the seeing subject must see 
itself as an object. The virtues of being seen will return in the 
excerpt examined from Der Hofmeister. | | 

225 |



| | 
The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| The cognitive process, then, relies on the capacity not to | 
| empathize but to think a certain way. Specifically the Philoso- , 
: pher outlines the necessity of abstract thought in the transfer- 
: ence of the performed model to the activated spectator. In an 
| explanation of abstrahieren, the allegorizing of the self into a 
| staged character, the spectator is presumed to ask: 

| Der Zuschauer kann um so leichter abstrahieren (Lear 
| | handelt so, handle ich so?), je konkreter ein Fall ihm 
| vorgestellt wird. Ein ganz besonderer Vater kann der 
| allgemeinste Vater sein. Die Besonderheit ist ein Merkmal 
| des Allgemeinen. Man trifft ganz allgemein Besonderes. 
| (Brecht 16: 614) 

| This assertion would be unthinkable without the dialectical 
| relationship between the specific and the general, and the 
| cognitive process is one based on the allegorical imperative of 
: abstraction. The comparison of the spectator to Lear must pass 

! through the linguistic process of interpretation. The epistemol- 
| ogy of this particular trope (allegory) constitutes the mediation 
| between the performance of the play and the audience, trans- 
| formed by thought, by interpreting figurative language, into 
| social players. The hermeneutic of the spectacle is thus set in 

: motion, and cognition is performed in the comparison between | 

: the individual and the “Vorbild,” in this example, Lear. In the 
| _ larger context of my argument Marxist persuasion is contin- | 
| gent upon deconstruction: the reading of the critical principle : 
| within language that leads to the disarticulation of the text 
| from the context. The theory of citation, of quotability, becomes 
| the common ground of the political and philosophical critiques 
| of identity and transcendence respectively. 

| The Philosopher articulates again the comparison between . 
i the actor’s art and the representational mode of theater. By 
| way of comparison, by way of tropology, he redefines the play 
| of the play as its own means of representation: 

| Die Schauspielkunst gehért zu den elementaren gesell- 
: schaftlichen Kraften, sie beruht auf einem unmittelbaren 
| gesellschaftlichen Vermégen, einer Lust der Menschen in 
! Gesellschaft, sie ist wie die Sprache selber, sie ist eine 
: Sprache fiir sich. (Brecht 16: 648) 

| The shift from simile to metaphor marks a larger shift from 
| figural to literal reading. The basis, of course, of the actor’s 

| 226



Patricia Anne Simpson 

trade is grounded in society. First, acting is “like” language 
itself and in sequence it is language for itself. This shift 
radically revises the relationship between the stage and 

society. However, the Sprache here that acting constitutes is 

. used metaphorically. Language, then, is the only adequate 

metaphor to “perform” the displacement of language (text) by | 

acting/quoting (Gestus). The shift is away from the fore- 

grounded language of the text to the performance. Still, 

language continues to perform. 
Brecht hereby realigns the relationship between figurative 

language, a substitutive economy without end, and shifts to a 

performative model that performs cognition. This doubling of 

language is evident in the Brechtian version of Der Hofmeister - 

in which Brecht thematizes the stage as locus of instruction in 

a specifically German context. The play operates on several 

levels of citation: first, the entire play is a citation of sorts 

from J.M.R. Lenz’s “original” version; second, the characters in 

the play “cite” previous literary texts which lead to their re- 

spective downfalls; finally, the text’s citationality controls the 

actors speaking the roles. In rehearsals Brecht instructed his 

actors to speak as if they were quoting the roles each played 

(Willett 155). Language is itself performed. However, Brecht 

adds an element of social control/class consciousness to the 

performance of performative language which articulates a 

critique of the play’s pedagogy. : 

The crucial moment at the beginning of the play, in which 

Gustchen and Fritz swear an oath to be faithful to each other 

in anticipation of their pending separation, is overturned by 

authority. Their words echo those of Romeo and Juliet, Her- 

| mann and Thusnelda; they are swearing under the influence 

of literature. The act of swearing an oath, of performing 
language, is taken seriously in Lenz’s version of the play. 

| Geheimer Rat von Berg enters, overhears the performance, 
recognizes it as such and goes into detail about the solemnity 

| of making a promise, emphasizing the difference between 

child’s play (“Kinderspiel”) and an oath (Lenz II: 22). The star- 
crossed, tongue-tied lovers are forbidden to write to each other, 
allowed a brief embrace in the presence of the Geheimer Rat 

and then they part. 
In Brecht’s adaptation the oath’s significative force and the 

Geheimer Rat’s objection is transfered from the linguistic to 
| the social sphere. Brecht’s version contains no such delibera- 

tion on the deep implications of oath-taking. Rather, the 
| Geheimer Rat puts a political spin on the prohibition to write: 

| 227



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

: Kein anderer Brief zwischen euch geschrieben als ein 
| offener! Ists versprochen? Fritz und Gustchen nicken. Der 

Gedank ist frei, aber Geschriebenes wird zensurieret! Jetzo 
| nehmt Abschied, in meiner Gegenwart—und, aus eigenem 
| Antrieb, nichts, was nicht in Gegenwart von Zeugen 
| stattfinden kann! Fritz macht zu Gustchen ein Kompli- 
2 ment, Gustchen zu Fritz einen Knicks. (Brecht 6: 2339) 

The obvious reading of this scene involves the introduction of 

| higher authority and social control, the need for witnesses. If 
thoughts cannot be controlled, written traces can and will be 

| subject to censorship. Fritz’ and Gustchen’s embrace is revised 
: into separate, stylized, gender-specific gestures. However, the 

— Geheimer Rat in Brecht’s version is caught in a contradiction: 
| he forbids Fritz and Gustchen from taking oaths, yet in the : 
| next breath he asks them to make a promise. Brecht clearly : 

has other plans for his own incarnation of the Geheimer Rat, | 
| but in this particular moment the performance of language is 
! beyond the control of the intended performance. Language per- 
2 forms itself. It performs its own silent substratum of meaning. 
| It is itself dialectical. The forbidden promise is replaced with 
| a promise to authority. One performative replaces the other, 
: shifting the force away from the linguistic utterance onto the : 
: content of the promise and the controlling witness, the Gehei- 

mer Rat (Haffner 42ff.). The performance of language, then, | 
: | must be socially guaranteed in Brecht’s dialectical theater. | 
| In his analysis of Brecht’s gestisch dialectical theater 
| Brooker characterizes body language as follows: | 

! What is entailed in Gestus, then, is the analysis of an 
i underlying (and internally contradictory) social content, : 

the third-person “quotation” or miming of this content and : 
: the undisguised “knotting together” of a series of social ! 

| gests in an episodic but progressive and educative narra- 
| tive. As the name for a repertoire of (self) distancing effects 
| in speech and action, movement and grouping on stage, 
| choral report and the commentary of song, music, cos- 
! tumes, titles and sets, Gestus was designed to simplify this 
, narrative of social attitudes and relationships, to make 
: what Brecht called the all important “story” element of the 
| epic theatre, immediately accessible and _ intelligible. 
| (Brooker 51) 

| In a larger sense Brecht’s use of prior literary material consti- 
: tutes an extended act of quotation. The authority of language 

i 228 | | |



| an - Patricia Anne Simpson 

is derived in this instance and in his use of Antigone and _ 

Coriolan as a historicization of literary material. The emphasis 

a is on the social content of the smallest Gestus to the larger 

| ~ citation of an entire literary work. Unlike Hegel’s deliberations _ 

: on tragic figures, Brecht’s thought on theater forbid the actor 7 

to portray a character as “ethical substance” or self-same and | 

identical. The residual self, the remainder of the interpersonal | | 

) - quotient of actor and character sets the dialectic in motion. 

- Handhabe: Veranlassung, Méglichkeit, Beweis...  _ | 

_handhaben: etwas mit der Hand richtig gebrauchen... eine 

Sache zweckentsprechend verwenden... wes | 

- “Uberall, wo es auf das Erkennen der Realitét ankommt, | 

mtissen wir lernen, die Dialektik zu handhaben.” | 
| Brecht, “Notizen tiber die Dialektik auf dem Theater” | 

| What does it mean for the stage: “...die Dialektik zu 

handhaben”? From the “Dialektik im Stillstand” (Brecht 16: 
530) as tableau to the re-cognition of reality the dialectic is the 

| cognitive tool of viewing theater. The difference, emphasized in - 

‘Der Messingkauf, between reading as a solitary activity and 

the stage as collective cognition meets in the hand, presentin > 

| | stems of “Handlung,” “handeln,” “handhaben”: the hand that 
writes, the hand that gestures, the hand that seduces, the 

| hand that castrates (in the Hofmeister). The dialectic is the 

- cutting tool that makes incisions and decisions. The final 

| example of having a “hand” on the dialectic occurs in Der 

Messingkauf in a passage put in the mouth of the Philosopher: 

| Wir hantieren hier mit einer Goldwaage, in abgemessenen 

Bewegungen, mit Eleganz, gleichgiiltig, wie sehr uns der 

| -_ Boden unter den FiiRen brennen mag.... Wir beschaftigen 

uns aber mit dem Theater, gerade weil wir ein Mittel | 

- _bereiten wollen, unsere Angelegenheiten zu betreiben, auch © 

| damit. Aber die Dringlichkeit unserer Lage darf uns nicht | 

_ das Mittel, dessen wir uns bedienen wollen, zerstéren 

| lassen. Hast hilft ja nicht, wo Eile not tut. Dem Chirurgen, 
dem schwere Verantwortung aufgebiirdet ist, mu das 
kleine Messer doch leicht in der Hand liegen. Die Welt ist 

| - gewi® aus den Fugen, nur durch gewaltige Bewegungen ~ 

kann alles eingerenkt werden. Aber es kann unter man- | 

chen Instrumenten, die dem dienen, ein diinnes, zerbrech- | 

| | _ liches sein, das leichte Handhabung beansprucht. (Brecht 

- 16: 643) a a . | | 

| | 229



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| Theater and art in general are forms of production: the artist 
produces himself (Brecht 16: 645), the artist is responsible for 

| the production of consciousness (“...da8 im Kiinstler der 
| Mensch sich produziert, daB es Kunst ist, wenn der Mensch 
! sich produziert” [Brecht 16: 645]). In this excerpt from the 

Philospher’s conclusions about the relationship between 
political context and text he produces two metaphors of 

| production. The gold scale represents the activity of artistic 
2 production, specifically the theater; and the surgeon, who must 
: exercise “leichte Handhabung” in order to cut with a delicate 
| knife. The Philosopher sets up a figural equivalence between 
: the theater, the act of judgment implied by the allegory of the 
: scale and the delicate operation of the surgeon. Like the 
: surgeon with his instrument, so must the theater producer 
| “operate” with the dialectic. The means of the production of 
: meaning, finally, relies exclusively on having the dialectic at 
| hand. The cognitive capacity to “read” body language, to | 

| allegorize the concrete detail to the abstract condition, to : 
| produce as a process of witnessing production, each turns on 
| the capacity to literalize the figural pedagogy both posited and 
| positioned on stage. The Gestus is quotable only in the act of 
| quotation. This final act of quotation implies a history, 
| conscious of the act of quoting as well as of the act of reading. 
| The latter calibrates the relationship between the dialectic of 
: the stage and society, the text in a collective context. | 

| NOTES 

: * In this paper, I try to extend the argument put forth in Michael 
| Ryan’s “critical articulation” of Marxism and deconstruction to include 
| Brecht and Benjamin. I respect Ryan’s point: “Millions have been 
! killed because they were marxists; no one will be obliged to die 

because s/he is a deconstructionist” (1). However, I would argue that 
: no one can be a “deconstructionist,” since deconstruction is itself a 
| critical concept present in language. I attempt, instead, not to turn 
| deconstruction into a political philosophy, but to read the relationship 
| between language and political authority in Brecht. | 

: * Benjamin’s response to Brecht’s theory of the citable gesture as put 
| forth in the Geschichten vom Herrn Keuner, and the subsequent 
| distinction between this citationality and plagiarism are found in his 
! _ “Bert Brecht” (Benjamin II.2: 660ff.). See also Miller, Brecht Kom- 
| mentar, 119ff. 

| 230 !



Patricia Anne Simpson 

8 My rehistoricizing of the relationship between Marxism and 
deconstruction frames the indebtedness of both cognitive, critical 
theories to Hegel. Miller’s essay articulates this relationship in terms 
of “Ideologiekritik” and the role of art: “Kunst erscheint also als | 
Steigerung der Wirklichkeit im Hinblick aufihre dialektische Qualitat 
(Denken und Handeln!). Das ist eine praktikable Definition, die 
gleichwohl bewuBt formal bleibt” (66). I would like to revise the 
concept of ideology in this context to include de Man’s definition: 

_ “What we call ideology is precisely the confusion of linguistic with 
natural reality, of reference with phenomenalism” (11), for Brecht’s 
persuasion relies precisely on the consciousness of this difference. 

4 The dangers of complete identification with the spectacle are 
underscored in the section “Uber die Theatralik des Faschismus” 
(Brecht 16: 558ff.). Here Brecht raises the theatrical stakes by 
employing the same language to describe dramaturgical attempts to 
persuade and Hitler’s co-optation of these methods (identification, 
rhetorical persuasion, exemplarity) to deceive. 

231



| 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

: WORKS CITED 

Benjamin, Walter. Gesammelte Schriften. 12 vols. Frankfurt/M.: 
! Suhrkamp, 1980. 
: Brecht, Bertolt. Gesammelte Werke. 20 vols. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 
| 1967. | 
| Brooker, Peter. Bertolt Brecht. Dialectics, Poetry, Politics. London: : 
| Croom Helm, 1988. | | 
| Grimm, Reinhold. Brecht und Nietzsche oder Gestiéndnisse eines : 
: Dichters. Fiinf Essays und ein Bruchstiick. Frankfurt/M:: | 
: Suhrkamp, 1979. ) 
| Claas, Herbert. Die politische Asthetik Bertolt Brechts von Baal zum | 
| Caesar. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1977. _ 
| De Man, Paul. “The Resistance to Theory.” The Resistance to Theory. | 
| Minneapolis: University of Minnesota, 1986. 3-20. | 
| Derrida, Jacques. “The Theater of Cruelty and the Closure of Repre- 
/ sentation.” Writing and Difference. Trans. Alan Bass. Chicago: 
| University of Chicago, 1978. 232-250. 
| Grathoff, Dirk. “Literarhistorische Ungleichzeitigkeiten: Der Hof- 
| meister von Lenz zu Brecht—Ein Rickschritt im Fortschritt.” 
: Studien zur Asthetik und Literaturgeschichte der Kunstperiode. 
| Ed. Dirk Grathoff. Frankfurt/M.: Peter Lang, 1985. 163-207. | 
| Haffner, Herbert. Lenz. Der Hofmeister. Die Soldaten. Mit Brechts 
| “Hofmeister”-Bearbeitung und Materialien. Munich: R. Olden- | 
| bourg, 1979. 

Heyse. Fremdwérterbuch. Hannover/Leipzig: Hahnsche Buchhand- 
: lung, 1910. | 
: Lenz, Jakob Michael Reinhold. Werke und Schriften. 2 vols. Stuttgart: | 
| Henry Goverts, 1967. | 
: Miller, Klaus-Detlev. Brecht-Kommentar. Zur erzdhlenden Prosa. | 
: Munich: Winkler Verlag, 1980. | 
! . “Der Philosoph auf dem Theater. Ideologie- 
: kritik und ‘Linksabweichung’ in Bertolt Brechts Messingkauf.” 
| Text und Kritik. Ed. Ludwig Arnold. Munich: Boorberg, 1972. 
| Nagele, Rainer. “Brecht’s Theater of Cruelty.” Reading After Freud. 
| Essays on Goethe, Hélderlin, Habermas, Nietzsche, Brecht, Celan, : 
| and Freud. New York: Columbia University Press, 1987. 

| Ryan, Michael. Marxism and Deconstruction. A Critical Articulation. 
| Baltimore/London: Johns Hopkins University, 1982. 
: Szondi, Peter. Theorie des modernen Dramas (1880-1950). Frank- | 
! furt/M.: Suhrkamp, 1981. 

: Willett, John. The Theatre of Bertolt Brecht. A Study from Eight 
i Aspects. London: Methuen, 1959. 

| 232



y , * ; a 

. ™ A #, \¢ b 2 { So Ae | 
: . - * . ap ; 

: : ° » x ee La 

Noe, * ys m a | . 

‘oy RN 
fe e RY 7 

| — ar WS | | \\ . SY | | 
| we y ’ . 

yr» & Wy 
t mek \ 

| | vu. 0 —_ <a R 7 

| 0 £ VRE | | 
CR i SaaS | 

. - an AS rats ie >» tp 

° 7 (FPN IS IFT ER | 

— A WSS oa 

. --==SASSSSno  & | 
7 . Re = BSS oN 

5 ~ » , - ae Ys SS ATES - * | ro a” . . ‘s = BONES a . 

7 Se" Pa Des ERNIE. , | Rae ae Aes S 
y > > ‘ we SS SN | 

_- > ~ LS LF > SS 

=) ’ ° Gr -§} 4 Me oD — 
; ao . . “ens Uv ra) SS < ws. » | 

aa 2. pr at wt re *4 
a _ wey, Fy a -8 “fr x 
a 4 <A 2 x. 2 ™% oe , & ce 

7 & 62 29° ey) | 

| SSS ees 3 Yee | See OO NS SN ee 
WSS, 2? Ce Ria? 
Sa ah Oo. . a Ade enn : eee” , 

- See s > > ~~ el es Oo , 
OX) ee Se oo 

” - . ia 

Hannelore Teutsch, Untitled III (1992) 

| co : 233



| 

The Other Brecht I | Der andere BrechtI 

| Heterphonie als Kritik: Brecht, Miller und Radio Fatzer 
: Brechts Radiotheorie schwankt zwischen einer utopischen Vision des 
! Radios als eines demokratischen Kommunikationsinstruments und 
! einer autoritéren Interpretation dieser Vision, die den Kommunika- 

| tionsapparat als eine Disziplinarmaschine darstellt. Millers Radio- 
praxis greift—sehr anschaulich in seiner Fassung von Brechts Fatzer- 

: fragment—die “Beschranktheit” zentralisierter kultureller Institutio- 
nen an. Anstelle einer Disziplinarmaschine fiihrt Radio Fatzer seinen 

| Zuhérern eine “asoziale” Figur vor, deren anarchisch, anarchistische 
| Haltung das respektheischende Pathos der historischen Gestalt auf- 

lést. Zunadchst fiir ein Publikum konzipiert, fiir das das Soziale nur 
| indirekt “beherrschbar” war, enthadlt das Radiostiick mit seiner aso- 
: zialen Heterophonie einerseits Kritik am gegenwartigen “real existie- 

renden Sozialismus” und stellt andererseits zugleich die Autoritat 
| dessen Antagonisten, die des neuen deutschen Staates, in Frage. | 

: L’hétérophonie comme critique: Brecht, Miiller et la Radio | 
| Fatzer | 

| _ La théorie de la radio chez Brecht oscille entre une vision utopique de | 
: la radio comme appareil démocratique de communication et l’interpré- | 
| tation autoritaire d’une vision qui concoit l’appareil de communication | 
: comme machine disciplinaire. La pratique de la radio chez Miller, 
| telle qu’illustre sa version du Fatzerfragment de Brecht, s’en prend & 

| la nature “imbécile” des institutions culturelles centralisées. Au lieu 
| d’une machine disciplinaire, la Radio Fatzer offre & ses auditeurs un : 
: personnage asocial dont le geste anarchique et anarchiste défait le | 

pathos autoritaire de la figure historique. Produit destiné en premier 
; lieu 4 un auditoire aux yeux de qui le social n’était que tangentielle- | 
| ment fonctionnel (dans le sens de Brecht), l’"hétérophonie asociale de 
| cette piéce radiophonique présente une critique du “socialisme réel 
| existant” en méme temps qu'elle met en question |’autorité de son 
| adversaire, le nouvel Etat allemand. : 

La heterofonia como critica: Brecht, Muller y Radio Faizer | 
! La teorfa radial de Brecht vascila entre una visién utépica de la radio 
! como aparato democratico de comunicacién y la interpretacién autori- 

| taria de esa visién que representa el aparato de la comunicacién como 
| una maquina disciplinaria. La practica radial de Muller, tal como esta : 
| ejemplificada en su versién de Fatzerfragment de Brecht, confronta la 
| naturaleza “imbécil” de las instituciones culturales centralizadas. En 
| lugar de una maquina disciplinaria, Radio Fatzer les presenta a sus | 

2 oyentes una figura asocial cuyo gesto andrquico, anarquista, deshace | 
: el pathos autoritario del personaje histérico. Producido inicialmente 

| para un publico para el cual lo social era “manejable” sédlo indirecta- 
! mente (en el sentido brechtiano), la heterofonfa asocial de esta radio- 
| teatro ofrece una critica del “socialismo actualmente existente,” al 

: mismo tiempo que desaffa la autoridad de su antagonista, el nuevo 
| estado aleman. 

| | 234 

|



Heterophony as Critique. Brecht, Miller and 
Radio Faizer' | 

| Loren Kruger 
; 

In “Keuner + Fatzer,” a lecture presented to the Inter- 
national Brecht Society in 1979, ten years before the fall of 
“actually existing socialism,” Heiner Miller pointed to an odd 
but persistent link made by Brecht between the fragments on 
the “fall of the egoist Fatzer” and the unfinished Biisching/ 
Garbe project on the exemplary GDR worker.’ Miller men- 
tions this connection to highlight a signal contradiction in GDR 
cultural policy which Brecht himself embodies. The revolution- | 

| ary marxist, Miller argued, is frozen in the figure of the 
socialist functionary: the “father figure” is cast in cement by 
“socialist cultural policies” (20). In particular, the emancipatory 
potential of new technologies, especially media technologies, is — 

_ stymied by the “imbecility of the media.” A paternalistic, top- 
down apparatus of functionaries leaves no room for any critical 
“refunctioning” of the media or the message. 

; Against these “petrified conditions,” Miiller invokes 
Brecht’s Fatzermaterial as a gesture of research and self- 
understanding, but also as an unpredictable and dangerous 
moment of anarchy which might puncture the effigy of the 

- “Staat der Sekretdre.” The experimental, even egotistical, _ 
character of Brecht’s treatment of moments in the life of | 
Fatzer, the Great War deserter, constitutes for Miller an _ 
unpredictable eruption in the flawless image of the model 
state. The asocial protagonist is one who refuses to align 
himself with any collective. Moreover, his fall resists inscrip- 

| tion as a deterrent (“Abschrecken”) in which authoritative 
| commentary (including Brecht’s) could explain (away) the 

| anarchist as a socialist lesson in the social consequences of 
asocial behavior. In Miiller’s view the anarchist moment in the 

| Fatzer project challenges the authoritarian moment in Brecht’s 
theoretical practice. | 

| Brecht’s own reflections on the “representation of the 
asocial” and its use to a revolutionary state are decidedly 

-ambivalent. On the one hand, he invokes the emancipatory _ 
potential of the egoist who “makes himself”: Fatzer, like Baal, 
is a provocation, challenging us to critically represent a 
character who “honors things as they are.” On the other, he 
stresses the value of the asocial protagonist as deterrent or



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

negative model and argues that a lesson is to be learned from 
! the fall of the egoist: be useful to the state.* In this scenario 
| the asocial figure is made useful by being harnessed to the 
| “groBe Produktion” of the social(ist) State. This ambivalence is 
| contained in part by the Leninist paradox of Brecht’s late 

Weimar period in which the Lehrstiicke articulated both 
| militant collective discipline and the emancipation of audience 
| members as participants in the drama of social transformation. 
| It returns in the GDR Au/fobau years to trouble the disciplinary 
! cohesion of the teacherly attitude Brecht deemed necessary for 
| the national consciousness-raising of audiences whose collective 
| experience as Nazi subalterns had, in his view, left them not 
| so much critically “asocial” as “depraved.”* 
| Notwithstanding his private doubts about SED methods of | 
: indoctrination (suggested in the Buckower Elegien by the | 
| image of the Prussian eagle feeding its young), Brecht’s explicit 
| commitment to the “groBe Ordnung” to be instituted through 
i this “groBe Pidagogik” threatens, as Miiller suggests, to absorb 
| the egoist seeker into the socialist functionary. The Biisching / : 
| Garbe project, Brecht’s unfinished attempt at dramatizing the 
7 contemporary socialist production, hero returns to the problem | 
| implicit in the Fatzer fragments: the contradiction between the 
: figure of an individual, potentially anarchic experimenter and 
: the organic intellectuals (in Gramsci’s sense of those contribut- : 
! ing to the institution of hegemony) demanded by the embryonic 
! socialist state.° Desire is short-circuited by discipline masquer- 
| ading as fulfillment, and the emancipatory promise of the | 
i “groBe Produktion” to socialize not only productive labor but 
2 also the stubborn egoism of individuals (AJ 1: 185) is held hos- 
: tage by the “groBe Ordnung” of the “actual socialist” State.® 
| Although Faizer, unlike Biisching /Garbe, does not directly ad- 
| dress this crisis in socialism, it shares with Garbe a reflection 
| on socialism’s failure to socialize the asocial individual. | 
| The tensions between socialized production and individual | 
| whim, discipline and desire, which reaches crisis for Brecht in 
! the Garbe project, emerge already in his Radiotheorie of the 
: late 1920s. Conceived at about the same time as the Fatzer : 
i fragments and the Lehrstiicke (1929-30), Brecht’s notes on the ! 
| medium turn on the crucial distinction between radio as a 
: functional means of broadcasting or propaganda and radio as 

| a means of communication and interaction: 

: Der Rundfunk ist aus einem Distributionsapparat in einen : 
2 Kommunikationsapparat zu verwandeln. Der Rundfunk 

: 236 | 
|



| wees | Loren Kruger - 

| ware der denkbar gro8artigste Kommunikationsapparat | 
des éffentlichen Lebens..., d.h. er ware es, wenn er es © 

| -_verstiinde, nicht nur auszusenden, sondern auch zu emp- 
fangen. (GW 18: 129) eo ie 

| In this scenario the act of listening constitutes not merely | 
consumption of information but the active production of a 
public sphere in which that information can become a means 
of self-representation as the articulation of the mass public in : 
the public sphere.’ Indeed, Brecht maintains that in a capital- 
ist society which does not foster the development of a mass | 

a public sphere, the technological developments of the electronic 
it media are meaningless: “Man hat plétzlich die Méglichkeit | 

| alles zu sagen, aber man hatte, wenn man es tiberlegte, nichts | 
zu sagen” (128). Only when listeners become distributors and 

Pe ES producers under conditions of social revolution will radio be | 
transformed from a stand-in (“Stellvertreter”) for the public to | 
a publicly accessible communication apparatus. | | | 

ee Although Brecht is well aware of the authoritarian impli- 
. cations of one-way radio, the terms he uses to describe mass 

| -_- publicity tend to reinforce those implications. Alongside the _ 
-_ participatory definition of publicity his notes on radio invoke __ | 

| images of broadcasting and reception of a rather different kind. 

| Determined to wrest radio from its habitual association with 
| the “home delivery” of commodities privately and passively is 

- consumed in the family circle, Brecht argued for the reception 
_of radio in public places. Yet his list of suitably public sites for _ 

- radio receivers includes “public” institutions like prisons or 
shelters for the homeless, sites not of enfranchisement but of 
social discipline. In these regulated spaces the potentially 

- enfranchised public looks more like a captive audience. 
| Despite arguments for a decentralized, democratized com- 

| munication apparatus that might wrest control from the hands 
of the state,® his radio theory and to a large extent his radio 

| -_-practice continue to be motivated by the “teacherly attitude.” — 
In the Ozeanflug, perhaps his best known experiment (Baden- 

Baden Festival, 1929), the radio orchestra faced the “listener” 
who sang the part of the trans-Atlantic pilot. Both parties thus 
performed a written text and score on stage for an essentially 
captive audience. Brecht’s note on the preview performance of _ 

- Ozeanflug describes the introduction of the “listener” in terms © 
that make quite clear the staged character of the actor’s perfor- 

- mance and, surprisingly perhaps, the illusionist character of 
that staging: “on the one side of the stage... the radio appara- 

| | | 237



The Other Brecht I / Der andere Brecht I | 

tus, singers, musicians, speakers, etc. and on the other..., 

! behind a screen, a room is suggested...a man in shirtsleeves 
| sits with the score and hums, speaks and sings the Lindbergh 

| part.” This performance puts on display an imitation of com- 
municative interaction between listener and radio rather than 
challenging the effectively uni-directional functioning of the 
apparatus and thus unwittingly affirms its central control. 

Brecht’s endorsement of the emancipatory promise of radio 
technology as a means of individual communication is thus 

| inseparable from a radio practice that obeys the Leninist 
injunction for “discipline as the foundation of freedom” and 

| shares with that injunction and its author the productive but 
paradoxical notion of democratic centralism. The association of 

| Brecht’s radio theory with Lenin’s theory of the state is not a 
frivolous one, since Brecht himself draws the analogy between 
radio and revolutionary state.'’ The analogy between the edu- 

| cational function of the radio apparatus and the revolutionary | 
: state certainly includes an allusion to the role of the citizen- 
| listener (“so gibt der staat eine unvollkommene musik, aber | 
| der einzelne [zuhérer] macht sie vollkommen”), but it rests 
| - firmly on the foundation of the revolutionary state’s better 
| wisdom which, in the form of Lenin’s vanguard party, provides 
| indispensable guidance for the spontaneous agency of the 

working masses.” Brecht’s conception of the citizen-listener : 
: in the radio theory and of the participant in the Lehrstiick 
| chorus recalls Lenin’s notion of a state made up of armed 
| workers whose authority is ideally disseminated throughout 

the population rather than concentrated in the hands of a 
| few.’ Yet, just as Lenin’s praise for direct democracy in 
: principle is complicated by his claim for the pressing need for 
: central control,’* so Brecht’s ideal view of the participant 
| audience rests on the foundation of central authority. 
| “Discipline is the foundation of freedom” appears in this , 
| light to signify freedom to act as if the party indeed included : 
| the entire population, as if the radio listeners were indeed citi- 
| zen-rulers. Brecht’s idea of appropriating the radio apparatus | 
| without the top-down organization of the institution shares 
: Lenin’s desire to appropriate the “splendidly equipped mecha- 

nism” of the bourgeois state without taking on that state’s 
| oppressive structures. Both ideas have considerable reso- 
: nance as utopian ideals but tend in practice to favor centralism | 

at the expense of democracy. Under the aegis of an apparatus. 
| that compels attention by excluding the distraction of “free 
: floating feelings,” radio listeners resemble less active citizens, 

: 238 | 
| | 
|



| Loren Kruger 

empowered to appropriate the public sphere, than Volks- 
empfanger, “splendidly equipped mechanisms” of reception. | 

Miiller’s Radio Fatzer, on the other hand, appropriates the 
radio apparatus to critical effect. Miiller did not deny the 
actual authoritarian character of the media apparatus in the 
late GDR, organized as it had been since 1949 under the aegis 
of the Ministry of Agitation and Propaganda, nor did he under- 
estimate the Ministry’s paranoid response to programming 
“hostile to the state.”® Instead, he took advantage of the | 
state’s paradoxical response to the population’s interest in 

West German media—to wit, the significantly greater amount 

of time and programming latitude accorded cultural program- 

a ming in magazine and drama formats on GDR television and 

- radio—and paid particular attention to the institutional mar- 
ginality of radio in an age of television.’’ While recognizing 
the limits of the Honecker regime’s tolerance for even this con- 
tained dissent, we can argue that Miiller employs radio, one 
branch of the centralized media apparatus which he had dis- 

| missed as “imbecilic,” to test those limits, using a medium on 
the margins of the apparatus and juxtaposing an anarchist 
figure with the persistently paternalist cultural policies of the 

GDR state. 
Der Untergang des Egoisten Fatzer—adapted and directed 

by Heiner Miller, performed by actors of the Deutsches 
| Theater (among others) with ambient sound in the form of 

- heavy metal industrial music by the rock band Einsttirzende 
Neubauten— was broadcast on the Berliner Rundfunk (GDR) 
in February 1988, a year or more after the Berliner Ensemble’s 
stage production of Miiller’s reconstructed text. While not the 
first staging of this version (the production by Manfred Karge 
and Matthias Langhoff in Hamburg in 1978 used Miller's _ 
text),!® the Berliner Ensemble production is significant for its 
resistance to the implications of the material. With the middle- 
aged Ekkehart Schall in the role of Fatzer and a mise-en-scéne 
by Manfred Wekwerth that rationalized his behavior as a sort 

| of world-historical symptom of bad times, the production 
shirked a serious confrontation with the unsocialized protago- 
nist as well as with the Fatzerfragment’s asocial challenge to 
the teleological closure of actually existing socialism. 

The radio format, on the other hand, provides an occasion 7 
at odds with the official Brecht heirs in the legitimate theater 
and potentially subversive of that legitimacy, precisely because 
of its relative poverty as against the more expensive and 
prestigious theater and television. Intimate rather than | 

| 239



| 

The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

! ostentatiously public, cheap and mobile rather than an object 
| of conspicuous consumption, it offers a site for critical experi- 
| ment as well as a certain skeptical regard for the “socialist” re- 
| | presentation of the “asocial” deserter. Miiller’s radio Fatzer 
| thus reengages the critique begun in 1956 by Der Lohndriicker. 
: Like that play, Miiller’s Radio Fatzer challenges Brecht’s 

attachment to the collective authority of the “groBe Ordnung” 
| and the good socialist subject upholding it.'? Like Balke, the 

activist protagonist of Der Lohndriicker, Johann Fatzer is a 
saboteur of received collectivity. Unlike Balke, however, he 

i owes no allegiance to an explicit alternative. Balke’s activism | 
: and egoist zeal can be said to sabotage the immediate well- 

being and labor relations of his fellow workers and thus also , 
| the antagonistic proletarian collectivity which they represent. 
| Nonetheless, his action can be recuperated within the drive to : 
| maintain the “groBe Produktion” of the socialist state as an act 

of solidarity and as the necessary sacrifice of the smaller col- 
| lectivity—the brigade of workers—in the interests of the larger 
| society. Fatzer, however, deserts in the first instance to save 
| | his skin and only intermittently acknowledges the revolution- 

ary potential of his behavior or its connection to the events of : 
| the Great War and the November Revolution. His resistance to 
: the instrumentalization of the human body is aimed not only 

| at the war but also at his companions’ dependence on him. i 
| Radio Fatzer—by which I mean both the broadcast play 
, and the anarchic, perhaps anarchist gest articulated by the | 
i central character as well as, by indirection, those collaborating | 
: on the project—juxtaposes the immediate behavior of Fatzer 

and friends with narrative and interpretive commentary | 
| (spoken by Brecht’s granddaughter Johanna Schall and by 
| Miller himself). This commentary appears to illuminate | 
| Fatzer’s cunning and all-consuming attention to his immediate : 
| physical needs by setting his avowedly egoistical behavior 
| against the world-historical Bolshevik rejection of the war in | 
| the interest of social revolution. Significant as these references 
: to the larger historical context may be, they do not constitute 
: an intervention in the action or dialogue of the characters. : 
| Like Mother Courage, Fatzer and his companions, Biisching, | 

! Kaumann and Koch, do not learn to interpret their individual : 
experiences in the light of epochal social movements. The 

! tension between what Althusser calls in his homage to Brecht 
| the dialectical temporality of comprehensible historical | 
: processes and the non-dialectical temporality of a disengaged 
| subjectivity remains irreducible here.”? But where Althusser 

: 240 | 
,



Loren Kruger — 

glosses this disengagement as an ideological dead-end as 
opposed to a historicizing critique of this attitude which would 
be properly Brechtian, Miller undoes any simple dichotomy 

| between world-historical authority and the asocial individual. _ | 
: Even when the speaker-narrators provide elucidating commen- — 

tary, the structure and tone of the play as well as the punctua- | 
tion of Einstiirzende Neubauten deny these speakers the | 
authoritative pathos of socialist realist history-makers. — | | 

| | | Radio Fatzer’s dramaturgy stresses the separateness and | 
alienation of the characters. Situated in a sparely defined | | 
space/time, with a minimum of ambient sound or naturalistic 

- indices of a publicly inhabited space, the voices of Fatzer and 
| his companions are alternately isolated and intimately bonded 

in an environment that remains only abstractly and intangibly 
social. | | 

Consider the opening sequence: 

| [Hammering...electronic percussion over wind machine] — 
| | SPEAKER [Johanna Schall]: | 7 

| ruhrort fatzer: | | | | 
eii.zupragen ware noch die gegend | 
dies finstere viereck zwischen krénen und eisenhtitten 
durch die dieser johann fatzer | | 
seine letzten tage herumging oe 

— aufhaltend das rad. | | | 

| a Bertolt Brecht. Untergang des Egoisten Fatzer. Ein Frag- — 
| ment. Fassung: Heiner Miller | | | 

{rapid fade in of heavy metal percussive representation of 

| | a battle or moving train; continues over voices] OO 
KOCH: . | | | 
wer von euch ist mein freund und grabt mich ein 

in den boden?... | 
| BUSCHING: | 

. alles was da ist mu8 
| hin sein... [sound fades] | | 

| KOCH: | | 
| unsere mutter ist ein tank aus dem | 

| wir herausschieBen, wenn er in ein loch fallt 

fragt keiner nach uns wir sind | 
- -verloren. wir mitissen 

hin sein. uns fangen sie. warum | 
sind wir heut geboren wann | 

| | oe 241 |



| | 

The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| war die luft von eisen und gift... 
: BUSCHING: 

| der mensch ist der feind und muB | 
: aufhG6ren. | 

[short percussive blast as punctuation].”! 

| This opening offers us a concatenation of an immediately 
: dramatized fall in the dialogue’s tumult and incoherence with | | 
| the measured, even plodding announcement of the title. The | 
| effect of this concatenation and the punctuation of the dialogue | 
| by patterned industrial noise is a Verfremdung. It holds the | 
| hearer at bay and defers the apparently natural “feeling of 
| being encompassed that envelopes the individual listener,” and 
| that one might be tempted to associate with the experience of 
| music.” Rather than enveloping the listener with the illusion 
| of three dimensional space, the ostentatiously fabricated sound, 
| along with the stylized, indeed flattened delivery, emphasizes | 
| the perspectival character of recorded sound and the chamber 
| containment of its reception.” 
| The historical allusions that follow point to a historical 
| context but stop short—interrupted—of providing an overriding : 
) historical explanation: 

| ihr noch wiBt : 
! im zweiten jahrzehnt dieses jahrhunderts [short blast] | 

war ein krieg aller vélker [short blast)... | 
| welcher krieg vier jahre dauerte und [short blast] | 
: noch zu unseren lebzeiten als verbrechen erkannt wurde. 
| und ausspie ein geschlecht [short blast] 
: voll aussatz 
! das kurz dauerte und [short blast] : 
: untergehend die gealterte welt 
| abri8. [short blast] 
| (BBA 109/40, Fatzerdokument 1)(M, 4)(055-077)(HS 2) | 

| Confronting in sequence the confusing roar of Biisching and . 
| Koch and the narrator’s lofty explanation, we are left at this 
| | point—despite the confidential solidarity implied by “Ihr’—in ! 

limbo between the evocation of experience and the teleological 
: ordering of that experience under the aegis of history. : 
| As Radio Fatzer unfolds, the tension between an inchoate 

| experience and historical explanation deepens. To be sure, the 
| text includes the account of Fatzer’s understanding of the | 

social exploitation underlying warfare in which he vows “to | 

| 242 | 
|



Loren Kruger 

make war no more” after realizing that he and his soldier ene- 
my have more in common than their respective commanders: 

| ...80 sah ich | 
nach vier jahren blindwiitigen kriegs | | 
vorhin plétzlich hinter mich und sah 

| plitzlich alles némlich | 
vor mir gegen den ich focht: meinen bruder | 
hinter mir aber und hinter ihm: unsern feind... © 
ich | 
mache keinen krieg mehr | | 

| (BBA 520/06)(M, 14-15)(169-76)(HS 8) 

The choral commentary treats this confession as a manifesta- 
tion of a revolutionary truth sealed by the link between 
Fatzer’s outburst and the intervention of Lenin: 

auSerdem einen mann namens uljanov genannt lenin 
wohnhaft zu ziirich im exil 
sozialist und volksaufwiegler | 
ein zerstérendes element | 

- auf sein gesuch hin durchzulassen durch unser gebiet 
in einem plombierten waggon der im osten 
so wie ein spaltpilz | 
sucht den unférmigen kérper unseres éstlichen feinds | 
auszuhéhlen von innen her und wird 

- go unwissend unser geschaft besorgen 
(BBA 820, Fatzerdokument 5)(M, 25)(201-20)(HS 15) 

Weighty as this world-historical moment may be, its authority 
is called into question by the obscure reference of “us” and by 
the percussion that first punctuates and then overlays the 
account of Lenin’s movements. | | 

Any attempt to read Fatzer’s anarchic behavior as proto- 
socialist solidarity must contend with the resistance to his 

- companions’ desire to make his desire for meat into a planned 
subversion: | 

| ich bin gegen eure mechanische art | 
denn der mensch ist kein hebel. 
auch habe ich starke unlust einzig zu tun 
von vielen taten die welche mir ntitzlich. aber lust 
zu vergraben das gute Fleisch und zu spucken 

| in das trinkbare wasser... 

243



| 

| 
| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| behaltet von allem was an mir ist 
, nur das euch niitzliches 

der rest ist fatzer. 
(BBA 110/47)(M, 55-6)(487-500)(HS 33) 

Reacting to his comrade’s attempts to employ him as a food 
| thief, Fatzer refuses to do useful work. He insists instead on 
2 his desire “to bury good meat/and to spit in drinkable water.” 
: | In inviting his comrades to take the “useful part of him,” Fat- 
: zer offers them a potlatch, in Georges Bataille’s sense of a gift 
! that is also a threat and a form of (self-) destruction because 
: it reinforces the power of the giver over the receivers.” 

This act of potlatch dramatizes the persistently irrational 
! force of meat in Fatzer. Meat is not merely necessary for sub- 
! sistence, the lack of which ultimately destroys the deserters’ 
| fragile solidarity, but also flesh, the locus of what Bataille calls 
: “dépense improductive”: libidinal investment in apparently in- | 
i explicable behavior exceeding rationally calculated social use 
| value. The force of this “dépense,” which constitutes what 
| Brecht called the “Furchtzentrum des Stiicks,” cannot be 
: explained as a lesson derived from the alleged consequences of 
| asocial behavior nor recuperated as an indictment of the | 
, instrumentalization of human beings in modern warfare. The 
| locus of this unproductive expenditure or, in Fatzer’s terms, of . 
: its Unvernunft, the private body of Radio Fatzer resists not 
/ only commodification but also dissolution or resolution into the 
| good political subject. In his own words, Fatzer is a “point,” a 
| site for the intersection of competing vectors of desire, rather 
| than a political agent. 
| One might argue that the egoism of Radio Fatzer consti- 
| tutes a recognition of the essentially private character of radio 
: reception and perception. In this view, whose best-known pro- 
| ponent is perhaps Martin Esslin, radio makes possible a direct 
: and immediate communion of the inner self of character and | 

! listener, representing the solitary experience on the “stage of | 
| the listener’s mind, turned inward to a field of internal 
- vision.”” But where Esslin argues that this experience is at 
| once the essence of radio drama and the proof of the medium’s | 
| authentic transparency to social and private experience (“the ! 
: mere sound of a vast crowd easily suggests these multitudes”), 
| Radio Fatzer problematizes any simple equation of the intima- 
: cy of reception with an immediately collective affect. Rather it : 

| explores to the full the tension between the ostensibly raw 
| affect of radio sound at the intimate scene of reception and the 
| commentator’s voice of authority along the road of history. 

| 244 |



oe | | | Loren Kruger 

| | Against the force of a centralized and centralizing broad- | 
a casting system, Miiller’s Radio Fatzer recognizes and uses this __ 

tension by deploying the subversive potential of the very | 
| private character of radio reception that Brecht deplored and 

that GDR media organization could not fully control. As 
Frances Gray and Janet Bray state in their critique of Esslin: 

| | “the inevitable intimacy of radio [reception?] means that codes 
| employed by political theatre are not helpful. ...A radio crowd - 

, is simply another sound effect, and while the function of that _ 
_ effect. may be clear, it has no inherent power to move us.”” In | 

other words radio offers no immediate access to compelling 
ae political representation. Rather, as Gray and Bray suggest, 

| radio’s critical potential lies in the very gaps in the medium, | 
7 between naturalistic sound and the deliberately artificial | 

| _ gound-sign, between dialogue and commentary, for example, | 
and the consequent ambiguities of interpretation it presents. 
Instead of Esslin’s notion of radio as a compelling visual 
medium, whose elusive clarity might encourage a didactic 

| intention to containing that image, the concatenation of com- — | 
peting sounds unravels attempts at an authoritative hierarchy 
of voices. Unlike the theater spectator, whose view is generally | 
organized by the proscenium arch and the very act of going to | 

_ the theater, the listener receives and entertains anonymous 
cries of pain, industrial noise, the characters’ expressions and © 

| the commentators’ analysis in the same perceptual space: all 
- gounds come from the same speakers. Despite the deliberate ot 

evocation of authority in Schall’s delivery, for instance, the 
broadcasting of authority is muffled by other voices. 

The authority of the sovereign point of view, which Brecht — | 
| - found so seductive, dissolves in the play of voices outside the 

| obvious purview of the director and the captive spectator. At 

- the same time it is important to remember that as a radioplay, 
| Radio Fatzer is more than a radio play, or a work of art 

| ~ composed of sound and voices. Contrary to much mainstream 
(West German) radio play theory, which has only reluctantly 

| | engaged the institutional context of broadcasting and reception 

and tries rather to shield the autonomous work from the 
apparently inevitable administrative stultification,” Radio | 

_ Fatzer reminds its listeners of the institutional apparatus and > 
~ goncludes with a critique of central control and a call for the 

appropriation of this and other institutions: Be 

- ...ZIEHE DEINE STIMME EIN, REDNER. | | 
DEIN NAME WIRD AUSGEWISCHT AUF DEN TAFELN. DEINE 

| 245



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| BEFEHLE 
2 WERDEN NICHT AUSGEFUHRT. ERLAUBE 

| DASS NEUE NAMEN AUF DEN TAFEL ERSCHEINEN UND 

| NEUE BEFEHLE BEFOLGT WERDEN... | 

VERLASS DEN ALTEN POSTEN... | 

! DU BIST FERTIG, STAATSMANN , 

| DER STAAT IST NICHT FERTIG. : 
| | GESTATTE, DASS WIR IHN VERANDERN 
! NACH DEN BEDINGUNGEN UNSERES LEBENS. 
| _ GESTATTE, DASS WIR STAATSMANNER SIND , STAATSMANN... | 

UNTER DEINEN GESETZEN STEHT DEIN NAME. 

; VERGISS DEN NAMEN ) 

ACHTE DEINE GESETZE, GESETZGEBER 

! LASS DIR DIE ORDNUNG GEFALLEN, ORDNER. 
| DER STAAT BRAUCHT DICH NICHT MEHR : : 2 

| GIB IHN HERAUS, | 
| (BBA 1014/48-50)(M, 97-9)(1000-16; 1033-41)(HS 61-3) 

| Coming as it does after Fatzer’s death and companions, this 
i call has little of the confident announcement of a future utopia. 
| Miiller’s direction of the piece, like his presentation of this : 
! open conclusion, eschews the temptations of sovereignty. It 
: consists in the orchestration of these anarchist voices rather 
| than their subordination to the master’s voice. Produced in the 
| first instance for an audience for whom the social was (is?) 
: only indirectly “manageable” in the Brechtian sense, this radio 
| play and its “asocial” heterophony offer a critical negative | 
| dialectic to the voice of the state and its effigy of sovereign 
po socialist subjectivity frozen in—at the time—“actually existing” 
! subjectedness. It is the aural fluidity of the radio play, but also 
| the institutional marginality of radio that enables Miiller and | 

his collaborators to set in motion the “cement” of the authori- | 
| tarian state. In the actually existing capitalism of greater West 
| Germany this institutional marginality may offer a forum for 
| challenging the new orthodoxy of German unity. In the wake 
| of the forced unification of the German states and the muffled 
| “egoist” resistance of its still second class citizens, Brecht’s 

troubled experiment with Fatzer’s decline may offer a timely 
: intervention in the rapidly hardening public sphere of Grof- 
: deutschland. | 

3 246 | 
| : 
| |



| Loren Kruger 

~ NOTES 

*Tam grateful to participants at the International Brecht Society 
Conference in Augsburg for comments on this paper, especially to 
Hans-Thies Lehmann, Marc Silberman and Darko Suvin. Thanks also 

| to Marija Erceg for providing the tape and text of Radio Fatzer and 

| crucial information about its recent stage and radio history. 

1 Heiner Miller, “Keuner + Fatzer,” Brecht-Jahrbuch 1980, eds. 
Reinhold Grimm and Jost Hermand (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1981) 
14-21. , | 

| 2 Brecht, Entry of 11.9.38, Arbeitsjournal (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 
| 1973) 1:23-24 (hereafter A.J). | 

3 Brecht, “Uber das Lehren der geschlechtlichen Liebe,” and “Aus dem 
Fatzer-Komplex,” Brechts Modell der Lehrstiicke: Zeugnisse, Diskus- | 

sion, Erfahrungen, ed. Rainer Steinweg (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 

1976) 43 and 41-42. | 

4 Brecht, “Die Dialektik auf dem Theater,” Gesammelte Werke 
(Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1967) 16: 931, 907 (hereafter GW). 

5 See Antonio Gramsci, “On Intellectuals,” Selections from the Prison 
Notebooks, eds. and trans. Quentin Hoare and G.N. Smith (London: 
Lawrence and Wishart, 1971) 12ff. Gramsci’s reflections on the 
ambiguous nature of hegemony, at once the exercise of power by 
means of an enforced consensus and the goal of general social and 
political legitimacy striven for by counter-hegemonic groups, are 
peculiarly appropriate for characterizing the contradictory amalgam 
of historical legitimacy and specificity of German socialism and the 

, enforced consensus of a post-war Communist bloc that typified the 

founding moment of the GDR. 

- § For a critical analysis of this contradiction in Brecht’s theoretical 
practice, see my review article on Brechts Theorie des Theaters, ed. 

| Werner Hecht (Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1986), Brecht Yearbook 14, 
| eds. John Fuegi et al. (Hong Kong: International Brecht Society, 

1989): 190-96. 

7 Brecht, “Der Rundfunk als Kommunikationsapparat,” GW' 18: 129. 

8 In this period the RRG (Reichsrundfunkgesellschaft or Reich Radio 
Association) was 51% state-owned. Broadcasting and distribution (set 
licensing) were centrally controlled by the post office; see Jiirgen 
Seifert, “Probleme der Parteien- und Verbandskontrolle von Rund- 

funk- und Fernsehanstalten,” Massenkommunikationsforschung I: 

247



The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| Produktion, ed. Dieter Prokop (Frankfurt/M.: Fischer, 1972) 304. 

® On the public dress rehearsal, Brechts Modell der Lehrstiicke, 37. 

| | Brecht, “Erlauterungen zum Ozeanflug,” GW 18: 126. We should not 
use this critique of the authoritarian streak in Brecht’s “groBe a 
Padagogik” to erase the utopian moment in the Lehrstiicke as a mode | 

: of participatory theater in which the audience becomes the crucial 
: participant in the enactment of learning, but we ought nonetheless to _ 

| take full account of Brecht’s sense of the historical limitations as well | 
as historical potential of this practice. For the comments of Brecht and | 

| his collaborators in this period, Brechts Modell der Lehrstiicke; for the | 
| by now classical analysis of the Lehrstiick as utopian practice (an ) 
| | analysis that shaped the German New Left reappropriation of Brecht), | 
2 see Rainer Steinweg, Das Lehrstiick: Brechts Theorie einer dsthetisch- 
| politischen Erziehung (Stuttgart: J.B. Metzler and Carl Ernst 

: Poeschel, 1972); for an English-language discussion of these debates, 
| see Roswitha Mueller, Bertolt Brecht and the Theory of the Media 
| (Lincoln: University of Nebraska, 1989), esp. 23-43. 

| 1 Brecht, [Entwurf fir “Anmerkungen zum Lindbergflug”], Brechts . 
: Modell der Lehrstiicke, 64-65. | | 

| 12 VI. Lenin, “What is to be done?” (1902), The Lenin Anthology, ed. : 
: Richard Tucker (New York: Norton, 1975) 24 and 43. : 

13 Lenin, “State and Revolution” (1917), The Lenin Anthology, 380 and : 
| “Can the Bolsheviks retain Power?” (1917), The Lenin Anthology, 405. | 

| “State and Revolution,” 369. : 

2 15 Lenin, “What is to be done?” 50. : 

| 18 For an analytic account of GDR media from 1949 to the mid-1980s, : 
| see Gunther Holzweifig, Massenmedien in der DDR (Berlin: 

Holzapfel, 1983). | 

| 7 For a discussion of this development and the extent (and limits) of 
! the Honecker regime’s tolerance for cultural programming that did 
| not fully endorse the affirmation of actually exisiting socialism, see 
| Holzweifig 102-120 and 127-128; esp. the treatment of Geschlossene 

| Gesellschaft (1978), a TV fiction film directed by Frank Beyer and 
: performed by well-known opponents to Wolf Biermann’s expulsion in 

| 1976. 

! 248 

|



| | | a _ Loren Kruger | 

18 For further information about this production by the Deutsches | 
Schauspielhaus (Hamburg), directed by ex-GDR citizens Manfred | 

- Karge and Matthias Langhoff, see Theater heute 4 (1978). Earlier — 
versions of the fragment include a production by the Schaubiihne am 
Halleschen Ufer (Berlin) in 1976. | 

~ 19 See Miller, Der Lohndriicker, in Geschichten aus der Produktion I - 
| (Berlin: Rotbuch, 1984) 15-44, and especially the program for the 1988 | 

performance, Der Lohndriicker (Berlin: Biithnenvertrieb Henschel- 

~ verlag, 1988), which juxtaposes accounts of Garbe’s social achieve- _ 
ments with the distinctly asocial figure, the gangster Werner Gladow, 
who was tried and executed the same year as Garbe was honored 

_ (1950). For commentary on the relationship between this play and 
. Brecht’s Biisching /Garbe project, see David Bathrick, “Affirmative | 

and Negative Culture: Technology and the Left Avant-garde,” and 
. Helen Fehevary, "Prometheus Rebound: Technology and the Dialectics 

of Myth,” both in The Technology of the Imagination, eds. Teresa de 
Lauretis, Andreas Huyssen and Kathleen Woodward (Madison: Coda 
Press, 1980) 107-121 and 95-105. 

20 Louis Althusser, “Bertolazzi et Brecht. Notes sur un théatre _ a 
matérialiste,” Pour Marx (Paris: Maspéro, 1965) 137 and 143. 

21 Tn this and all subsequent citations I am following the script of the 
| broadcast radio play adapted by Miiller from the Fatzermaterial | 

| (contained in the Brecht Archive) rather than from the significantly © | 
| different fragment published as Der Untergang des Egoisten Johann 

Fatzer (in Gesammelte Werke 7) or the text used by the Berliner | 
Ensemble. References in the text are first to the archive (here, BBA 

~ 109/43), then to Miiller’s manuscript (M, 23), then to the tape of the 
ee broadcast (000-055), and finally to the script of the radio play 

| (Horspiel) provided by the Rundfunk der DDR (HS 0-2). I have indi- — 
cated sound effects heard on the tape in square brackets. | | 

22 TW. Adorno and Hanns Kisler, Komposition fiir den Film (Frank- | 
furt/M.: Suhrkamp, 1976) 30; in English, Composing for the Films 

(New York: Oxford, 1947) 21. 

| 23 On the perspectival character of recorded sound, see Tom Levin, , 
| “The Acoustic Dimension,” Screen Education 25 (1984): 66; on the 

chamber character of the reception of recorded music, however | | 
7 symphonic in intention, see T.W. Adorno, “The Radio Symphony,” _ 

Radio Research 1941, eds. Pau] Lazarsfeld and Frank Stanton (New 
York: Duell, Sloane and Pearce, 1941) 119. | ay 

24 Georges Bataille, “La notion de dépense,” Oeuvres completes (Paris: 
| Gallimard, 1970) 1: 309-310. | 

| a | 249



| 
The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| 25 Martin Esslin, “The Mind’s a Stage,” Mediations: Brecht, Beckett — 
| and the Media (New York: Grove Press, 1982) 171-87, here 172. 

76 Frances Gray and Janet Bray, “The Mind is a Theatre: Radio 
| Drama since 1971,” New Theatre Quarterly 3 (1986): 292-300, here 
| 294. 

| 27 See, for example, Klaus Schéning, “Verwaltete Kunst,” Neues 
Horspiel: Essays, Analysen, Gesprdche, ed. Klaus Schéning (Frank- 
furt/M.: Suhrkamp, 1970) 248-265. 

: 250 . 
| | 

| |



ot ; 

©) 
5 
O 

S 3 

Pe x pod 
o= , yo 

t+ © % ae 
So . 

a8 PR a 
oa & ee 

| Be Fe ee 
zo poate hie aq 

= 2 rm sd x q 2 mo a ye 

aF r. : aes 4 r 2S an a Ra ee a a 
mS a a eons ey 
3 ‘ = es 

58 ; ft ae Lei Re ™ 
4 — a ie Po oa i: 

2s ae sea es rae a 8 ee 
=f b Fe a 8 a Ry pee Gold yes: 
ao Ric — pee | - , ee fi 

ae eo oo 
gy aoe 4 a ai sp 

¢ ¢ eae ee g Et E Oa ane 
ic : a ee iy ee 

~ ae ~~ - 
t ee aK ; 

& : Ge es é 
2 ee ena = 

* gest! Soe ee a ei





, | Book Reviews 

_ Book Reviews 

Bertolt Brecht, Stiicke 6. Hrsg. Klaus-Detlef Miiller. 
| - Grofe kommentierte Berliner und Frankfurter | 

| Ausgabe. Berlin und Weimar: Aufbau; Frank- 
furt/M.: Suhrkamp, 1989. 484 Seiten. | 

| ~ Volume 6 of this, the standard edition of Brecht’s works for 
, the foreseeable future, contains texts of Mutter Courage und 

ihre Kinder, Das Verhoér des Lukullus, Der gute Mensch von 
Sezuan and Herr Puntila. In contrast to justifiable criticism 
directed at other volumes in this edition, Volume 6 merits 

| relatively high marks for sound editorial judgment and acom- | 
-._ petent critical apparatus within the obvious limits imposed by 

the editors’ announced intention not to produce an historical- | | 
critical edition. | | 

While it purports to follow the edition’s general editorial | 
| principle of using Erstdriicke as the basis for its published 

texts, the editor Miller wisely departs from that principle with 
the texts of Mutter Courage and Lukullus. Since Brecht himself 
viewed the first publication of Mutter Courage in 1949 as 
“vorlaufig und unfertig” and felt the text was not completely 

| realized until the extensively revised 1950 printing, Miller 
| ~ gelects the 1950 text for publication here. Because of radical 

changes that Brecht made in the Lukullus text as it developed | 
| from a radio play in 1940 to an opera in two quite different 

versions in 1951, the editor also elects to print both the 1940 
| radio play and the 1951 opera text that share the title Das 

- Verhér des Lukullus and the ultimate revision of the opera | | 
(also published in 1951) entitled Die Verurteilung des Lukullus. 

| _ Though he does not publish various earlier versions of Courage 
or Puntila, Miller presents useful charts showing the titles | 
and arrangements of scenes in the various extant manuscripts 
reflecting different stages of development. And the reader 
learns from the editor’s account of the textual development 
accompanying each drama that Sezuan is an exception among. 

| Brecht’s few major plays, since he did not rewrite it extensively 
or produce a number of differing versions as it evolved. This, 

; it seems, is one of those rare plays whose original text seems 

| 253



| 

The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| to have been cut of whole cloth and left that way, with only 
i minor patchwork added. 

Though this does not pretend to be an historical-critical 
| edition, the information on each play found under the heading 
| Text /Fassungen is almost as much on this topic as one would 
| expect to find in a critical edition. The importance of the text 
| history behind each of Brecht’s plays has long been obvious, 
| but in this volume the information on various versions brings 
| the matter into sharper relief than one will find almost 
: | anywhere else. Without it, Lukullus in its various versions is 
| unintelligible. And while the editor makes no claim to com- 
| pleteness, he does print a number of textual variants from 

versions not printed here, e.g. “Das Lied vom Pfeif-und-Trom- 
: mel-Henny” from the earliest manuscript of Mutter Courage, 
! “Der Wolf ist zum Huhn gekommen,” an early version of the | 

“Ballade vom Forster und der Grafin” from Puntila, and an 
| interesting variant ending of Scene 9 in the same play after : 
! Eva fails the test that would declare her fit to marry Matti. | 
| Unfortunately these tidbits tantalize the reader into asking : 

why more was not included, or why these were selected and 
: not something else, but again we confront the conflict between | 
| the decision not to produce an historical-critical edition and an | 
| editor who seems to move in this direction within obvious 
| limits of space. , : 
! Generally the commentary on individual lines reflects - 
: thorough knowledge of the secondary literature. Moreover, it | 
| seems generally free of the biases and/or ideological heavy- : 
: handedness that characterize the commentary in other vol- 3 
| umes of this edition. From the perspective of this reviewer, 

| Miller has a keen sense of which lines require commentary. : 
: And in order to clarify individual lines or even parts of scenes, | 

he sometimes inserts variant readings from earlier texts into : 
i the commentary itself. Again one often finds editorial activity 

that begins to approach the type of work one expects from an : 
| historical-critical edition, though not always systematically. ! 
| For this reviewer the newest, least-known information in 
| the volume appears under the heading Wirkung, which traces ! 
: the critical reception of each play from its initial performance | 
| until the time of Brecht’s death. Ample citations from news- | 

| paper reviews of these performances in German-speaking | 
countries reveal more clearly than is generally known just how | 

: difficult East German critics and cultural commissars made 
: life for Brecht and the basis of their ideological differences 
| with him. They also reinforce his autocratic reputation in re- | 

| 254 | | |



Book Reviews 

establishing himself in postwar West Germany on his own 
terms by allowing or disallowing performances of his works. 
For example, after he intervened in and cancelled a planned 
production of Mutter Courage in Dortmund in 1949 following 
the dress rehearsal, a west German newspaper used a slightly 
emended Nazi slogan to characterize his “Theaterdiktatur.” It 
read “Autor befiehl—wir folgen.” 

Like any human product, this volume is not without flaws. 
Notable is the editor’s one-sided version (in Brecht’s favor) of 
the playwright’s debt to Hella Wuolijoki in writing Puntila. 
The unpleasant truth is that, depending on one’s viewpoint, 
Brecht used, borrowed or stole a good deal from her material 
almost verbatim, as we now know from other sources, and that 
she felt angry and exploited by him. The reader gains only a 
faint awareness that this was more than a minor incident in 
Brecht’s pattern of taking advantage of collaborators through 
the editor’s unobtrusive remark that there was an “objection 
from Finland” (“Einspruch aus Finnland”) after the play was 
performed in Zurich (1948) and Brecht was listed as sole 
author. Because of her role in supplying the essential materials 
for the plot, Wuolijoki thought she had an agreement that she 
would receive credit as co-author in all productions. The 

- innocuous editorial note that subsequently royalties were 
divided equally between Brecht and Wuolijoki confirms that 
Brecht acknowledged her important role in creating the play. 
Since the editor raises the matter as an integral part of the 
genesis of the work, the story deserves a more balanced treat- 
ment than it receives here. | 

| In his history of the textua! development of Lukullus the 
editor also fails to mention that the very first publication was 
not in German at all but in an English translation by H.R. 
Hays in 1941. Technically the editor is working only to estab- 

| lish German texts of the plays, but with an exiled writer like 
Brecht a first publication of a text in any language other than 

| German deserves mention for its literary-historical as well as 
its curiosity value. 

There are also a few minor problems with information in 
the commentary. The saying “Der Mensch denkt, Gott lenkt” 
derives from Proverbs 16,9, not Proverbs 16,5, as the editor 
has it. His commentary on “Jesus am Olberg” as referring to 
Jesus’s fear of death is questionable, since the passage he cites 
(Mattew 16,31ff) says nothing about such fear, and other 
passages about his visiting and preaching on the Mount of 

| Olives might qualify equally as the basis of the reference. The 

255



| 
| 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| editor’s dating of the “Horenlied” as 1946 is also questionable 
| (it was probably 1948), since Brecht did almost no work on 

Mutter Courage while in America. But in terms of the volume’s 
: relative strengths, these are minor quibbles. | 
| In this volume Brecht scholars and general readers have 
| well-edited, accurate texts (the reviewer was able to compare 

an archive version of the 1940 Lukullus radio play and found 
| it to coincide almost exactly with the text published here), 
| sound and useful commentaries on each, excellent information 
: on the genesis and history of performance and publication of 
| each text and extensive information on the reception of each of 
: these works during Brecht’s lifetime. To some extent these 
| categories overlap with material in Jan Knopfs Brecht Hand- 

: buch, but in this edition, they contain more extensive and more 
: recent information, not to mention authoritative texts. As the 
| basis for future scholarship, theatrical performance and gen- 
! eral reading, this volume goes well beyond anything available 

and brings valuable clarity to our knowledge of Brecht’s con- © ; 
: voluted corpus. | | 

| James K. Lyon | | 
| University of California, San Diego — 

| 256 | 
| |



Book Reviews | 

Bertolt Brecht, Stiicke 7. Hrsg. Michael Voges. 
GroBe kommentierte Berliner und Frankfurter 
Ausgabe (Berlin und Weimar: Aufbau; Frank- | | 

| furt/M.: Suhrkamp, 1991). 519 Seiten. 

| Volume 7 of the new Brecht edition comprises the plays 
Der Aufstieg des Arturo Ui, Die Gesichte der Simone Machard, 

| Schweyk and The Duchess of Malfi. The documentation of the 
three anti-fascist plays (and one sort of anti-feudal adaptation) 
reflects to a certain extent the continued efforts of Brecht and | 
his collaborators to gain a foothold during his exile in the US 

| on American stages—but with little success. The commentary 
| on origins, textual history, variants, goals and difficulties thus 

Bo ae contains much from American and English sources (e.g., Hays, | 
Auden, Library of Congress and the exile scene in general). In 

| the case of Ui and Malifi, of course, English thematic source 
materials from American gangsterism and from Webster’s 

milieu of Jacobean decadence, respectively, are extensive. The 
Duchess of Maifi, not previously included in German editions 
of Brecht’s collected works (but accessible in Volume 7 of the 
edition of Brecht’s Collected Plays by Manheim and Willett), is 
printed here in its full English text. | 

As all thirty volumes of the Grofe Ausgabe carry the same 
information on the project’s principles and organization (under | 
the general editorship of Werner Hecht, Jan Knopf, Werner | 
Mittenzwei and Klaus-Detlef Miller), each volume, of course, 

| invites both specific and general comments. To all who have 
subscribed to this grand edition philosophically and/or materi- 

| ally (by pocketbook), each new volume is a welcome step | 
towards gradual completion of a handsome and useful set 
(especially for those whose paperback Werkausgabe [wa] are - 

| disintegrating by now). None of the four (posthumously pub- — 
lished) plays in Sticke 7 has radically different versions—so 

| there are no big surprises with regard to new approaches. | 
Corrections and differences in various typescripts are de- 

m scribed, and certain noteworthy variants and fragments are 
| - given in appendices and commentaries. In Ui the texts of the | 

projections are now actually printed in the proper places. Some - 
| of the speeches are scanned differently from those in wa. Si- | 

mone’s fourth dream in Scene 4 now has an earlier date than 
her waking dream in Scene 3(!). In Schweyk the song “Und was 

| bekam des Soldaten Weib?” does not appear at the proper place 
| in the text (as in wa) but has been moved to the appendix. 

| While these and other details may reflect more accurately the 

ae 257 |



| 
| 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

: actual shape of a given typescript with Brecht’s latest correc- 
| tions, the different arrangement of supplementary materials 

| for texts never authorized by Brecht for full publication is not 
| always more user-friendly than in wa. | 
| As in other volumes of this grand edition, the most note- 
| worthy and for many the most useful special feature is the 
| commentary, a digest of accumulated scholarship, less with an 
: eye to interpretation than to fact; but since one cannot be 
: clearly separated from the other, there is amidst an impressive 
| comprehensiveness of condensed information also considerable 
| selectivity in assessing “facts.” One third of Volume 7 is made 
: up of commentary containing valuable sections on historical 
| _ situation, sources and reception (where applicable). Specifics of 
: this information are again reflected in the extensive line-by- | 
: line explications. As in most such explications, the dividing | 
| line between what seems necessary and what superfluous is 
i difficult to draw and raises questions as to the kind of readers | 
| the editors may have had in mind. While everyone must be | 
| grateful for expert explanation of foreign words, historical 
: facts, literary allusions, cross-connections to other Brecht | 
: works, etc., many may wonder about the need to comment i 
! Tanks, SS, Wotan, Marandjosef, Noah, Chablis, Tarock, Azur- : 
| ktiste, Tableau, Staubmantel, Travestie, Dog, Supper and the : 
| like. Apart from the easy accessibility of dictionaries that | 
| would offer quick help, explanations of simple English terms 
| seem strange considering that the whole Malifi text is to be 
| read in English anyway. The translation of “Saint Joan for : 
: good” (title variant for “St. Joan for ever”) as “Niitzliche Hei- 
! lige Johanna” is not convincing; rather the meaning of both : 
| (synonymous) English phrases is captured by the translation : 
| “Heilige Johanna fiir alle Zeit” (393). Also quite dubious is the : 
: explanation of “euch” as colloquial “auch” in the phrase “Und : 
| sie hat euch dort zu weinen angefangen” (213, 444); rather it | 
| appears to be a dative of interest, addressed to the listeners in : 

| the sense of “let me tell you,” “here is something for you to | 
| hear,” “how does this strike you?!” 

| These are small matters. More questionable is a general | 
| issue. While this new edition is forthright and admirable in 
| many aspects of documentation, it is peculiarly mum on inter- 
| national research which admittedly was one of its foundations. | 
| There are no systematic references and no bibliographies. 
! Acknowledgments in the commentaries to the volumes of the | 
: Stiicke usually extend to Brecht’s sources and to newspaper | 
2 reviews of Brecht performances (before his death), not to the | 

| 258 | |



Book Reviews 

body of scholarly fact-finding on Brecht. The “GroBe kommen- 
tierte Berliner und Frankfurter Ausgabe” apparently did not , 
want to do for Brecht scholarship what, let’s say, the Arden 
Edition did for Shakespeare scholarship. Whatever the reasons 
(and laxity in matters of intellectual “property” would hardly 
constitute a reason), it is regrettable in view of its professed 

| user-friendliness that this new edition did not at least clarify 
its relation to similar ventures on individual Brecht projects 
previously published in the “edition suhrkamp” and elsewhere. 
This could have been done easily and briefly in the commen- 
tary and it would not only have helped to avoid the false im- 
pression (as voiced by one critic in Die Zeit) that these editions 
were simply part of an “uniiberblickbares Sammelsurium” of 
texts but would have facilitated the discovery of further | 
connections to other versions, sources and relevant facts; for 

there is much more to be found in those thoroughly docu- 
mented editions than mere duplication. These observations 
also apply to Stiicke 7. While in some respects the volume pres- 
ents more complete summaries of what is known about these 
plays, in others (specifically on Schweyk) the reader will find 
more detailed documentation (of sources, variants, fragments, 
sketches, passages from letters, diary notes and pictorial 

material) in the respective volume on Schweyk im zweiten 
Weltkrieg in the “edition suhrkamp Materialien” series. 

| As a research tool this “GroBe kommentierte Ausgabe” has 
its merits and its limitations. Although it absorbs much, aug- 
ments in many cases and tends to monopolize, it does not 
really supersede earlier editions of collected works or indivi- 
dual texts; it supplements them in a remarkable way, and | 
further Brecht scholarship cannot do without it. In view of the 
continued dispersion, duplication and accumulation of various 

| parts of related text complexes of Brecht’s works it might be 
| helpful if, for quick and reliable reference, someone established 
| an updated, comprehensive check-list of what is printed where. 

_ Herbert Knust 
University of Illinois, Urbana-Champaign 

259



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| Bertolt Brecht, Prosa 1. Hrsg. Wolfgang Jeske. GroBe 
! kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe | 
| 16. Berlin und Weimar: Aufbau; Frankfurt/M.: 
: Suhrkamp, 1989. 468 Seiten. 
: Bertolt Brecht, Prosa 2. Hrsg. Wolfgang Jeske. GroBe 
| kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe 17. 
| Berlin und Weimar: Aufbau; Frankfurt/M.: 
| Suhrkamp, 1990. 595 Seiten. | | 

| Zweifellos gehért die Herausgabe des Dreigroschenromans 
: und der Romanfragmente der dreifiger Jahre zu den an- 
| spruchsvollsten editorischen Aufgaben innerhalb der neuen 
| Brechtausgabe, tiirmen sich angesichts dieser komplexen 
| Gebilde und ihrer komplizierten Entstehungsgeschichte hier 

doch gewaltige Schwierigkeiten auf. Diese Schwierigkeiten 
| haben dazu beigetragen, da8 Brechts episches Werk trotz einer 
| immer unibersichtlicher werdenden Sekundarliteratur noch 

| nicht der zentrale Stellenwert eingerdumt wird, der ihm | 
zukommt. Im Horizont des globalen kollabierenden Real- 

| sozialismus macht manches von Brechts dramatischen Ar- 
| beiten aus derselben Zeit wegen seines plakativen Charakters 
| einen rasanten AlterungsprozeB durch (fiir Brecht, den aktuell- 
| eingreifenden Denker, selbst sicher keine schreckliche Vorstel- 
| lung); seine epischen Versuche mit ihrer virtuosen Desil- , 
| lusionierungstechnik und ihrer satirischen Scharfe erliegen 
| dieser Tendenz nicht. Eine Auseinandersetzung mit der hier | 
: verarbeiteten Form marxistischer Analyse btirgerlicher Oko- ! 
| nomie und Ideologie diirfte noch lange intellektuell lohnend 
: bleiben, vor allem bietet sich hier aber ein auBerordentlich i 
| asthetischer Genu8 (wenn eine solch hedonistische Formulie- 
! rung einmal erlaubt ist). , 
| Wolfgang Jeske—schon lange als versierter Spezialist fiir | 
| Brechts Romane ausgewiesen—hat mit seiner Ausgabe Bemer- | 
| kungswertes geleistet. Trotz der reichhaltigen und kom- | 
| primierten Kommentarinformation bleiben beide Bande immer : 
| auf vorbildliche Weise tibersichtlich und damit praktisch sehr | 
| gut handhabbar. Philologischer Anspruch und Benutzer- , 
| freundlichkeit stehen in einem ausgewogenen VerhAltnis. Fiir . 
! die Textedition stellten sich dem Herausgeber beim Dreigro- 
| schenroman (Band 16) die geringsten Probleme: Er konnte der : 
| Erstausgabe bei Allert de Lange von 1934 folgen und weist die 
: wenigen Konjekturen gegentiber dieser Ausgabe nach. Die : 

relativ ausftihrliche Dokumentierung der Entstehung ermég- | 
| licht interessante Einblicke in Brechts Umgang mit seinem ! 

260 |



| Book Reviews - | 

| Herausgeber unter den widrigen Bedingungen des Exils. Quel- 
len und Anregungen, auf die Brecht fiir seine Arbeit zuriickge- 

a griffen hat, werden gleichfalls akribisch aufgewiesen, auchdies > 
| ~ angesichts von Brechts Technik der Materialverwertung keine | 

- philologische Pflichtiibung, sondern auch fir den Laien aufer- 
- ordentlich instruktiv. Man hatte sich an dieser Stelle auch ein 

a genaueres Eingehen auf Brechts eigene Dreigroschenarbeiten | 
vor dem Roman vorstellen kénnen, weil sich an ihnen seine 

_ Wende zum Marxismus fast paradigmatisch rekonstruieren 
- 14Bt. In dieser Hinsicht wird lediglich auf den Zeilenkom- 
-mentar verwiesen. Instruktiv auch der Abschnitt zur Rezep- 
tion, der u.a. zwei von Brecht dann doch nicht veréffentlichte 
Vorworte zur englischen Ausgabe aus dem NachlaB wiedergibt 
(tiber das spieBige Unverstandnis friiher westdeutscher 
Rezensionen darf in diesem Zusammenhang gegrinst werden). _ / 
Der Zeilenkommentar erschlieBt auf vorbildliche Weise die 

Vielfalt historischer und literarischer Anspielungen, mit der | 
| Brecht hier gearbeitet hat, und erleichtert es, durch Quellen- : 

_ verweise die Struktur des Romans zu erfassen. Der eine oder | 
andere weitere Hinweis zu Brechts epischer Technik ware 

ps dabei denkbar gewesen. | - | 
| Ganz andere Probleme als der Dreigroschenroman stellen 

schon im Texteditorischen die Fragmente des Cdsar- und / 
besonders des Tui-Romans (Band 17), deren Entstehungsge- 

_ gchichte gleichfalls in ausfiihrlicher Form geschildert wird. | 
Hier war auf die Manuskripte und Typoskripte aus dem Nach- _ 
laB zuriickzugreifen, wobei vier Biicher des Cdsar-Romans 
zusammenhangend vorlagen, wahrend der Aggregatzustand 
des Tui-Romans eine deutliche Zeichnung des geplanten Ge- 
samtzusammenhangs nicht ermoglicht. Zu den letzten Biichern 
des Cdsar bietet die Ausgabe Skizzen und Notizen aus Brechts 

- NachlaB, die eine recht gute Vorstellung vom weiteren Gang 
: der Handlung vermitteln und die bisher nur tiber die Sekun- 

_ darliteratur (v.a. bei Herbert Claas) ermoglicht wurde. Brechts 
' konzeptionelles Problem, das Desaster der Rémischen Republik | 

historisch exakt zu schildern, dabei aber nicht in einem kom- 
| pletten Geschichtsfatalismus verfallen zu wollen, wird dadurch 

sehr deutlich. Anders also in den Gesammelten Werken von 
. 1967 wird in der neuen Ausgabe nicht versucht, aus den Tui- 

Materialien eine durchgehende Struktur zu konstruieren. Dazu - 
sind die vorliegenden Fragmente zu disparat (Brecht beschaf- 
tigte sich bekanntlich 25 Jahre mit der Tui-Problematik). So 

_ beschrénkt sich der Herausgeber konsequenterweise auf eine 
chronologische Anordnung der Texte und tiberlaBt dem Leser 

| das intellektuelle Spiel, Zuordnungen herzustellen. 

| 261



| The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

| Der Zeilenkommentar zu beiden Fragmenten ist noch 
i ausftihrlicher als fiir den Dreigroschenroman. Angesichts der 
| komplizierten Fiille realhistorischer Beztige im Cdsar und der 
| ironischen Verfremdung der Zeitgeschichte im Tui-Roman ist 
| dies keine Belastung, sondern eine groBe Erleichterung. 
| Angenehm auch, da8 der Herausgeber nicht versucht, tiber 
| Spekulationen Allwissenheit zu suggerieren, sondern zweifel- 
| hafte und nicht aufzulésende Beziige auch als solche benennt. 
| Der Kommentar wird durch Zeittafeln zu den historischen 
! Ereignissen und zur Romanhandlung sowie durch eine sepa- 
| rate Erlauterung antiker Begrifflichkeit erganzt. Zum Kom- 

mentar des Tui-Romans gehért ein Verzeichnis der Figuren-, 
: Gruppierungs- und Ortsbezeichnungen, das die “chimesischen” 
! Chiffrierungen europdischer Bezeichnungen auflést. Neben den 
| groBen Fragmenten bietet der Band noch fiinf weitere kurze 

Romanfragmente aus den zwanziger Jahren, von denen der 
| Boxerroman Das Renommee am bekanntesten sein diirfte. 

Weitere nur in Notizen und Textsplittern greifbare Entwiirfe 
: werden im Anhang vorgestellt. | 
. Kleinere Irrtiimer oder Druckfehler (16: 458, “Lefebuve- ) 
| Wely” statt richtig “Lefebure-Wely”; 17: 501, “Epimedes” statt 2 
: richtig “Epimenides”) fallen bei dieser gelungenen, stets die | 
: praktische Handhabbarkeit im Auge behaltenden Ausgabe 

nicht ins Gewicht. Besonders tiber der Diktion der Zeilenkom- 
: mentare liegt gelegentlich ein ganz leichter und nicht stéren- : 

| der Hauch des in der DDR-Literaturwissenschaft tblichen 
| Jargons. | 

! Hans-Martin Kruckis 8 
| Universitat Bielefeld | | | 

262 |



Book Reviews 

Berthold Brecht, Letters 1913-1956. Translated by 
Ralph Manheim and edited with commentary by 
John Willett. New York: Routledge, 1990. 288 
pages. | 

Reading the letters and (auto)biographies of the great 
writers feeds a desire to get to know the person of the writer 
who is, however, really only present in his work. The attempt 

| to make the writer an individual with whom one can empa- 
thize, whose psychology one can savor, falls into the trap of 
confusing the work of an author with his birthday cards and 
dry cleaning slips, his love affairs and his bank account. On a 
more elevated plane the academic business of researching the 
life of an author, collecting the documentary evidence of letters 
and diaries, marriage certificates and telephone accounts, fuels 
the curious expectation that we can learn something from such 
empirical data for the understanding of the plays, poems and | 
novels of the author. This, of course, as far as Brecht is 
concerned, is slightly ironic: the author who has created the 

| concept of the dividuum and of alienation but who at the same 
time had to keep the interest in his person alive so as to be 
able to transmit his ideas to the greatest number of fascinated | 

| and shocked spectators becomes the object of a study which 
attempts empathy into his individuality. The writer who has 
denied that he is somebody whom we can trust is subjected to 
a moral scrutiny where the letters serve as more authentic 
source material than his poems (7). Of course, letters and 
documents are just as fictional as any poem or drama, creating 
a persona for the interlocutor, and often much less truthful 
than what is usually called fiction. 

On the other hand, diaries and letters do contain hints and 
pointers towards that work which should be at the center of 
our attention. And since one cannot know in advance which 

| hints may or may not be useful, the selection of such documen- | 
tary material becomes a difficult exercise. The selection of 

| letters, as the introduction points out, is based on the German 
edition by Giinter Glaser (Brecht, Briefe [Frankfurt/M.: Suhr- 
kamp, 1981]) and contains only the letters by Brecht, although 
those of his correspondents are sometimes referred to in the 
notes. As the German edition it omits many of the letters to 
Ruth Berlau (although it does refer to a few additional ones in 
the notes), about a hundred to his first wife Marianne Zoff 
(which became available too late for inclusion) and about fifty 
letters to Margarete Steffin (which have been released but not 

263



| 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 

! yet published), to say nothing of the copious business corre- 
! spondence (8f). The volume is thus by no means a complete 
2 _ edition of Brecht’s correspondence. The German edition con- 
! tains about a third of the then known 2400 letters by Brecht. 
| With a few exceptions the English edition contains the same 
| material. 
| The letters are arranged broadly in five periods: the eleven 
: years before Brecht settled in Berlin, the Berlin years until 
i 1933, the first years of emigration, the Second World War and 
| finally Brecht’s last years from 1947 to 1956. Each section is 

introduced with a short essay by John Willett sketching the 
| context of the letters, a most useful addition for Anglophone 
2 readers and together forming a condensed biography of Brecht, 
| adding, however, little new to what can be found in the stan- : 
: dard biographies. An irritating feature is that titles of works _ 
| are given haphazardly in either English or German (St. Joan a 
| of the Stockyards but Der Jasager, 93). 
: The difficulties of translating particularly some of Brecht’s , 
| earlier letters are well demonstrated in Letter 68 to Arnolt 
| Bronnen, where the translation gives the sense but completely | 
| misses the elaborate hoax, the schoolboy mock-bombastic, part 
! biblical, part expressionistic tone: “Aber Dein Telegramm habe | | 
: ich nicht bekommen ehe denn gestern” is rendered as “But I | 
! only received your telegram yesterday.” Apart from such : 
| difficulties with non-standard language and some of Brecht’s | 
! idiosyncracies the translation is as accurate as is possible in 

| such undertakings, as far as I could establish. : 
: The English edition has an index, but the very useful 
: separate index to Brecht’s works of the German edition is 
: incorporated into the general index under “Brecht, Bertolt,” | 

| where biographical entries (“Emigration from Nazi Germany”) 
| are mixed with references to works under the English (“Mother : 
: Courage”) or under the German title (“Aus nichts wird nichts”). | 
| There are some other inconsistencies: The Threepenny Opera 
| appears first under “Brecht: Main Films:” with a note “See also 
: under Films below,” where it does not appear but where the | 
: reader is referred back to “Brecht: Main Films”; it does appear 

under “Plays” and again under “Prose” (“Notes to the Three- ! 
! penny Opera” and “Threepenny Novel”). The cryptic note “See | 
| also Blacks” in fact refers to the correspondence with Weill | 
| about a production with a “Negro Cast.” The letters referred to | 
3 are contained neither in the German nor the English version | 
: except for a short summary of them in the “Notes.” Although | 
| the name Annemarie Auer appears in the notes (672), it does | 

| 264 | 
| : 
| |



| Book Reviews | | 

not appear in the index, while it is a pity that this delightful | 
| little letter, which throws an interesting side light on Brecht’s 

relation to children’s literature, has been omitted all together. | 
The English reader will miss a sentence like: “AuSerdem ist | 
die Moral zu faustdick, und die Faust scheint mir, wie gesagt, | 
keine Kinderfaust” (Briefe 690). The rationale for omitting 
letters printed in the German edition is not obvious. True, 
some of the omitted letters are slight (e.g., Letter 40), but then 
go are many of those included. Yet what about the letters to 
Dora Mannheim (49, 50, 52, 53, 54, 55, 59), Hans Otto 
Minsterer (51, 63), Arnolt Bronnen (66)? The note to letter 55 
gives the erroneous impression that it is about the death of | 
Brecht’s mother, who is in fact never mentioned (that may be | 
precisely the point of the cryptic note). Letter 131 (possibly | | 
addressed to Erich Engel) is left out with the remark: “Incom- 
plete and largely impenetrable philosophical rumination”; 
admittedly Brecht is here groping rather vaguely towards an 
idea, but it is a seminal idea: that the experience of happiness 
is only possible in the masses and that the masses are necessa- 
ry so that the individual can (within them) individualize to the 

| extreme. It is a real pity that the delightfully facetious letter 
to Ernst Bloch (261) on his “regelwidriges Benehmen als 
Philosoph” is missing. | | 

It is also to be regretted that a number of letters not 
: available in the German edition but referred to in the notes of 

the English edition were not printed in full, among others a 
letter to Walter Benjamin (203x) and several to Margarete 
Steffin (226x, 226xx, 229x, 229xx, 236x, 236xx, etc.). Only two , 

| additional letters are actually reprinted, as opposed to being 
mentioned in the notes, one and interesting letter to W.H. 
Auden. In the case of additions one does, however, miss the 
clear and detailed notes of the German original on the source > 
of the text and here even whether the letter was in German or 
English, whether it is in Brecht’s own handwriting or prepared 
by somebody else. (Cf. Letter 478, which is said to be probably 

| written in Brecht’s own English with corrections by another | 
hand.) One would also like to know a bit more about Brecht’s 
relationship to Auden. Another incomplete letter to Ruth 
Berlau (848x) berates her for her demanding ways and drink- 
ing and rejects the idea that Brecht had any debt to pay off to 
her. The translation is based on a partial quotation in Mitten- 

a zwei’s Das Leben des Bertolt Brecht. 
| | In general the notes of the German original are much 

abridged in the English version, leaving out all the technical | 

265 |



| | | 
| 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I 

! details of the source, previous publication data and the notes 
| about dating where the letter does not carry a date. A typical 
: example of the differences between the German and the Eng- 
| lish version are the notes to Letter 78 to Bronnen. The German 
: version refers the reader to Bronnen’s plans to make a Faust- 

| film and his work on the script “Der verlorene Sohn” and 
| points further to Letter 77 to explain the reference to “Verrat.” 
| The English version, on the other hand, thinks that the film 
2 (the German reference here is the “Filmchen” in the postscript) 
| is “presumably one of the shorts starring the Munich comic 
| | Karl Valentin” and makes no reference to “Verrat.” The Ger- 
| man version points out that the Munich performance of Excesse 
| did not materialize, while the English version refers to the 
| eventual staging two and a half years later by Hilpert. Both 

| explain that “die groBe Schwester” is Gerda Miiller. The 
! English version needs to explain the reference of Penthesilea | 

and the reference to Goethe’s “nur wer die Sehnsucht kennt...” _ ) 
! —something which the German version can take for granted. 2 
: There are some really helpful additional notes, like the one to | 
| Letter 511 to Suhrkamp which queries Brecht’s statement that 
| Mutter Courage had seen many performances in exile with 
| Helene Weigel in the title role. The technically interested | 
: academic reader will still have to use the Anmerkungs-Band 
| of the German edition for much circumstantial information not ! 
| contained in the English version. | 
| Not withstanding some quibbles one may have with this : 
: translation and edition, the present volume of Brecht’s letters | 
| is a tremendous labor of love and a most welcome addition to 

the growing collection of Anglophone Brechtiana, making more | 
of Brecht accessible to the English-speaking audience of that 

: important writer. 

! Peter Horn | 
: University of Cape Town | 

: 266 | | 
|



| 
| Book Reviews 

Bertolt Brecht, Briefe an Marianne Zoff und Hanne 
Hiob. Hrsg. Hanne Hiob. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 
1990. 195 Seiten. 

Margarete Steffin, Konfutse versteht nichts von Frauen. 
Nachgelassene Texte. Hrsg. Inge Gellert mit einem 

| ~ Nachwort von Simone Barck. Berlin: Rowohlt, 1991. 
367 Seiten. | 

Die Bertolt-Brecht-Uberraschungskiste hat doch immer 
- wieder etwas anzubieten. In den achtziger Jahren waren es die 

- unanstandigen Gedichte und diverse Tagebuchneuigkeiten, 
nun sind es die Liebes- und HaBbriefe an die erste Ehefrau 
Marianne. DaB “das” Mensch Brecht ungemiitlich werden 
konnte, war schon mehr oder weniger bekannt. Unbekannt war 
bislang, daB er auch ziemlich konventionelle Liebesbriefe 

| geschrieben hat. Die ventinftigen und an die Vernunft appellie- 
renden Briefe an die Weigel und die Berlau gehéren zwar wohl 
auch in das Genre, sind aber fiir das Normalpublikum schwer- 
lich als Liebesbriefe erkennbar. Leidenschaftliche, térichte 
Liebesbriefe erhielt aber die aus Wien stammende, elegante 

i Opernsangerin Marianne Zoff. Da sie von weitaus attrakti- 
veren und auch zahlungskraftigeren Herren umworben war, 

| hatte die Diva den fiinf Jahre jiingeren, schmutzstarrenden 
Frechdachs, der sich in der Pause in ihre Garderobe einge- 
schlichen hatte, zundchst gar nicht ernst nehmen wollen: “Ich 
wunderte mich, warum ich ihn noch nicht hinausgeworfen 
hatte, betrachtete ihn dabei aber nicht ohne Faszination, so 

wie man ein exotisches Tier im Zoo bedugt....” ; 
po Ab 1920 kommt es in Augsburg zum Liebesverhdltnis und 

zu jenen erstaunlichen, zuweilen kitschigen Briefen: “Wenn Du | 
Dir klar dariiber bist, daB man sich entweder nicht liebt oder 
wegen dem und trotzdem und iiberhaupt liebt und da es gut 

| ausgeht, weil man guten Willen hat, dann kénnen wir doch 
| iiber die Ubereinstimmung, daB es gentigend tragische Doku- 

mente in der Weltliteratur gibt, zur Tagesordnung tiberge- 
hen...” (14). Das Paar ist oft getrennt, weil sich Brecht schon 
viel in Berlin aufhalt, Marianne aber in Wiesbaden engagiert 

| ist. Da flammt dann Eifersucht auf: “Merkwiirdigerweise freue 
ich mich nicht dartiber, daB das ganze Theater tiber Deine 
Beine spricht. Wirst Du dort eigentlich keine kiinstlerischen 
Aufgaben kriegen?” (25). Und fast jeder Brief schlieft mit einer 
poetischen Beschreibung, wie er in der Ferne einsam zu Bett 

| geht, sich dabei aber vorstellt, Marianne sei bei ihm: “Ich rede | 
| immer abends mit Dir und dann kiisse ich Dich und lege Dich 

ins Bett. Das dauert meist lang” (33). | 

| 267



The Other Brecht I {| Der andere Brecht I | 

| Er log. Hanne Hiob, die Herausgeberin der Briefe ihres | 
: Vaters, hat auch einige Texte (zumeist tagebuchartige Auf- 
| zeichnungen) ihrer Mutter veréffentlicht. Wahrend diese mit | 
; dem gemeinsam gewiinschten Kind Hanne schwanger war, 
| fand sie Briefe an Paula Banholzer, Brechts grofe Jugendliebe, 
: der er versprochen hatte, Marianne nur fiir eine Weile zu 
: heiraten. Kurz nach ihrer Niederkunft schreibt sie an Paula: 
| “,..nun ist die Stunde, die sie beide so wollten, da... Ich bitte | 
| Sie aber, Bert zu sagen, daf er frei ist... ich muB sagen, daB 
| mich sein Brief an Sie geriihrt hat—so viel Liebe und : 
| Zartlichkeit hatte ich ihm eigentlich nicht zugetraut” (86). 
: Scheinbar miihelos gelingt es Brecht aber doch, Marianne 
: zu halten. Das Kind Hanne spielte eine groBe Rolle dabei. Er 
) hatte es nicht verwunden, daB er den Sohn Frank nicht 
| gemeinsam mit Paula Banholzer erziehen konnte. Ein weiteres : 
: Kind “in der Fremde herumlaufen zu lassen,” war ihm unvor- 
| stellbar. Und obwohl er in Berlin schon mit Helene Weigel 
| lebte, die ebenfalls ein Kind von ihm bekommen hatte, schrieb | 
| er an Marianne: “Ich weif, daB Du am meisten Klasse hast von | 
| allen Frauen ringsum... Ich habe auch keine Lust mit jemand : 
| anderem zu schlafen...” (102). | 
| Sowohl Paula als auch Marianne muf es ungeheuer schwer 
| gefallen sein, sich von dem rede- und schreibgewandten | 
| Liigner zu lésen. Marianne Zoff freundete sich 1925 mit Theo | 
| Lingen an—was Brecht zundchst um den Verstand brachte. | 
| Zuerst bittet er: “Liebes Mariandl, gehe nicht weg!” (108). ! 
| Dann wird er ausfallig: “Ich bin vollkommen aufer mir. Ich 
| werde alles tun, um das Kind vor diesem Burschen in Sicher- 
| heit zu bringen... Dein Verbrechen ist ungeheuer.” Nun wird 
| immer mehr schmutzige Wasche gewaschen: Marianne soll | 
| keinen Pfennig Geld mehr bekommen. Sie soll “keinen Schritt ! 
| mehr tun kénnen, ohne, da ich Ungliick und Schande tiber : 
| Dich bringe...” (133/4). Und: “Willst Du wirklich jetzt mit 
! diesem zehn Jahre jiingeren Komiker herumziehen...Und mein 
: Kind herumschleifen durch die ganze Provinz?” (147). Er 
| verdachtigt Lingen sogar, eine erotische Beziehung zu Hanne 
: zu haben (159). Und noch 1926, kurz vor der Scheidung . 
: schreibt er: “Ich hére, Du denkst, ich wollte die Weigel 
2 heiraten, und es liegt mir daran, Dir mitzuteilen, daB ich das | 
: nicht will. Ich habe nicht vor, ein anderes Kind der Hanne 

! gleichzusetzen...” (154). 
| Dieser Briefband bietet den psychologisch an Brecht 
| -interessierten Lesern mehr Material, als alle vorherigen 
: Briefveréffentlichungen—denn hier hat der vernunftgeleitete | 

268



coe | Book Reviews 

| Briefeschreiber von spater noch nicht die Oberhand gewonnen. 
| Aber Vorsicht! Wer die besonders krassen Brieftexte allein zur — 

Charakterausdeutung nutzt, kann Brecht nicht gerecht wer- _ 
den, zumal wir die Briefe von Marianne Zoff an ihn nicht 

| kennen. Auch sie missen furchtbar gewesen sein (“...aus 
oe - Deinem Brief weht eine Hundekdlte,” 63). Das populdre Bild | 

vom Macho bestatigt sich unterm Strich nicht als endgiiltig. 
Unverschaémtes Aufbrausen wird immer wieder auch von | | 
verntinftigen und verséhnlichen Ténen abgelést. | 

Das penetrante Liigen offenbart freilich eine echte Schi- 
- zgophrenie. Wenn er spdter im skandinavischen Exil an drei 

Frauen gleichzeitig Liebesgedichte schrieb, die ganz auf die © 
jeweilige Persénlichkeit orientiert waren, kam zweifellos 
dieselbe Aufrichtigkeit zum Ausdruck, wie schon beim jugend- | 

- lichen, mehrfach engagierten Liebesbriefschreiber. __ | 
: | _ Die schlieBlich giitliche Beilegung der Streitigkeiten mit 

Marianne Zoff geht aus den Briefen kaum hervor. Sie hat in 
ihrem 1981 veréffentlichten Interview erzaéhlt, daB Brecht bald 

: im Hause Zoff-Lingen verkehrte und es materiell unterstiitzte. 
Er lernte den “Burschen” als Schauspieler schatzen. Lingen 

| | spielte unter Brechts Regie 1931 in Mann ist Mann und 1932 
| in der Mutter. | | 

~ In eben dieser Inszenierung trat auch die Laiendarstellerin i 
Margarete Steffin—als Dienstmaidchen—auf. Mit der aus dem 

| | Arbeitermilieu stammenden aber hochgebildeten jungen Frau 
ging Brecht seine wohl intensivste Liebes- und Arbeitsbezie- 
hung ein. Die Publikation ihrer eigenen literarischen Arbeiten 
und des greifbaren Teils ihrer Briefe an Brecht ist schon lange 
ein Desiderat. a | | 

- Mit siebzehn und mit achtundzwanzig hatten ihr Wahr- 
‘sagerinnen vorhergesagt, daB sie etwa mit zweiunddreipig | 

| Jahren sterben wiirde. Ihrer “Weltanschauung” lag es nicht, an 
| einen vordeterminierten Menschen zu glauben. Aber als sie die 

Dreifig erreicht hatte, muBte Margarete Steffin vor sich selbst 
zugeben: “mit 33 werde ich sterben” und “vielleicht bleibe ich 

| einfach ein dreck.” Wenige Jahre zuvor war sie “kein bifchen 
dreck” gewesen: Mitarbeiterin und Geliebte Brechts. An Tuber- 

| -kulose zwar schon erkrankt, aber wohl! noch nicht hoffnungs- 
los. Im skandinavischen Exil schwanden die Behandlungsmég- 
lichkeiten, schlieBlich kam Hunger dazu. Brecht wandte sich 
von ihr zwar nie ab, aber er lebte zugleich doch auch die © 
andere intensive Liebesbeziehung zu Ruth Berlau. Margarete 
Steffin starb tatsachlich in ihrem dreiunddreiBigsten Jahr, 
1941, kurz nachdem sie mit der Brecht-Familie und Ruth Ber- 

lau auf der Flucht in die USA die Sowjetunion erreicht hatte. 

= | | 269



| The Other Brecht I | Der andere Brecht I 

| Jahrzehntelang ist den literarischen Arbeiten von Brechts 
| Mitarbeiterinnen keine Beachtung geschenkt worden. Sie 
! galten gerade auch seinen Verlegern offensichtlich nur als 
| seine Anhangsel. Damit wurde der Boykott fortgesetzt, den die 
: Medien der Weimarer und der Nazizeit gegen diese Frauen 
| verhangt hatten—nicht nur, weil sie Linke, sondern wohl auch, 
| weil sie Frauen waren. Die provokatorischen Biihnenwerke der 
| Marieluise FleiBer und der Elisabeth Hauptmann wurden von | 
: der Kritik verrissen und verschwanden bald von den Spiel- 
| planen. Das literarisch anspruchsvolle “Frauenbuch” der Ruth 
! Berlau Jedes Tier kann es fand in den USA nur Interesse bei | 
| pornographischen Verlagen und konnte erst 1989 in Deutsch- | 
| land erscheinen. Die Kinderstiicke, Gedichte und literarischen : 
| Skizzen der Margarete Steffin blieben jahrzehntelang in den : 
| Moskauer Archiven vergraben, in die sie nach ihrem Tod | 
| abgelegt worden waren. Obwohl das Ostberliner Theater der | 
| Freundschaft ihr Stiick Wenn er einen Engel hdtte in den : 
: achtziger Jahren inszenierte, blieb die Steffin in den Augen 
| des Publikums ein Anhdngsel Brechts, seine—wie Hanns | 
| Eisler gesagt hatte—“wertvollste Mitarbeiterin,” die sich | 
| autodidaktisch “einen glanzenden Geschmack in literarischen | 
| Fragen” angeeignet hatte. Wegen ihrer Herkunft aus dem : 
| Berliner Proletariat war sie im Exil die einzige, die Brecht die 
| konkrete Vorstellung vermitteln konnte, was in der “proletari- : 
| schen Wohnkitiche’” vor sich ging. Zugleich achtete sie darauf, : 
| daB er regelmaBige Jamben verfafte (“grete ztichtigt mich mit 
| skorpionen, der jamben des UI wegen. seit einer vollen woche : 
: sitze ich jetzt dartiber, und sie will mir immer noch keine | 
| beruhigenden versicherungen abgeben,” Arbeitsjournal, 7.4.41). : 
: Sie ordnete seine Gedichte (“Steffinische Sammlung”), tippte : 
i und klebte seine Manuskripte und leistete zu vielen Stiicken : 
| dokumentarische Vorarbeiten. 
! Da die autobiographischen Materialien, Briefe und auch | 
| die literarischen Arbeiten der Mitarbeiterinnen/Geliebten von ! 
! Brecht bis in die letzten Jahre hinein ein verlegerisches Tabu | 
, geblieben waren, konnte sich die allgemein verbreitete, durch 
| feministische Analysen vertiefte Meinung herausbilden, Brecht | 

hatte in traditioneller patriarchalischer Manier diese Frauen , 
| ' gexuell unterworfen und ihre Kreativitat ausschlieBlich in sein i 
| eigenes Werk gezwungen. Die zuweilen auftauchenden Selbst- | 
| zweifel der Steffin Brecht gegentiber kénnten—oberflachlich 
| gesehen, diese Deutungsmuster noch einmal bestitigen: “Ich : 
: wagte bisher noch nie/werde nie wagen, Dir gegentiber mich | 
| ganz gehen zu lassen wie zu vielen Leuten.... Ich habe einen | 

| 270 |



Book Reviews 

ungeheuren Respekt vor Dir bei einer Liebe, die so grof ist, 
...daB es nicht gut sein kann....” Im Gegensatz zu Ruth Berlau | 
freilich, die es nie gewagt hatte, ihrem Idol Liebe und Mit- 
arbeit zu entziehen, setzte die Steffin diese Mittel aber 

| zuweilen erfolgreich ein: von ihr geschnitten, konnte Brecht 
nicht arbeiten. In mehreren Sonetten kampft er um gleich- 
bleibende Gunst der Steffin: “Nur eines mécht ich nicht: daB 
du mich fliehst/Ich will dich héren, selbst wenn du nur 
klagst....” In dem Gedicht “Nach dem Tod meiner Mitarbeiterin 
M.S” heiBt es dann: “...Mein General ist gefallen/ Mein Soldat 
ist gefallen/ Mein Schiiler ist weggegangen/ Mein Lehrer ist 
weggegangen/ Mein Pfleger ist weg./ Mein Pflegling ist weg....” 

Inge Gellert, die die Steffin-Anthologie zusammengestellt 
hat, schreibt in den Anmerkungen zu den Texten immer 
wieder, daB die Manuskripte mit handschriftlichen Bemerkun- 
gen und Korrekturen Brechts versehen seien. Daf die Arbeits- 
beziehung also durchaus eine gegenseitige war, belegt nun 
nicht mehr nur der Brief an Martin Andersen Nex6, dessen 
Erinnerungen sie zusammen ins Deutsche gebracht hatten und 
deren Publikation im Moskauer Fremdsprachenverlag erreicht 
werden konnte: “Ich habe auch nichts dagegen einzuwenden, 
daB mein Name mitgedruckt wird, allerdings mtifte es heifen: 
Margarete Steffin und Bertolt Brecht, da ich, wie jedermann 
weiB, ja nicht Danisch verstehe und da, wie ich weif, die 
Hauptarbeit tatsachlich von Grete gemacht wird.” Aus Inge 
Gellerts Anmerkungen geht des weiteren hervor, daB Brecht 
tiber Hans Tombrock und den danischen Journalisten Knud 

| Rasmussen die Publikation der Steffinschen Kindergeschichten 
erméglichen wollte. Nachweise der Veroffentlichungen haben 
sich jedoch nicht gefunden. 

Der nun endlich vorliegende Steffin-Band enthalt eine 
gréBere Anzahl von Skizzen, die offensichtlich einen Versuch 

| darstellen, autobiographisches Material aus der “proletarischen 
Wohnkiiche”. dokumentarisch sicherzustellen und zugleich 
einer ersten Gestaltung zu unterziehen: erzahlt wird der | 

| Schrecken des puritanisch erzogenen Kindes tiber den Liebha- 
ber der Mutter im ersten Weltkrieg, die Ausbeutung beim ost- 
preuBischen Bauern, der das krankliche Stadtkind im Rahmen 
der “Kinderlandverschickung” eigentlich aufpadppeln sollte, 

| tiber die ersten Regungen politischen BewuBtseins durch die 
im Religionsunterricht erkannten Widerspriiche. Und immer 
wieder erzahlt die durch ihre Krankheit gezwungenermaBen 
_kinderlose Autorin nicht nur von Kindern, sondern auch fiir 

Kinder, denen sie helfen will, Solidaritat untereinander und 

| 271



The Other Brecht I | Der andere Brecht I 
| 
| 
| mit den Schwachen zu lernen. Zugleich kommt in der Steffin- 
: schen Kinderliteratur der SpaB nicht zu kurz: ihre Sprache 
! scheut auch vor “unanstandigen” Kraftausdriicken nicht 
| zuriick. DaB sie—wére ihr Leben langer gewesen und ihre 
| Arbeit auch von Verlegern anerkannt worden—durchaus auch 
| den Boden der Autobiographie und des Dokumentarischen _ 
! verlassen konnte, zeigt die Erzahlung “Konfutse versteht 
| nichts von Frauen,” die in Zusammenhang mit den Vorberei- 
| tungen eines nicht ausgefiihrten Konfutse-Stiicks von Brecht 
| entstanden ist. Er notierte am 1. Januar 1941 ins Arbeits- 
| journal: “zum Konfutse: das schickliche benehmen, das ihm 
| vorschwebt, kénnte am ehesten das des patriarchalischen 
| gemeinwesens alt-chinas sein...grete, welche das (bischen) 
! material studierte...findet alles enorm reaktionar...die haltung 
| zur frauenfrage usw. stoBen sie ab.” | 
: Das Drama fiir Jugendliche Wenn er einen Engel hatte 
| verrdt zwar durchaus Talent, wirkt aber wegen seines allzu 
: plakativen Atheismus und Prosowjetismus heute reichlich | 
| verstaubt. Hier tritt der Agit-Prop-Stil sowohl in der Form als | 
| auch im Inhalt so stark in den Vordergrund, wie es sich Brecht | 
| selber nie erlaubt hatte. 
| Beeindruckend, wie die Steffin ihre puritanische Erziehung : 
| tiberwand und wie radikal sie das Thema der weiblichen Sexu- | 
| alitat—auch ihrer eigenen—literarisch anging. Die Tragédie | 
| der Abtreibung von Zwillingen, die sie sich als Neunzehnjah- : 
| rige eigentlich gewiinscht hatte, aber nicht versorgen konnte, 
| hat sie sowohl in einer Erzaéhlung als auch in einem aufriit- : 
: telnden Gedicht bearbeitet, das unverandert aktuell ist. | 
| Uberhaupt scheint sich mir das eigentliche Talent der 
| Steffin insbesondere in ihren wenigen tiberlieferten Gedichten | 
! anzudeuten. Die “proletarische” Direktheit verleugnet nicht | 
: ihren Bezug zum Agit-Prop, schafft es aber gleichzeitig durch : 
| ausgewogene Rhythmisierung, das Niveau des Knittelverses | 
| weit hinter sich zu lassen, erreicht klassische Statur. Aus 
| Brechts Tagebiichern ist bekannt, daB sie immer wieder | 
| versuchte, seine Dichtung in eben diese Richtung zu drangen, 
| und da er in der naémlichen Zeit unter anderem auch Gedichte : 
| ahnlichen Stils verfaBte, liegt es durchaus nahe, hier eher eine | 
: Beeinflussung von ihr auf ihn als umgekehrt anzunehmen. 
7 Auch bei den Liebessonetten, die sie sich gegenseitig zusand- 
| ten, gelingt es nicht, Meister und Schiiler zu unterscheiden. | 
: Meine eigene Vermutung, dafB das bislang in den Brecht- | 
! Werken aufgenommene Sonett “Als der Klassiker am Montag” 2 
| : eher der Steffin zuzuschreiben ist, hat sich nun bestatigt. Es : 

| 272 | 
| | : { 

|



: Book Reviews 

| handelt sich bei diesem Gedicht nicht nur um ein streng 
ausgefiihrtes Sonett; die Anfangsbuchstaben der Zeilen 

ergeben, abwdrts gelesen, auch das geheime Codewort der 

_ Liebenden, “Gruess Gott, Bidi,” dessen zu seltenen Gebrauch 
durch die Steffin Brecht brieflich beklagt hatte. Hier waren | 

sich in der Tat zwei Ebenbiirtige begegnet. : 
Mir sind auch nur wenige Texte von Frauen bekannt, die | | 

, so freiziigig nicht nur das Elend, sondern auch die Lust der / 

| Liebe ausdriicken, die Inbesitznahme des eigenen Korpers. Die 
leider wenigen Liebesgedichte der Steffin kénnen den 1982— __ 

a unter schamvollem Verschweigen der biographischen Zusam- | 

menhdnge—von Werner Hecht veréffentlichten priapeischen 
Sonette Brechts als ebenbiirtige weibliche Antwort gelten. 
Brechts Sonette waren damals von der—vorwiegend m4nn- 
lichen—Literaturkritik als “Mischung aus Peep-Show und © | 
lyrischer Hausapotheke” (Reinhold Baumgart) niedergemacht 
worden, die “in der Welt der Gleichberechtigung sicher Proble- 
me” haben wiirde (Anonymus in der Fuldaer Zeitung). Nun 
endlich kann jeder Leser feststellen, daB die Adressatin dieser 

| Skandalpoesie durchaus mit gleichem Stoff zu antworten 

_ wuBte und tiberdies in einem Brief verlauten lief: “lieber bidi, 

| diese 7 sonette (ich bin fiir besitz) gehéren zu dem schénsten | 

und mir liebsten, was ich habe. danke” (August 1933). 
| Der Band enthdlt nur wenige Briefe. Der GroBteil der 65 

Briefe von Brecht an Steffin und die 49 Briefe von ihr an 
ihn—wie auch die Halfte der Berlau-Korrespondenz—werden 
dem groBen Publikum noch immer vorenthalten. 

| Sabine Kebir . 
) Freie Universitat Berlin | | | 

| 273 |



The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| 

Franco Buono, Bertolt Brecht 1917-1922. Jugend, Mythos, 
| Poesie. Ubers. von Bernt Ahrenholz und Ursula 
| Ladenburger. Géttingen: Steidl, 1988. 148 Seiten. 

| In this stimulating study Buono traces a pattern of liter- 
| ary, mythological, personal and psychological motifs in Brecht’s 

early writings. At the center of his enquiry is Brecht’s first 
| published and perhaps his best story "Bargan ]4Bt es sein" 
| which Buono suggestively links with Brecht’s early poetry and 
| the play that marks the culmination and turning-point of his 
| early work: Im Dickicht der Stdédte. But instead of following 
| familiar paths which relate the dominant metaphors in this 

early work and allow us to trace formal and thematic influenc- 
| es and compatibilities, Brecht’s indebtedness to other and, from 
| the perspectives of contemporary German literary culture, 
: uncanonical writers, Buono uncovers a subterranean narrative 
| . beneath the generic surfaces. | 
| This narrative is associated with the “mythology” which 
| Brecht said he was tracking in that play and is presaged and : 
| echoed in mythical tales of transformation and individuation, | 
| of dionysian temptations, rites of passage, where the price of : 
| survival is humiliation or annihilation, where death of the | 
| protected ego is the only possible means of preserving the self 
| that will be consumed and transformed by this testing passage i 
| through the fire. The “homoerotic” relationship in “Bargan laBt 
| es sein,” as elsewhere in Brecht’s early writings, stands for a ! 

necessary objectification and dramatization of an internal | 
| psychic-mythological monologue, where the doubling of contra- : 
: | dictory characters externalizes the life-and-death struggle to | 

transform and adapt by shedding the skins of earlier, safer , 
| existences. Buono follows the typography of Brecht’s imagina- 
| tion, the transition from the exhilaratingly physical and 
| metaphysically ambivalent pleasures on the swings of the 
| Augsburg fairground to the jungles of alienated desire, and to 
! the ships that rot in the exotic waters beneath their desperate 
| crews, from protective forest to unforgiving city. 
| The antipodal figures, and figurations, contain the possibil- 
| ities of their opposites. Thus Bargan becomes infatuated with 
| Croze and cannot “live” without him. Perhaps we can say one 
| also represents the unconscious of the other and has to be | 
| recognized and “accepted” as a precondition for change, some- 
| _ thing that remains almost incomprehensible to the seaman | : 
| narrator of the story, as a dramatic representation of an : 
| analogous plot will remain “incomprehensible” to the spectator. : 

! | 274 | | 
| 

|



| Book Reviews | | 

Buono does not allude to Goethe’s Selige Sehnsucht but his 
model echoes its paradigm, except that in Brecht purification 
comes through immersion in impurity, through expressionist 
self-laceration, through descendance and not ascendance, and 
so constitutes a struggle with the earlier paradigm, bound to 
it even in refusal. This study offers a subtle reading of 

| apparently disparate themes in Brecht’s early work and is rich 
in detailed allusions, exploring relationships earlier critics 
have treated on a more formal level. 

Antony Tatlow 
| Hong Kong University — | 

| 
| 

| 275



| 
| 

The Other Brecht I / Der andere Brecht I 
| | 

: Sue-Ellen Case, ed., Performing Feminisms: Feminist 
| Critical Theory and Theater. Baltimore/London: 
| Johns Hopkins University Press, 1990. 320 pages. 

3 In response to this well-orchestrated anthology composed 
| of essays culled from Case’s 1984-1989 tenure as Theatre 
| Journal's editor, I would like to write about passing. In terms 
| of gender the phrase “to pass” is most often used to connote a 
| gay or lesbian “passing” for straight (or vice-versa) or in terms 
| of race to connote a person of color “passing” for white. To 
2 pass, then, can carry connotations of complicity with dominant 
! culture. But to pass is also to contain a glitch in relation to 

| that culture’s neat categories of difference—to be somehow not 
| that which one passes for, to be ambivalent. To press the | 
, Brechtian phrase into another mold, to be a living “not/but.” 
: In another sense of the word a review is a reader’s way of : 
: passing or failing or, worse, ho-humming that which she reads. | 
| Performing Feminisms, which passes with flying colors, repeat- 
: edly interrogates the issue of passing as it unpacks and inves- 
: tigates a broad range of feminist concerns in the study of 
| performance. The range runs from relations between margins 
1 and centers in the construction of “homo-hetero-sexual identi- : 
| ties” (7), to reexaminations and reconfigurations of theatrical 
| 7 history, to close analyses of the “performative acts” of gender : 
| across everyday life, dramatic convention, performance art and | 
| class and ethnicity on stage. The problem of passing and its : 
| ambiguous politics surfaces in various guises from time to time : 
: throughout this range of issues, but the most recurrent sense | 
| of passing emerges in the repeated impulse across the essays | 
! to pass through a certain critical space in feminist inquiry—a 
: space which Case articulates as a “crucial stall” between | 
| essentialist and materialist poststructuralist positionings (7). | 
i To backtrack for a moment, the sometimes tacit, sometimes ! 
: explicit starting point in Performing Feminisms is, of course, | 
| that the status quo of gender is a malignant social rut—a | 
| deeply ingrained and historically transmitted cultural and 
| political habit of delimiting identities according to genitalia 
| and their socially correct accoutrements. Dramatically speak- — 
| ing, this play of gender significances carries a tradition of 
I misogyny and heterosexism in the long-term service of patriar- : 
| chy. But here is one catch toward which this book, like much : 
| of the 1980s feminism it consummates, is pitched: if gender is 
! played out on bodies, then as players we have agency—both | 
| theatrical agency and, in an eventual complication of the ! 
! distinction between the two terms, actual agency. | 

| 276 ! 

| :



| | | Book Reviews 

_ With the burgeoning of inquiry into feminist agency and | 
a female subjectivity the question of strategy for both theory and 

practice has been looked at from many sides. The 1980s found 
us heatedly debating a multiplicity of seemingly mutually 

: exclusive positionalities: Do we stand up, having shed our | 
patriarchal chrysalides, newly born and utopically arrived in _ | 

| essential Womynhood? Or, dropping the skirt of patriarchal 
: construction, does “woman” instead cease to exist, allowing us 

to disappear into the supposed privilege of an equally utopian 
| invisibility? If we are wary of the hegemonic impulses ofessen- __ 

tialism, we may nonetheless be eager for political recognition 
| and therefore unwilling to let female subjectivity completely 

deconstruct into the very “negative space” it had, ironically, 
personified. Do we then reflexively explode the convention of | 
gender signs, gesticly wielding the range of gender codes upon 

| our own bodies in mock disregard for social propriety; refusing, 
as it were, to go to market only as the marketed? Poised at the | 
scene of such crimes and having spent the 1980s exploring the | 

- consequences of each, a feminist spectator may face a danger- — 
— gus question: Can we imagine some motile agency that passes 

provocatively through and between a heterogyny of alterna- 
tives without, in the ambiguity of that passing, losing political | 
imperative and impact? | | 7 a | 

| Case sees this historical juncture as a “stall,” an impasse | 

born of the split between essentialist (including psychoanalytic) | 
and materialist poststructuralist (sometimes called post- a 
modern) critiques. Bemoaning the crippling dialectic between | : 

| these positionalities, Case writes that the split has produced 
a “crab-like, sideways-scurrying motility that cannot effectively 
advance against the increasingly hegemonic attacks by the 
Right....” Nonetheless, with an irony which Case recognizes | 

| | many of the Performing Feminisms essays, e.g., those by Elin 
| Diamond, Sharon Willis, Barbara Freedman and to a certain 

extent Jeanie Forte, are placed precisely in the nexus of that _ 
| split. These essays work effectively in new ways on the old 

_ Frankfurt School project of doubling or grafting or imbricating 
psychoanalytic with historical materialist perspectives—pro- | 
ducing a motility to make any crab happy and causing Case to 

| wonder whether the most promising feminist theoreticians | 
today might appear to be “feminist Adornos.” | | 

| It may seem strange that this bemoaned impasse has pro- 

duced in the bowels of Case’s own book sharp and insightful 
| inquiry. Strange and yet not strange, as it contributes to the 7 

ironies that tickle provocatively throughout Performing Femin- 

| 277



| 

The Other Brecht I | Der andere Brecht I | 

: isms. In fact, one begins to get an inarticulable sense of this 
| impasse as passage. But this sense comes with strong reserva- 
| tions. In the introduction to the book, for instance, the tenta-. 
! tive and ambiguous sense of passing is at times overridden by 

| the desire to be well beyond the “stall,” a desire which presses 
: Case to condemn any critique which sets the terrain of its in- 
: quiry in constant relation to the images or terms of patriarchy. 

Lacanian critique falls into this category for retaining its focus 
| “solely within the patriarchal economy.” So too do the efforts 
: of performance artists such as Rachel Rosenthal who use their 
| always already patriarchally encoded bodies as sites of resis- 
| tance. Case asks: “isn’t there a kind of stasis produced in 
| locating agency within...oppression?” (11). Here the crucial 
| desire to be beyond the present stall doubles as the utopian 
: desire to be outside patriarchal oppression, and the immediacy 
| of that desire threatens to choke off strategies which seek to 
! work intimately and painstakingly in the nexus of the essen- 
| tialist/materialist impasse, exploring/exploding the terms of | 

| said stasis. | 
| Yet threatening to choke is not the same as choking. In : 
: fact, part of the brilliance of Performing Feminisms is that it | 
| contains a broad gamut of approaches to the impasse Case 
: articulates; approaches which speak across each other without | : 
| either canceling each other out or losing political impetus in a ! 
| soupy, laissez-faire pluralism. One reason this successful : 
| interaction occurs in the book lies in the power of the recurrent 
| argument for a performative perspective in theoretical inquiry, 
| a perspective that allows for and utilizes ambiguities, ironies 
| and a theatrical notion of “passing.” To quote Barbara Freed- : 
Po man in this regard: | 

| Theatrical reading is ambivalent reading, dedicated not to 
| varying the look (which simply amounts to critical plural- : 
: | ism) but to disrupting it, (up)staging theories through one : 
| another. It requires that psychoanalysis read cinema and 

theater read psychoanalysis, and—following the motto each | 
| would prescribe for the subject—that none of these disci- | 
| plines ever rests secure in itself. (75) | 

: With “performative acts,” to use Judith Butler’s phrase, focally : 
| placed in the nexus of the essentialist/materialist split, the 
| threat of an always only “negative feminism” (that is, a femin- 
: ism continually reenthralled with and repositioned as the 
| negative of any given dominant position) is less insistent. 

| 278 |



: Book Reviews 

All circulating on some aspect of performance, then, the 
book’s essays take turns placing subjects of inquiry into the 
critical space of Case’s “stall.” Articulating a fraught space 

| between resistance and complicity, the paradox of Case’s stall. 

redoubles in Teresa de Lauretis’s “Sexual Indifference and 
_ Lesbian Representation” as the inability to recognize the 

complicated and nervous network which both separates and 

connects homosexuality and heterosexuality. The recognition | 
of this space is indebted to Luce Irigaray’s punning explication — 
of the “hom(m)osexual” operations of Sameness in the econo- 
mies of patriarchal heterosexuality which posit women as the 
term exchanged between the shared properties of men. For de 
Lauretis there is something in this dance of connection and 
separation between Samenesses that we can not quite see,and 
that something is intrinsically related to “the blind spot of 
lesbianism” (35). Here the “positioning” of the femme, the 
woman who can pass for straight, becomes pivotal and prob- 

lematic. In her ability to pass she is made a partial subject— : 
“in most representational contexts [she is] either passing 

| lesbian or passing straight, her (homo)sexuality being in the 
last instance what can not be seen.” She is not seen unless she 
“enters the frame of vision as or with a lesbian in male body 
drag” (39). That is, the lesbian alone who is not as or with — 

male body drag is misrecognized, is a blind spot. 
If we take seriously the separateness/connectedness of 

homo and hetero sexualities, we might explore this blind spot 

of the femme alone as related to the overly determined visibil- 
ity of the straight woman. There is a not unrelated situation 

) of the heterosexual woman within a patriarchal economy in 
_ which she is primarily, if not only (mis)recognized as a relation 

| between men—the term exchanged or passed between those 
| bearing male bodies or “male body drag”—her very visibility in 

the passing being that which both occludes her subjectivity and 
grants her the troubled privilege of bearing the socially 

| “correct” sexuality. — | 
If such passing in its multiple senses results in the elision 

| of identities, it is fascinating that de Lauretis’s request that we 
| “think homosexuality and hommosexuality at once separately 

and together” nonetheless gestures toward a kind of passing. 
pS For what does it mean to think both separately and together? 

It is to imagine a radical and constant motile dialectic of 
| both/and rather than either/or. Here a “stall” between homo 

and hetero sexualities might give way, as the issues move 
beyond the stalemate of mutual exclusivity toward a problem- 

279



| 

| The Other Brecht I / Der andere Brecht I | 
| 

| atic space between, a space which includes the history of 
privilege, erasure and misrecognition reconsidered in a 

i network of both connections and separations. In considering 
| both/and, the performative act of “passing” becomes an 
| important if demanding site of inquiry. | 
| Just as de Lauretis incite-fully places the femme in the 
! nexus of the impasse, other essays take on that nexus with 
| alacrity. Elin Diamond places the work of several feminist 
: playwrights into the split, exploring their strategies of dou- 
: bling narrative history onto the lives those histories delimit, 
| exposing subjects in negotiation with what she calls the 
| “romance of identity.” Yvonne Yarbro-Bejarano’s “The Female 
| Subject in Chicana Theater” deals with the Chicana’s tradition- 
| al split identity between La Malinche (the whore) and La 
! Virgen (the virgin) and examines contemporary “imaginative 

strategies” for dealing with the split such as Socorro Valdez’s 
| creation of the “ungendered” role La Muerte (Death). 
| In “Feminism and the Jewish Subject” Vicki Patraka looks : 
| for an analysis that can interweave “Jewishness” and femi- | 
: nism. Building on Donna Haraway’s notion of “partial explana- 
| tions” to deal with the problematic stall between the totalizing | 
| theories (164), Patraka seeks not to cancel out the tension | 
| between the two identities, Jewish and feminist, but to employ 

a partial explanation leaving space for both/and. She does this . 
| by historicizing, by placing the plays of three Jewish women 
| writers in direct relation to the Holocaust and exploring the | 
| connectedness and separateness of the discourse of sexism and | 

| | the discourse of anti-Semitism. One connection suggested in 
| -Patraka’s essay bears repeating here: “the irrationality of Nazi 
| claims is inflected by the very fact that Jews are not visible 
! ethnics, not a separate race, but can, so to speak, ‘pass’ [...] | 
: further proof of the threat of Jews and so further justification 

for death” (166). | . 
. In her “Women’s Performance Art: Feminism and Post- 
2 modernism,” Jeanie Forte in effect places the “actual” female 
: body in the nexus of the impasse and causes that body to 
| question the categorical exclusivity of “essential” and “materi- | 
| al.” Problematizing the too easy materialist dismissal of much | 
| 1970s and early 1980s performance art by the label “essential- 
| ist,” Forte reopens the debate regarding Luce Irigaray’s and 
/ Helene Cixous’s strategies of écriture feminine by placing those 

2 strategies in the context of live performance rather than 
| writing. Forte argues persuasively that the insistent presence | 
| of the live body in works by such artists as Rachel Rosenthal : 

| 280 . 
|



| — | Book Reviews 

| and Karen Finley doubles back upon the absenting of women 
in language: “The semiotic havoc created by such a strategy 
combines physical presence, real time, and real women in 
dissonance with their representations, threatening the patriar- 

_ chal structure with the revolutionary text of their actual 
| bodies” (260). In Forte’s work the “actual body” negotiates the 

split, passing between, as it were, “both as a sign and as an 
intervention into language” (261, italics added). Finally, as an 
example of the tight orchestration of Performing Feminisms, _ 

Forte’s postmodern case studies oddly fold over upon the 
Renaissance and pick up on Phyllis Rankin’s and Laurie A. 
Finke’s excellent explorations of the threat of women’s pres- | 
ence (again, the threat of the “actual body”) to the patriarchal 
stream of historical knowledge as evidenced in the “killing of 
women into art” in Elizabethan and Jacobean plays. 

I can only gesture in passing at the important work of 
Judith Butler, Glenda Dickerson, Jill Dolan and others who 

| | contribute to the success of this book In many ways Perform- 
ing Feminisms is a bold rethinking of the Artaudian metaphys- | 

oa ies of the theater’s double as that double confronts the impact 
| of Brechtian and feminist inquiry. “This theater’s double,” 

writes Case in the introduction, “is not Artaud’s metaphysical 
‘splitting of forms,’ but one of feminist political action, especial- 

ly for women of color who are, as Dickerson writes, ‘fixed on 

the fangs of the two-headed serpent.” (4) Not a simplistic | 
swing from one end of a binary (metaphysics) to another 

| (political action), this book rather culminates the 1980s effort 
to lurch into that dangerously murky space between such a 
binary in an attempt precisely to see metaphysical constructs 
in their political ramifications and to see political actions in 
their metaphysical foundations. Looking forward, backward 
and crabwise to include lateral differences among women, this 

| project seeks to chronicle how, historically, metaphysical 
constructs have materially affected/inscribed the lives of 

| ‘women and to both envision theoretically informed political 
practice and enunciate an embodied, practiced theory. It is not 
an easy space to articulate because it asks us to pass between 
seemingly mutually exclusive ways of knowing to begin to 
conceive of a “both/and” motile agency crossing the limen of an 

| “either/or” critical impasse. | - 

) Rebecca Schneider , 
| New York University a | 

| 281 oe



| 
| 

The Other Brecht I | Der andere Brecht I 
| 
| Tony Calabro, Bertolt Brecht’s Art of Dissemblance. 
: Wakefield, NH: Longwood Academic, 1990. xv + 
| 158 pages. | 

| Although this book is strongly anti-intellectual, anti-aca- 
| demic and anti-establishment, it is well worth reading by all, 
| both those anti and those pro our currently held views and 
| evaluations of Bertolt Brecht. Tony Calabro presents a complex 
| reexamination of Brecht’s ideology and of his artistry. Calabro 
| believes he has found clay dramatic feet on his idol and, there- 
| fore, he distrusts what and how the idol communicates theatri- 
: cally. In other words, Calabro first became disenchanted with 
| Marxism and its chief theatrical spokesperson Brecht and then 

he started to question the aesthetic quality and value of 
Brecht’s dramatic work: - 

| Today, my views regarding my former mentor Bertolt 
: Brecht have shifted as my own sociological perspective 
| and artistic perceptions have changed. His plays have 
: not met the demands required by my own personal, ar- 
| tistic, and social growth. Sometimes the plays are | 
| informed by aesthetic considerations that help them to } 
| transcend their ideology, but that is rare. (xii) 

| The present book is Calabro’s personal challenge to Mar- 
| xism and to Brecht’s life and work. It is basically a negative : 

and an angry book. Chapter One deals with Brecht’s life. This 
: is a political chapter in which Calabro attempts to insert a , 
| wedge between Brecht’s communist theories and teachings on 
| the one hand and Brecht’s personal life on the other. Calabro 
2 concludes that “Brecht’s communism is seen to be fraudulent— | 
| an expedient tool” (15). Chapter Two deals with Brecht’s theo- 
| ries. Calabro presents political and theatrical theories as | 
| intertwined and generally attacks the theatrical theories : 
| because of his perception of the failure of the political ones. 
| Chapter Three deals critically with Brecht’s plays and poetry. 
| The critic highly praises Brecht’s first play Baal: “Baal con- | 
| tains Brecht’s wild evocation of nature.... Baal is Brecht” (43). 
: “Though his very first play, it represents perhaps the highest 
| pinnacle ever reached by Brecht” (44). Then he briefly and 
| judiciously discusses the other plays but mainly in negative | 
| tones. He sees Brecht’s Marxism as draining his talent. In : 
: spite of the negative presentation this long chapter provides an : 
. interesting, important and invigorating walk through Brecht’s : 

: 282 : 
| | 
|



Book Reviews 

dramatic works. Calabro also praises Brecht’s Manual of Piety 
(Devotions) as a work that “established his lasting fame as a 

| great poet” (49). It is obviously Brecht’s drama, not his poetry, 
with which Calabro has difficulty. Chapter Four deals with 
“the limited social dynamics inherent in Brecht’s stage” (xv). 

Again this is a political chapter in which Calabro attacks Marx 
and Marxism and defends capitalism. Calabro sees Brecht as 
representing Marxist propaganda to the detriment of lasting 
artistic dramatic value. He wants to leave the reader in this 
section with the thought that Brecht might have made a better 
politician than a playwright. Chapter Five, finally, deals with 

_ Brecht’s position in contemporary theater. Calabro links the 
current demise of Soviet Communism to the inevitable demise 
of Brecht’s theatrical importance. “As the Communist govern- | 
ment [of former East Germany] disappears, so, necessarily, will 

| productions of most of Brecht’s plays. This could spell the im- 
minent demise of the Berliner Ensemble as we know it” (132). 

| Calabro sees Brecht as a great dissembler (hence the book 
title), as a dishonest artist, as a great talent who sold out to 

: the politicians. The Marxists are falling, so too must Brecht, 

according to Calabro. Although Calabro’s book is negative and 
| full of anger, intelligent readers will want to study it for the 
| brilliant and clear anatomy it gives of Brecht, his times and 

his works. It is a healthy counterview on Brecht which will be 
useful in working toward synthesizing a balanced, scholarly 
worldview of Bertolt Brecht the man, the thinker, the poet and 
the dramatist. . 

Douglas J. McMillan | 
| East Carolina University 

283



| 
| | 

: | 
t |! 
i | 

i i | 
i 

: 
: i 
i i . 
i | | . : 

i 

| 

| i 
i 
i 5 

i { | . | 
i . . ! 

i : 

i 

; 

: 

i | | : 
i ' 
i 

: } 

1 

i 

i : 

} 
| : 

| 
i . : t . 
! 
i | 
: 
1 

I 

i | 

i : 

i : ‘ 

i 

i 

i 
i 
1 2 

| : 
! 

] 
i 
i . 

i 

| I ' 
' 
i 
i : 

i 

i i : 

| 
| ' 

i 

i 

j 
| 

| 

i : 

i 

I 

| 

i 
i 

i 

i 

f 

: 

i ' 
i 
i 

' 

i 

} 

t 

i 
| 
i 
| 
i 

| 

| 

- 
i



oe 
_



| 

| : 

i ‘ | 

{ 

\ : 
‘ 

' . 
i i 

i 
: 

| | i I 

: ' 

: 

: i 

| i | I 
i i 

i | 
| ' : | 
1 

i : 

i i 
i i 

i I 
i | 
L y 
i { 
| : 
i 
i i 
| : | 
| 
I 
i i | | 

i 

i 
i 
i 

i 
i 

i 
t 

| 
i 
i : 
| : 
i 

i 
1 / i | 
1 i 
1 

| 

| i 
i 

{ i 

i 
! 

i 
i 
i : 

i 
i | 
i 
| 

i 
| 

' 

i | 

' : 
t 

| 
j 

i 
i 

i i i i 
i 

| 

| 
t 

i 

/ | 

i 

i i 
| 1 

| 
| 

|





: 

i . 

i 

i 
i 
! 
i . 
i 

i 

{ 

| | . 

i I 

i 
| | 

i | 
| 

| 
| 

| 

i 

i 
i , 
L 2 
i 
i 
i 
i 

i : 
i 

| 
| : | : 
} 
i 
1 
i 

| 
| 
] 

i 

i 

‘ 

i 

. 

i 

: t 

i . i 

i 

aie ee ee ee Ze I — ee SI ae as Sa TOT mm u





ISBN 0-9623206-3-3 } 

;


	Page 1

