
728 State Street   |   Madison, Wisconsin 53706   |   library.wisc.edu

Brecht, women and politics. 

Detroit: Wayne State University Press, 1985

https://digital.library.wisc.edu/1711.dl/X3ADHAUJLMPIV8Q

http://rightsstatements.org/vocab/InC/1.0/

The libraries provide public access to a wide range of material, including online exhibits, digitized
collections, archival finding aids, our catalog, online articles, and a growing range of materials in many
media.

When possible, we provide rights information in catalog records, finding aids, and other metadata that
accompanies collections or items. However, it is always the user's obligation to evaluate copyright and
rights issues in light of their own use.



women and politics 
CS a ae 

Brecht: frauen und politik 

The Brecht Yearbook, 

Volume 12, 1983 

edited by John Fuegi, Gisela Baby; | 

and John Willett 

associate editor: Gerd Breuer



i 

] : | 

} 

| 

i 

a 

i | 

i 1 
in 

if 
i



EOE ee



I



brecht' —s.. 
___ women and politics 

Brecht: frauen und politik



Brecht — 
 frauenund politik — 

Brecht Jahrbuch, Jabreang 12, 1983 

Herausgeber: John Fueg?, Gisela Bahr 

und John Willett 

Mitherausgeber: Gerd Breuer 7 

. Wayne State University Press Detroit 

| edition text + kritik GmbH Munchen



- 

The Brecht Yearbook, Volume 12, 1983 

edited by John Fuegs, Gisela Bahr, 

and John Willett | 

associate editor: Gerd Breuer 

Wayne State University Press Detroit | oe | 

edition text + kritik GmbH ~ Miinchen _



Copyright © 1985 by Wayne State University Pess, Detroit Michigan 48202. All rights 

reserved. No parts of this book may be reproduced without formal permission. 

Produced in the United States. 

ISSN 0734-8665 

ISBN 0-8143-1788-X | 

Special acknowledgment to Gerd Breuer for providing the German synopses and to 

Francoise Taylor for providing the French synopses.



| The International Brecht Society 

The International Brecht Society has been formed as a correspond- _ 
ing society on the model of Brecht’s own unrealized plan for the Diderot 
Gesellschaft. Through its publications and regular international sympo- 

sia, the Society encourages the free and open discussion of any and all 
views on the relationship of the arts to the contemporary world. The 
Society is open, of course, to new members in any field and in any country 
and welcomes suggestions and/or contributions (in German, English or 
French) for future symposia and for the published volumes of its deliber- 
ations. 

Die Internationale Brecht-Gesellschaft 

Die Internationale Brecht-Gesellschaft ist nach dem Modell von 
| Brechts nicht verwirklichten Planen fiir die Diderot Gesellschaft als : 

korrespondierende Gesellschaft gegriindet worden. Durch Veréffentlich- 
ungen und regelmafige internationale Tagungen fordert die Gesellschaft 
freie und 6ffentliche Diskussionen von jeglichen Blickpunkten, die Be- 
ziehungen aller Kiinste zur heutigen Welt betreffend. 

Die Gesellschaft steht selbstverstandlich neuen Mitgliedern in 
jedem Fachgebiet und Land offen und begriift Vorschlage und Aufsatze in ~ 
deutscher, englischer oder franzésischer Sprache fiir zukiinftige Tag- 
ungen und fiir die veréffentlichten Bande ihrer Protokolle. 

La Société Internationale Brecht 

La Société Internationale Brecht a été formée pour correspondre a 
la société révée par Brecht, “Diderot Gesellschaft”. Par ses publications et 
congrés internationaux 4 intervalles réguliers, la S. I. B. encourage la 
discussion libre de toutes les idées sur les rapports entre les artes et le 
monde contemporain. Bien entendu, les nouveaux membres dans toutes 
les disciplines et tous les pays sont accueillis avec plaisir, et la Société sera 
heureuse d’accepter des suggestions et des contributions (en frangais, 

| allemand, ou anglais) pour des congrés futurs et les volumes de communi- 

7 cations qui en résulteront.



Addresses 

Gisela Bahr, Department of German, Russian and East Asian Languages, 
Miami University, 44 Irving Hall, Oxford, Ohio 45056, U.S.A. 

John Fuegi, Comparative Literature Program, University of Maryland, 
Jimenez Hall, College Park, Md. 20742, U.S.A. 

John Willett, Volta House, Windmill Hill, London NW 3 65J, England 

Antony Tatlow, President International Brecht Society, 3 Felix Villas, 61 

Mt. Davis Road, Hong Kong | 

_ Karl-Heinz Schoeps, Secretary/Treasurer, Department of German, Uni- 

versity of Illinois, Urbana, Illinois 61801, U.S.A. : 

Marc Silberman, Editor Communications, Department of German, Uni- 

versity of Texas, San Antonio, Tx 78285,U.S.A. 

IBS dues are $10.00 Student Member (up to three years) 

$15.00 Regular Member, annual income under $20,000 

$20.00 Regular Member, annual income $20,000 and over 

$25.00 Sustaining Member roe 

$25.00 Institutional Member - Oo 

Send dues to Karl-Heinz Schoeps, Secretary/Treasurer, Department of 
German, University of Illinois, Urbana, IL 61801, U.S.A. | 

Brecht’s works are quoted from the twenty volume Gesammelte Werke | 
(GW) (Frankfurt: Suhrkamp, 1967), from his Arbeitsjournal (A J) (Frank 

furt: Suhrkamp, 1973) or from Briefe (Frankfurt: Suhrkamp, 1981). |



Introduction . 

| The original plan for this volume was to attempt to provide a fairly 

| comprehensive overview of the theme: Brecht and Women. What the 

editors had in mind under this heading was threefold: 1) An overview of 
- the image of women as presented in Brecht’s plays, poetry, and his prose 

writings fictional and non-fictional, 2) an overview of Brecht’s dealings 
with the numerous women who figured so prominently in his own life as 
professional collaborators and as sexual partners, and 3) feminist com- 

mentary on any aspect of contemporary Brecht studies. 

As essays began to come in we found considerable unevennessinthe = 
quality of the individual essays and we found also that the three sub-topics 
were not getting equal attention. We did not want to commission essays on | 
specific subjects as we did not want to pre-commit to anyone until we saw 

the quality of the individual piece of writing. As a result of this working 
method we have managed to cover some areas, so we think, rather well, : 

but others have been left for consideration in future volumes. We would | 

like to have had, for instance, absolutely first-rate pieces of work on 

Helene Weigel, Margarete Steffin, Therese Giehse and Angelika Hur- 
-wicz, but none of the work submitted on these subjects matched the 

importance of the subjects themselves. Clearly lots of additional work still 

needs to be done on each of these individuals. 

Once we had assembled the best international work available that 
was devoted to the general subject of Brecht and Women, we found that 
there were many other pieces of work which certainly touched on the 
subject of “Brecht and Women” but which then carried over into other | 

_- important subject areas. An examination, for instance, of Brecht’s pen- 

chant for establishing written contracts both with business partners and 

with personal friends, led of necessity from the contracts with Banholzer | 

| 7



Introduction 

and Zoff to those with Weill, Feuchtwanger, etc. etc. Likewise, the whole 

question of how Brecht worked with women collaborators led of necessity 
to his work with various male collaborators also. So, instead of trying to — 
artificially limit the scope (and value) of some of the material submitted, 

we decided to have the title of the volume as a whole reflect the scope of 
the essays contained in it. | 

We labor under no delusion whatsoever that this volume (or any 
other volume) can exhaustively cover the range of subjects embraced by 
the title of the volume. What you have before you is a series of essays in the 
sense of Versuche, “attempts” to begin to define areas needing further 
study. Each is an honest attempt to sketch the current state of knowledge _ 
of the subject treated in the essays. In each case. further work on the 
subject may well yield different conclusions and ask as well as answer very 

different questions. If the essays provoke argument as well as further 
study, we will be neither surprised nor disappointed. 

) _ For the Editors: = 
| John Fuegi 

College Park, Maryland 
1984 

g |



Contents 

Ruth Berlau as told to Nach 25 Jahren des Schweigens 11 
Hans Bunge, GDR 

Sarah Bryant-Bertail, USA | Women, Space, Ideology: Mutter Courage 
und ihre Kinder 43 

Sue-Ellen Case, USA Brecht and Women: Homosexuality and 
| the Mother 65 | : 

Renate Voris, USA Inszenierte Ehrlichkeit: Bertolt Brechts | 

‘Weiber-Geschichter’r 79 

Joel Schechter, USA Lotte Goslar’s Circus Scene 99 

Reinhart Hoffmeister, Im Gesprach mit Marta Feuchtwanger 107 
FRG | 

John Willett, UK Bacon ohne Shakespeare? — The Problem | 
| of Mitarbeit 121 

Heinz-Uwe Haus, GDR In Memoriam Asja Lacis 141 

“Dorothy Lane” (with revi- | Happy End; A Criminal Case Based On | 
~ sion by Manfred Wekwerth the Comedy With The Same Name By 

and Elisabeth Haupt- Dorothy Lane 149 | 

mann), GDR | 

Volker Lilienthal,FRG —_—Journalisten als Kopflanger— Aktualitat und 
a Nutzen von Bertolt Brechts Tui-Kritik 193 

David Z. Mairowitz, Brecht’s Women: A Synopsis/Proposal 207 
FRANCE | 

| THE WAY AHEAD: | 

Michael Morley, I. Future Fields of Brecht Scholarship = 211 
AUSTRALIA | 

Antony Tatlow, II. Brecht and Postmodernism 215 
HONG KONG 

| Book Reviews 221 | |



Berlau/Bunge. “After 25 Years of Silence?’ 

The following article includes some representative sections of an as yet | 
(1984) unpublished manuscript entitled Laitu Narrates. In this work Ruth Berlau 
relates her life and work with Bertolt Brecht. The representative samples here are 
drawn from each decisive phase in her life with Brecht: the first begins in the 
summer of 1933 as she met Brecht and Helene Weigel while they were in exile in 
Berlau’s homeland of Denmark. Brecht and Berlau were attracted to one another 

at once. They immediately began work together on several artistic projects. Ruth 
Berlau translated Brecht and staged his play Mother at her Worker’s Theatre. 
Light is cast on many details of Brecht’s daily life in exile in Scandinavia. For Ruth 
Berlau, out of initial attraction came lifelong love for Brecht. She tells of the 

| creation of Lai-tu Stories, written for her by Brecht and in which she is the main 
figure. The final section of the article, Berlau’s recollection of a nightmare, 
contains her attempt to answer the question “what was Brecht like?” and a love 
poem from Berlau to Bertolt Brecht. 

Berlau/Bunge. “Nach 25 Jahren des Schweigens.” | 

Bei diesem Beitrag handelt es sich um Ausziige aus dem bislang unver6ffent- 
lichten Manuskript von Hans Bunge, das den Titel Laitu Erzaéhit tragt. Darin 
erzahlt Ruth Berlau tiber ihr Leben und ihre Zusammenarbeit mit Bertolt Brecht. 
Die vorliegenden Ausziige versuchen die entscheidenden Stationen ihres Lebens 
zu streifen: Dies beginnt im Sommer 1933, als sie Helene Weigel und Bert Brecht 
in Danemark, Berlaus Heimat, kennenlernt. Brecht ist ihr auf Anhieb sehr 
sympathisch. Es entwickelt sich eine intensive kiinstlerische Zusammenarbeit. 

- Ruth Berlau iibersetzt Brecht und inszeniert sein Stiick die Mutter mit ihrem 
Arbeitertheater. Streiflichter von Brechts alltaglichen Leben im danischen Exil 
sind eingestreut. Berlau und Brecht beginnen zusammen einen Roman zu 
schreiben. Aus Ruth Berlaus anfanglicher Sympathie ist lebenslange Liebe ge- 
worden. Sie erzahlt von der Entstehung der Lai-tu Geschichten, die ihr Brecht : 
schrieb, und deren Hauptfigur Lai-tu, die sich auf Ruth Berlau bezieht. Den 
Abschluf der Ausziige bilden der Traum Ruth Berlaus, in dem sie sich von Brecht 
im Stich gelassen fiihlt, sowie ein Versuch die Frage ‘Wie war Bert Brecht?’ zu 
beantworten und schlieflich ein Liebesgedicht von Ruth Berlau an Bert Brecht. 

Berlau/Bunge, Apres 25 ans de silence 

L’article suivant comprend des passages représentatifs d’un manuscrit non 
encore publie a ce jour, intitulé Lastu Narrates. Dans cette oeuvre, Ruth Berlau 

_ relate sa vie et son travail avec Bertolt Brecht. Les passages représentatifs figurant 
ici sont extraits des phases décisives de sa vie avec Brecht: le premier commence 
durant |’été 1933, avec sa rencontre avec Brecht et Héléne Weigel durant leur exil 
dans le pays natal de Berlau, le Danemark. Brecht et Berlau furent immédiatement 
attirés l’un par l’autre. Ils commencérent immédiatement a travailler ensemble sur 
plusieurs projets artistiques. Ruth Berlau traduisit Brecht et montra sa piece Mére 
a son Théatre des travailleurs. De nombreux détails de la vie quotidienne de Brecht 
en exil en Scandinavie sont mis en lumiére. Pour Ruth Berlau, de cette attraction 
initiale resulta un amour pour Brecht qui dura toute sa vie. Elle raconte la création 
d’Histoires de Lai-tu, écrites pour elle par Brecht, et dans lesquelles elle a le réle 
principal. Dans la partie finale de l’article, o& Berlau évoque un cauchemar, elle 

_ tente de répondre a la question: comment était Brecht? Cette derriére partie 
contient également un poéme d’amour de Berlau a Brecht. 

10 |



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Sarah Bryant-Bertail. “Women, Space, Ideology: Mutter Courage?” 

Mother Courage pulls her wagon on a treadmill. Catherine climbs atop a 
house to beat the drum and warn the village. Sophie is thrown to the ground by 
Baal and vows revenge. Grusha flees from the soldiers with a baby boy. These are 
frame shots of women in the Brechtian space that defines them and that they 
conversely delineate. The women characters traveling over the various stages of 
the Epic Theatre can also be read as part of the even longer tradition of the 
picaresque, the literary genre of the exiled and powerless. These female pica- 
resque characters, of both early and later plays, are in a profound sense, political 
and economic exiles doomed to travel through the changing historical tableaux of 
capitalist society. The fragmented tales fall into four prevalent stereotypes: the 
abandoned sex object, the prostitute, the capitalist entrepreneur, and the martyr- 
mother. Brecht’s use of women as didactic objects also follows in a tradition of 
German male writers that can be traced back at least to the Enlightenment and 
Sturm und Drang. The author shares the contention of feminists like Sarah | 
Lennox that the Marxian scheme of labor and politics is deeply distorted because 
it does not recognize the conventions of the family to be part of the political 
structure, nor give the traditional work of women the status of labor. And yet 
Marx’s description of the proletarian fits the picaresque characters, especially the 

| female picaresque. In the task of analyzing the movement and space of women 
characters in Brecht’s plays, the author will use some of the techniques of the 
semioticians Patrice Pavis and Michael Issacharoff. Dividing the dramatic space 
into mimetic and diegetic, and observing the characters’ placement and move- 
ment between these two spaces, will reveal patterns that signify meaning. In 
addition, a cataloguing of the objects in the female space will also help make 
explicit the signifiers that Brecht uses to give women meaning. It is in this 
operation that Brecht’s ambivalence is brought to light. Brecht’s women are seen 

to survive through tactical thinking and behaviour, in the face of the grand 
strategies that are the province of the powerful, strategies that can be seen to 
culminate in powerful ideologies. Brecht’s own exiled position vis-a-vis the | 
ideologies of the capitalist state and the Stalinist communist state is most pro- 
foundly “reflected” in his women characters. Finally the work of a playwright can 
be efficacious only as a set of tactics within and always opposing the grand 
strategies that make up political and social reality. 

Sarah Bryant-Bertail. “Frauen, Raum, Ideologie: Mutter Courage,” 

Mutter Courage zieht ihren Wagen iiber eine Tretmiihle. Kattrin klettert 
auf das Dach einer Hiitte, um mit ihrem Trommelschlag das Dorf zu warnen. | 
Sophie wird von Baal zu Boden geworfen und schwort Rache. Grusche flieht mit 
dem Kind vor den Soldaten. Dies sind Schnappschiisse von Frauen im Brecht- 
schen (Biihnen-) Raum, der sie definiert und den sie ihrerseits beschreiben. Die 
Frauengestalten, die tuber die verschiedenen Biihnen des epischen Theaters 
ziehen, kénnen als Teil einer alteren Tradition des Pikaresken, dem Genre der 
Ausgestofenen und Machtlosen, gesehen werden. Diese weiblichen pikaresken © 
Charaktere, sowohl der frithen wie auch der spateren Stiicke, sind auf profunde 
Weise politisch und 6konomisch Ausgestofene, dazu verdammt durch die sich 
wandelnden geschichtlichen Tableaus der kapitalistischen Gesellschaft zu 
ziehen. Die fragmentarischen Erzahlungen weisen hauptsachlich vier Stereo- 
typen auf: das aufgegebene Sex Objekt, die Prostituierte, die kapitalistische | 

| 40



- Sarah Bryant-Bertail 

Unternehmerin und die Martyrin-Mutter. Brechts Gebrauch von Frauen als 
didaktische Objekte folgt einer Tradition von mannlichen deutschen Schrift- 
stellern, die bis zur Zeit der Aufklarung und des Sturm und Drang zuriick 
verfolgt werden kann. Der Autor teilt die Auffassung von Feministinnen wie 
Sarah Lennox, daf$ das Marxsche Konzept von Arbeit und Politik zutiefst ent- 
stellt ist, da es weder die Familie als Teil einer politischen Struktur anerkennt, 
noch der traditionellen Arbeit von Frauen den Stellenwert von (méannlicher) 
Arbeit zuspricht. Und doch passt Marx’ Begriff des Proletariers auf den pika- 
resken Charakter, besonders den weiblichen. Bei der Analyse der Bewegungen 
von Frauenfiguren und des Raums, in dem sie agieren, benutzt der Autor einige 
Ansatze der Semiotiker Patrice Pavis und Michael Issacharoff. Indem der drama- 
tische Raum in mimetischen und diegetischen aufgeteilt wird, und bei der 
Betrachtung der Plazierung der Charaktere und ihrer Bewegungen zwischen 
diesen beiden Raumen, werden Muster offenbar, die Bedeutung erkennen lassen. 
Eine Aufzahlung der Objekte, die den weiblichen Raum erfiillen, wird zusatzlich | 
zeigen, welche Signifikanten Brecht benutzt, um Frauen Bedeutung zu geben. 
Dabei wird Brechts Doppeldeutigkeit zu Tage gebracht. Brechts Frauen meistern 
das Uberleben durch taktisches Denken und Handeln, angesichts der grofen | 
Strategien, die die Sphare der Machtigen sind; Strategien, die letztendlich in | 
machtvollen Ideologien aufgehen. Brechts eigene Exilsituation angesichts des | 
kapitalistischen Staates und des Stalinistisch-Kommunistischen Staates wird am | 
deutlichsten in seinen Frauenfiguren “widergespiegelt”. SchlieSlich kann das 
Werk eines Dramatikers nur als Set von Taktiken, innerhalb und gegeniiber den 
grofen Strategien, die die politische und soziale Realitat ausmachen, wirkungs- 
voll sein. | 

Sarah Bryant-Bertail. “Femmes, espace, idéologie: Mutter Courage’ 

Mere Courage tire son charriot sur un tapis roulant. Catherine monte en 
haut d’une maison pour battre le tambour et avertir le village. Sophie est jetée au 
sol par Baal et jure de se venger. Grusha s’enfuit de l’'armée avec un bébé. Ce sont 
des instantanés de femmes dans l’espace brechtien qui les définit et qu’elles 
délimitent en retour. Les personnages de femmes qui apparaissent a travers les 
différents moments du Théatre Epique peuvent aussi étre vus comme participant 
d’une longue tradition picaresque, le genre littéraire des opprimés et des exilés. 
Ces personnages féminins picaresques, dans les piéces du début comme celles de 
la fin, sont essentiellement des exilées politiques et économiques condamnées a 
voyager a travers les tableaux historiques changeants d’une société capitaliste en 
mutation. Ces personnages peuvent étre classés selon quatre catégories stéréo- 
typiques principales: la femme-objet abandonnée, la prostituée, l’entrepreneur 
capitaliste et la mére-martyre. Lusage didactique que fait Brecht des personnages 
féminins continue une tradition d’écrivains-hommes allemands que I’on peut 
faire remonter a l’époque des Lumiéres et au Sturm und Drang. L’auteur partage 
un point de vue féministe tel que celui de Sarah Lennox, selon lequel les analyses 
marxistes sont fondamentalement faussées parce qu’elles ne reconnaissent pas la 
structure familiale comme partie intégrante de la structure politique et n’accor- 
dent pas aux travaux féminins traditionnels le statut de travail. Cependant, la 
description marxiste du prolétariat coincide avec le personnage picaresque, 

41



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

spécialement féminin. En analysant le mouvement et l’espace des personnages 
feminins dans les pieces de Brecht, l’auteur est amené a utiliser certaines tech- 
niques des démioticiens Patrice Pavis et Michael Issacharoff. La division de 
lespace dramatique en mimétique et diégétique et le mouvement des person- 
nages entre ces deux espaces fait apparaitre des modéles significatifs. De plus, un 
inventaire des objets de l’espace féminin aide aussi a expliciter les signifiants que 
Brecht utilise pour signifier le feminin. C’est par cette opération que l’am- 
bivalence de Brecht est soulignée. Les femmes de Brecht sont montrées comme 
arrivant a survivre grace a une pensée et un comportement d’ordre tactique, 
opposés aux grandes stratégies qui sont le fait des puissants, stratégies dont la 
forme la plus achevée est l’idéologie. La position d’exilé de Brecht vis-a-vis des 
idéologies de |’Etat capitaliste et de l’Etat communiste stalinien est reflétée par ses 

| personnages féminins. Finalement, le travail d’un auteur dramatique peut étre 
efficace seulement dans la mesure ou il propose des tactiques qui sopposent de 
lintérieur aux grandes stratégies qui constituent la réalité politique et sociale. 

42



Women, Space, Ideology: 

Mutter Courage und thre Kinder 

Sarah Bryant-Bertail | | 

Manchmal seh ich mich schon durch die Holl fahrn mit 
| mein Planwagen und Pech verkaufen oder durchn Himmel, 

Wegzehrung ausbieten an irrende Seelen. Wenn ich mit 
meine Kinder, wo mir verblieben sind, eine Stell find, wo 

nicht herumgeschossen wird, mocht ich noch ein paar 

_ rubige Jabr haben. 
a | — Mutter Courage 

Mother Courage pulls her wagon over a treadmill. Kattrin climbs 

atop a house to beat her drum and warn a village of attack. ‘The pregnant 
Sophie is thrown to the ground by her lover Baal. Queen Anne leaves her | 

‘throne in pursuit of her husband and “runs through the forest like a 
_ she-wolf,’ Pirate Jenny sails away from the burning town on a black ship. 

| Grusha flees into the mountains with a baby boy she has rescued. These 
| are framed moments of women moving through the Brechtian theatrical 

space that defines them and that they conversely delineate. A basic 
premise for this study is that theatrical space is not a neutral container or 

backdrop, but an important participant in the action. Space is con- 

stituted through the spectator’s reading of sign systems, patterns of 
-meaning that are dynamic because they can only unfold in time. In 

consideration of the spatio-temporal nature of theater, I will look at | 
Brecht’s female characters as part of the dynamic that makes the plays 

a move through the time and space they set up. After a discussion of 

women, space and ideology in Brecht’s works as a whole, I will analyze 

the space of Mutter Courage in order to show how the epic theater speaks 
politically about and, I contend, on behalf of women. 

43 

|



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik | 

Roland Barthes, in Sur Racine, read Racine’s tragedies as a whole 

_ and deduced a primal space and narrative that would render all the 
characters and plots coherent in their motivation.! When Brecht’s works 
are read in this way, one is left not with a fixed space but a long series of 
“social landscapes,” tableaux seen along the route of a traveler. From the 
stories of the individual female characters a meta-narrative can be con- 

structed that closely parallels, in particular, eighteenth-century models. 
of the picaresque heroine, such as Daniel Defoe’s Moll Flanders. The 
character of Mother Courage is of course picaresque in origin, borrowed 

from a seventeenth-century tale by Grimmelshausen. The female char- 

acters in Brecht’s plays are, with few exceptions, political and economic 

exiles in the profound sense, characters who live precariously and travel 

—often literally walk—ceaselessly through the changing historical ta- 

bleaux of bourgeois capitalist society. Whatever Brecht’s conscious atti- 

tudes towards women may have been, his female characters serve the 

central purpose of epic theater even better, perhaps, than he intended, 

because they are in a position to ironically reveal, to a greater extent than 
is possible for male characters, the societies they encounter. Women are 
exiles in a more radical sense than are men: they must move outside of 

the circles of power even in their own class. They are, as Kristeva says, 

the proletariat of the proletariat. It is hoped that this analysis of women 
characters moving through Brechtian space can help in the task of 
illuminating what has been up to now the invisible history of women. 

It is not enough to deplore the fact that male writers have tradi- 

tionally used women as didactic objects. Instead, feminist studies ought 
to investigate the didactic female stereotypes as important signs within 
the social tableaux as depicted by artists and writers. The didactic stereo- 
type, if read as a symptom, will inevitably reveal political and ideological 
tensions within the social system. Brecht uses women as didactic objects 
most notably in Die Mutter, Die heilige Johanna der Schlachthéfe, Der 
kaukasische Kreidekreis, Der gute Mensch von Sezuan and Mutter 
Courage und ihre Kinder. In doing so he follows a German literary and 
dramatic tradition that can be traced back at least to the seventeenth 
century, but that reached the height of its popularity during the En- 
lightenment and Sturm und Drang. Women were used as a locus for the 
debates of political rationalism in Lessing’s Emilia Galotti, Gellert’s Die 

zartlichen Schwestern, Schiller’s, Kabale und Liebe and Maria Stuart, 

Lenz’s Die Soldaten and many others. The plight of women in these plays 
is significant if looked at from a contemporary feminist perspective, 

because the role assigned to them by society and aesthetics is always 
strategically designed to harmonize the ideologically disharmonious and 
to conceal the ruptures between those ideologies and the real conditions 

41 
|



I ________ OO 

| Sarah Bryant-Bertail 

they attempt to justify. At the same time that women characters are 
disenfranchised and exiled from power, they are, as didactic objects, 

accorded the double task of veiling society’s seams and reflecting its 
values. In the didacticism of Brecht as in that of the Enlightenment, the 
woman’s body as object, whether she is mother, lover, or deity, is the 

favorite medium through which ideologies are displayed, disguised and 
appropriated. In Kabale und Liebe, for instance, the eyes of the female 
figure are supposed to function metaphorically as a mirror in which the 
hero can verify his ideal selfhood as this is defined by bourgeois market- 
place values. But since these eyes also belong to a character with her own 

narrative, they are an unstable sign. They can be used to constitute an 
“underground subject,” from whose viewpoint the dominant ideologies 

of the text can be criticized. 

I share the contention of Sara Lennox? and other feminists that the 
orthodox Marxist account of labor and politics is radically flawed be- 
cause it does not recognize that the conventions of the family and 

marriage are a basic part of any political structure, nor does it accord the 

traditional work of women the status of labor. And yet there is, in 

Capital, an image of the proletarian that also applies to the picaresque 
figure, particularly the female picaresque. Marx introduces the narrative 

and space of the marketplace: 

The proletarian is obliged to offer for sale as a commodity that very labor- 
power which exists only in his [her] living self... [He/she] is mortal... and 
will eventually be withdrawn from the market by wear and tear and death. , 

Then he displays the main characters in an exemplary tableau: 

The capitalist . . . strides in front; the seller of labor-power follows . . . the one 
with an air of importance, smirking, intent on business; the other, timid and 

holding back, like one who is bringing his [her] hide to market and has nothing 
to expect but—a hiding. © 

—“The Buying and Selling of Labor Power”? 

In Marx’s image the proletarian’s skin is torn or worn away through the 

walk to the market. The market, or bourgeois capitalist society as a 

whole, is presented by Brecht as a series of tableaux upon the epic stage. 

Like Marx’s proletarian, the Brechtian characters have to walk them- 
selves to death. | 

The similarities among the life stories of various women charac- 

ters allow a meta-narrative to be projected whose features are picaresque. 
Read syntagmatically, the narrative consists of four main segments, each 
of which is animated by a stereotyped character. Almost all of Brecht’s 

female characters live out stories that have been familiar for centuries: 

( >)



. | 
| 

| 

Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

the naive girl is seduced and abandoned, the prostitute avenges herself by | 
gaining financial advantage, the entrepreneur becomes ruthless in her 
drive to make a profit, the martyr-mother sacrifices herself for the 

helpless. Sometimes a single character, such as Mother Courage, “tra- | 

vels” through several segments that are close variations upon those listed 

above: Courage has children by three different men who abandon or 
mistreat her and the children. In the “Lied von der grofen Kapitulation,” 

the mother (perhaps Courage herself) must quickly learn to “march in 

the band in lock-step,” in order to keep herself and her children alive: 

Und du marschierst in der Kapell 
Im Gleichschritt, langsam oder schnell . . . 
(Zwei Kinder aufm Hals und bei dem Brotpreis und 
was alles verlangt wird!) ~ (Mother Courage, Scene 4) 

We never learn precisely what the “marching” entails, but do know that 

the capitulation involves a lowering of expectations and ethical stan- 

dards. In the play we learn that Anna Fierling becomes more and more 

intent upon profit. Finally she inadvertently martyrs herself and her 
children by her inability to leave the battlefield, a market that is destroy- 

ing itself. Jenny of Die Dreigroschenoper, on the other hand, moves 
from the role of a prostitute dominated by her pimp Macheath to that of 
an entrepreneur who allies herself with the capitalist Peachum. She was 

a mother briefly, but the baby’s death cut this narrative short. Shen Te of 
| Der gute Mensch von Sezuan begins with naivete, proceeds to prosti- 

tution, splits into both martyr-mother and capitalist entrepreneur, and 

finally regains her innocent state. Interestingly, Brecht had his female | 
protagonist disguise herself as a male so that the two stereotypes could 

appear within the same time frame. The two segments of the meta- 

narrative, one featuring the ruthless entrepreneur and the other the — 
naive girl, usually appear as two stages of an economic developmental 

process, but in this play Brecht has collapsed them together with an 
ironic effect that is more ambiguous than usual. 

A character in one play often could be an older or younger version 

of a character in another, as if one woman were changing her name many 
times. In Baal, we last see Sophie kneeling in the dark forest to pray for 
and curse Baal, her “child and lover?’ Perhaps Sophie found her way out | 

of the forest and went to the city as Jenny, where she now plots her 
revenge against Baal, now grown into a middle-aged bourgeois called 

Macheath. Segments of the picaresque meta-narrative are discernible as 

pasts and futures introduced into the dramatic present through songs, as 
in Macheath and Jenny’s “Zuhalterballade” and Courage’s “Lied von der 
grofen Kapitulation.’ Certain iconic tableaux appear repeatedly, such as 

46 | | :



Sarah Bryant-Bertail 

that of the praying mother. In Mutter Courage, Kattrin ironizes this 
icon: while the peasant woman kneels on the ground to pray that the | 
town will awaken before the soldiers kill them, Kattrin climbs upon the 
nearest roof and beats her drum to warn them. The juxtaposition of the 
two spatial movements is pointedly iconic. The picaresque stories are not 

always verbally narrated, but are often told through patterns of move- | 
ment through space. The main patterns of women characters’ spatial 

movement are a circling about at the outer edges of the stage (the 
prostitutes in Die Dreigroschenoper); a transversal of it (Mother Cour- 

age, Queen Anne); a descent (Baal’s Sophie, the kneeling mothers and, 

most notably, Joan Dark, who parodies Christ by descending three times 

into “the depths” of the stockyard workers’ world); and last, an ascent 

(Kattrin on the roof). In these spatial movements, women move 

_through, past, or all around the center but do not claim it as a permanent 

_ base. The patterns constitute a didactic stage rhetoric that speaks an 

abstract language of its own. The use of spatial narrative is in fact one of 

the main distinguishing marks of Brecht’s conscious practice as a play- 

wright and director. The rhetorical tableaux of the epic stage recall the 

show wagons of the medieval theater, which most historians believe was 

viewed by spectators walking about upon the ground from one wagon to 

the next, each tableau representing a station in the characters’ —and the 

spectators — journey through life. As a theatrical device, Mother Cour- 

age’s wagon brings to mind the long history of the stage. It not only © 

contains scenes and moves through theatrical “socioscapes” but also 

reminds us that our own time and space is part of the historical pageant. 
oe To make the theatrical space dynamic, Brecht relied on what he | 

called Details, by which he meant the contact of people with real objects. 

In his director’s notes on the 1949 Berliner Ensemble production of — 
Mutter Courage, he writes that the empty stage with the cyclorama 

allows the spectator to imagine, by turns, a sky and landscape that me 

promises adventure and an “immeasurable wasteland” in the final scenes 

of the play. Brecht allows the large picture to be approximate, but not the 

details involving people and objects: | | 

Gibt es im Grofen ein schénes Ungefahr, so gibt es das nicht im Kleinen. 
Wichtig fiir realistische Darstellung ist das sorgfaltig ausgearbeitete Detail in 
Kostiim und Requisit, denn hier kann die Phantasie des Zuschauers nichts 
hinzufiigen. Die Arbeits- und ESgerate miissen liebevollst ausgefiihrt sein . . . 
Das Detail, auch das kleinste, muf natiirlich bei der strahlend hell erleuchte- 

ten Biihne voll ausgespielt werden. Besonders gilt das fiir Vorgange, die auf 
unsere Biihne nahezu grundsatzlich ibergangen werden, wie das Bezahlen 
bei einem Handel. Die [Helene] Weigel erfand da (fiir den Schnallenhandel in 

1, den Kapaunhandel in 2...und so weiter) eine eigene kleine Geste: Sie 

Oo 47 
| 

a |



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

klappte die umgehangte Ledergeldtasche hérbar zu. ... Die Details sind mit 
dem Grundsatz epischen Spiels eins nach dem andern griindlich und er- 
finderisch auszuarbeiten.‘4 

Such plays of signification — Detai/s — involve not only the material stage 

, properties but also objects that appear in patterns of imagery in the | 
dialogue; the two are always interrelated. In Brecht’s work in particular 
objects give meaning to a character’s acts by making those acts material. 

But objects may and often do explode the author’s intended didactic 
framework. If this were not the case, there would be little reason for 

feminists to write about Brecht. 
Spatial patterns involving characters’ relationships to objects and, 

in particular, material Detad/s of everyday work, are signs capable of 
producing political meanings. Some meanings have been realized while 

others are potential. Michel de Certeau, in Linvention du quotidien (the 
invention of the everyday), employs two terms that are useful for this 

discussion: ¢actics and strategies. Tactics, he explains, are the province 

of those who lack political and economic power, while strategies are that 
of the powerful.’ Clearly, women have historically been limited to tactics. 
In this sense, Brecht’s female characters are even more antiheroic and 

picaresque than such typical male protagonists as Schweik, Galy Gay and 
Azdak. However, both male and female characters are necessarily in- 
volved in complex tactical and tactile relationships with the objects 
around them; the work of survival is an ongoing series of tactics whose 

purpose is to avoid being overpowered by strategies. While the words 

tactic and tactile descend from two different Indo-European bases (tag- 

/tag-) they have developed certain associations in common over the 

course of time: both are associated with the physical immediacy of 
Erlebnis as opposed to the distance and reflectivity of Erfabrung. From 

the same origin as tactile come the words ¢ext and textile which are also 

relevant to this study, as the following analysis of Mutter Courage will 
show. 

In the case of Mutter Courage, the war can be seen as a strategy | 

dictated by those with political and economic power. Religion in this 

work is an ideology that strategists manipulate—and tacticians try to 

maneuver themselves within. The characters we actually see do not 

dictate the strategy of war, but are engaged in tactics through which they 
hope to survive it. Ironically, many tactics only perpetuate the war. 

Sometimes characters learn a tactic that helps them survive one strategy | 

but that proves fatal when they are confronted with another. Eilif, for 
instance, learns during wartime that murder and plunder bring him 
rewards; however, as soon as “peace breaks out,” he is condemned to 

48 |



Sarah Bryant-Bertail 

death for repeating this tactic. Brecht of course contends that survival 

tactics, if practiced collectively, can undermine oppressive strategies. 
The Dezails of material, tactical existence have revolutionary potential. 

Mutter Courage offers a complex interplay of spatial signification _ 

patterns and female stereotypes. Besides the characters on stage, there 

are several women from other temporal and spatial dimensions: the old | 

woman in “Das Lied vom Weib und dem Soldaten” who watches the 
young man go to war and prays as the cold water is “eating” his body away, 
the child Kattrin who is made speechless when a soldier “puts something 

into her mouth,” the young Anna Fierling and the young Yvette. In 
order to analyze more closely how women characters interact with other 

signs in an overall pattern of signification, a semiotic approach is most 

helpful. In A Theory of Semiotics Umberto Eco explains that semiotics 
is grounded in materialism and that it thus accepts all signs as empiri- 

cally capable of meaning. Every text, including those that are explicitly 
ideological, must call upon a “semantic universe” for its signs and | 

therefore, from the outset, it lays itself open for a potential reading that 
could “turn the ideological system on its head:”¢ That is, the signs once 

appropriated to support one ideology may speak on behalf of a counter- 
ideology. All that is needed for such a reading is to question the original 

ideology’s equivalencies. Because semiotics can reveal the construction 

of ideological texts, it can be a form of social criticism, and thus a kind of 

social practice. | 

In order to see how spatial systems signify in the theater, an 

elementary division of the dramatic space into two parts is a first im- 

portant step. Michael Issacharoff divides dramatic space into the mime- 

tic and the diegetic spaces.’ The mimetic space is that which is on the 
physical stage as actually seen by a spectator or projected by a reader. The 

diegetic space, on the other hand, is all that would not be seen ona real or 
projected stage but that is nevertheless established in the spectator/ 

reader’s imagination through verbal and non-verbal systems of signs. 
The diegetic space includes all offstage space as well as abstract or 

fantasized spaces constituted through spatial imagery. The interplay of 

signs between the mimetic and diegetic spaces is read by us as action—a 

sense of the play’s movement through time and space and towards 

meaning. The whole spatio-temporal dynamic can be read as an inte- 

grated system of meaning, which in turn refers to the real space of the | 
spectator via his or her interpretation. To Brecht and the audience at the 
Berliner Ensemble production of Mutter Courage in 1949, the imme- 
diate referent was Europe during the World Wars. Berlin itself, still in 
ruins from the bombs of World War II, was certainly part of that original 
dramatic space. 

| | 49



~ Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

Dramatic space as a whole is constituted by what I discern to be 

four interrelated systems of signs: 1) the placement and movement of 

characters in relation to each other and the audience, 2) objects seen on 

the stage or referred to in the dialogue, including imagery, 3) abstract, | 
fantastic or offstage spaces constituted through dialogue and 4) the 

architectural space of the real stage and theater building in relation to its 

environment. Characters in the theater always move back and forth from 

: one temporal dimension to another and from the mimetic to the diegetic 

| space. In‘a less obvious way, objects are just as mobile as characters. The 

| patterns of characters’ and objects’ appearances, disappearances and 

shifts in the mimetic and diegetic space comprise a complex signification 

process in Mutter Courage. | 
The most obviously significant object in the play is the wagon. It is 

always visible in the mimetic space and all signification systems, spatial 
and temporal, converge upon it. It is the nexus that organizes the diegetic 

space as well as the mimetic. The characters’ spatial relationships to it 

reveal the gestus of their presence in the play. Mother Courage is initially 
“on top of the world” through which she travels: she rides with her — 

daughter upon the seat singing like a folkloric vagabond, her two sons in 

front pulling. The wagon is both house and business, providing for the 

family materially but, in so doing, brutalizing and shortening their lives. 

By the end of the play all the children have disappeared and Mother 

Courage pulls the wagon by herself. Through the framework of this 

wagon, Mother Courage and the world, including that of the spectator, 

encounter each other. The wagon is the front that Courage presents to 

the world (her “stage name” is lettered upon it). It is also the flimsy | 

structure that separates the family from the ever harsher and more 

desolate scenes through which they travel. The sons, as the two “oxen” | 

who first pull the wagon, are the first ones to be killed, “slaughtered” for 

performing tactically as their mother has taught them. At first Kattrin 

seems to see the wagon as a chariot of fortune but, as she moves into the 

future, it is transformed into a kind of cave where she retreats to hide her 
disfigurement. Later Kattrin and her mother take the sons’ places and 
pull the wagon, suggesting that they are also headed towards death. 

However, Kattrin turns herself away from this route by spatially and 

figuratively rising above it at the end of the play. The chaplain’s sleeping 
place is under the wagon, an efficient stage sign of his material depen- 
dence upon Mother Courage, his lack of sexual privilege and his abased 

social status. The wagon, then, is an enclosure and backdrop for the 

_ physical action, the vehicle which organizes the narrative and promises 
to carry the meaning to us, the didactic vehicle Brecht uses to represent 

the economic system, and the pervasive image of the picaresque journey. | 

50



| | Sarah Bryant-Bertail 

But more humble objects are also significant. The largest number 

of objects in the mimetic space, i.e., visible on stage, fall into the 

classification of clothing and wrapping. The next largest group includes 
food, drink and utensils connected to eating and food preparation. The 
last three groups, in descending order, are weapons, wood, and musical 
instruments: the fife, drums, harmonica and bells. The significance of 

the musical instruments is of a different sort than that of the other 
objects: their visible aspect is not important in comparison to their 

ability to mark out diverse spaces, narrate ongoing events, evoke the past 

and future and set up effects of repetition. 
Some items of clothing and wrapping are overt vehicles of mean- 

ing, theatrical signs in both the mimetic and the diegetic space; they 
appear and reappear, “traveling” from character to character. The red 

boots, for example, pass from Yvette to Kattrin to Mother Courage. The 

boots relate Yvette’s spatial movement to that of the other women; they 

are needed for her picaresque march. They are an ambivalent sign: red 

signals prostitution, is historically associated by the church with sin, and — | 

connotes, as psychoanalysis teaches us, female sexuality, menstruation 

and fertility. Yvette wears the boots for her journey along what Brecht 
calls the Hurenlaufbabn,® conventionally translated as the whore’s 
career, but literally the running track of the whore, her “beat.’ In terms of 

picaresque space, the red boots are a visual image of a traveler’s bloody 
feet, and recall again Marx’s worn and torn proletarian. 

We see a woman’s fur coat worn by a soldier and know the route it 

has traveled from the diegetic space to the mimetic: it was a hide cut off 
an animal, made into a coat that was bought by a wealthy woman, and 

probably stolen by the soldier, who now possesses nothing else. In the 

mimetic space, the soldier wearing it tries to escape with a bottle from 
Mother Courage’s wagon. Already angry at losing the profit from the 
linen shirts, she takes the price of the bottle “out of his hide”: 

Pschagreff! Du Vieh, willst du noch weitersiegen? Du zahlst. 

Ich hab nix. 

Reift ibm den Pelzmantel ab: Dann \a$ den Mantel da, der ist sowieso 

gestohlen (Scene 5) : ) 

The movement involving the fur coat is one of the many similarly 

violent “business transactions” that gradually constitute themselves as 
the signs of a giant system of exchange—an economy. The term Schlacht 
is associated with both battle and slaughter and from this basic analogy 

many images are descended. In Brecht’s design, slaughter and battle 

become phases in a cycle that also includes cooking and eating: 

, Sl



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

die machen aus mir Hackfleisch. (Eilif, Scene 2) 

das SpiefSmesser spieft / Und das Wasser frift auf, die drin waten. 
(Mother Courage, Scene 2) | 

Ich hau dich zu Koteletten! (Young Soldier, Scene 4) 

Die armen Leute . . . miissen einander den Henker machen und sich gegen- 

seitig abschlachten, wenn sie einander da ins Gesicht schaun wolln, das | 
braucht wohl Courage. (Mother Courage, Scene 6) 

Der Krieg wird seinen Mann ernahren / Er braucht nur Pulver zu und Blei / 

Von Blei allein kann er nicht leben / Von Pulver nicht, er braucht auch | 

Leut! (Mother Courage, Scene 8) _ 7 

Protective blankets cover the wagon and tents. To hide her scar, 
Kattrin not only retreats to the interior of the wagon but puts a blanket 
over her head. At the end, Mother Courage uses a blanket to cradle and 
finally to cover Kattrin’s dead body. It is women who most often handle 
the various kinds of cloth, which is one of the few forms of property that 

characters possess for any length of time. But it either wears away or is 

destined for the dead and dying. The linen shirts were intended to be sold 
to officers but Kattrin and the Chaplain tear them into strips to try to stop 

the wounded from bleeding to death. The blood comes through in spite 
of their efforts. Cloth and wrapping is used in an attempt to stop the 
freezing and bleeding of the war. The women spend a great deal of time 
on stage sewing, washing, mending, and carrying clothes about— — 
Mother Courage and Kattrin actually string a clothesline from the 

wagon to a cannon, upon which they sit to fold their wash (Scene 3). All 

of this bandaging is finally in vain. | 
The most striking feature of women’s mimetic action is that it 

consists almost entirely of repetitive and incessant physical work involv- 

ing household objects: washing, mending, bandaging, preparing food, | 
sharpening kitchen knives, bartering and haggling over prices. Whether 
the country is Sweden, Poland, or Germany, in a camp or on the highway, 
this work continues. But all of the objects are drawn into the system of 
signs that come to mean slaughter. In Scene 3 we see Kattrin and the 

Chaplain cleaning kitchen knives, then he sings the “Horenlied,” which 

includes a reference to Jesus being speared in the side: “Doraus Blut und 

Wasser ran.” Soon Courage joins them in cleaning the knives and shortly 

thereafter Schweizerkas is carried back to them, dead, and finally taken 

away to be “thrown into the carrion-pit?” The mimetic knives are on 

display during the whole scene described above, but, as signs, they have 

been mobilized for slaughter. . 
Animal imagery is another important sign system that constitutes 

Brecht’s powerful analogy between war and butchery. Animals in this 
play are neither “characters” nor “objects”. In the diegetic space they 

52



Sarah Bryant-Bertail 

function as characters, however, while they function as objects in the 

mimetic. More than twenty different species of animals appear in the 
dialogue, most of them in the form of imagery. When the term “animal 
imagery” is used here, it is not in the traditional literary sense. Imagery in 
theater is spatial and temporal as well as literary; it always has a material 

dimension and is not just a device to “color” the language. Once the | 

diegetic and mimetic spaces are conceived, this system of imagery takes 
on a life of its own. Diegetic animals clearly represent people, but the 
animals are not wholly drawn into aesthetics; instead they maintain an 
unrecuperated materiality by returning in the form of meat. The sons are 

transformed into oxen in the diegetic space but pieces of beefemergeon 
stage. In Scene 2 the Cook and Mother Courage argue over the value of _ 

his piece of beef compared to her freshly cleaned capon. The scene has a 
grisly comic effect as the meat “comes alive”: Mother Courage incon- 

gruously boasts about the capon as if it were her son, while the Cook was 

a “personal” acquaintance of the ox: 

MOTHER COURAGE: Sie, das ist kein gewohnlicher Kapaun. Das 
war ein so talentiertes Vieh, daf es nur gefressen hat, wenn sie 
ihm Musik aufgespielt haben, und es hat einen Leibmarsch 

| gehabt.... 

DER KOCH: Da hab ich ein Stiick Rindfleisch, das brat ich. Ich geb 

| Ihnen eine letzte Bedenkzeit. 

MUTTER COURAGE: Braten Sies nur. Das ist vom vorigen Jahr. 

_ DER KOCH: Das ist von gestern abend, da ist der Ochs noch her- 

umgelaufen, ich hab ihn personlich gesehn. | 

MUTTER COURAGE: Dann mufer schon bei Lebzeiten gestunken 
haben. 

The reference to marching connects the capon to the soldiers and to the 

pervasive theme of the picaresque. The fact that the ox and capon are 
both castrated male animals also makes a comment upon the mutilating 

effect of war. 
The most numerous animals in the diegetic space are cattle, fol- 

lowed by chickens, dogs, lice, wolves, and hyenas. There is significance 

in the order and mode of their appearance: cattle appear far more 
frequently than any other animal and references to them are scattered 
throughout the play, whereas dogs are found in the latter half only. 
Wolves are mentioned only four times, but act as “milestones” on the 
road to hell. They are the last animals we “see” in Mutter Courage. The 
slaughter imagery is overloaded with cattle: 

53 

| 
|



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik | 

Mochten ihrer Mutter weglaufen, die Teufel, und in den Krieg wie die Kalber 

zum Salz. (Mother Courage, Scene 5) ae 

But dogs are also often victims: 

Zerhacken Sie den Hund, mocht ich Ihnen dann raten. (Mother Courage, 

Scene 4) | | 

In general, the farther from civilization the animal stays, the more likely | 

it is to be a survivor: 

...dann miissen sie klug wie die Schlangen sein, sonst sind sie hin. 

(Mother Courage, Scene 1) 

Mother Courage herself is becoming more and more “brutalized” She 
sees her existence as a dog’s life, but seems blind to her own part in the 
slaughter economy: 

Ich komm mir vor wie’n Schlachterhund, ziehts F leisch fiir den Kunden und 

kriegt nix davon ab... Im Pommerschen solln die Dérfler schon die jiingern 
Kinder aufgegessen haben. (Mother Courage, Scene 8) 

The Chaplain thinks that she does eat some of the meat from the war, | 

even though she does not do the actual killing: | 

Sie sind eine Hyane des Schlachtfelds. . . . Sie wollen keinen Frieden, sondern 

Krieg, weil Sie Gewinne machen. (The Chaplain, Scene 8) 

. The spatial movement of animals in relation to that of human 
characters resolves itself into a distinct system: we see the animals alive 
in the diegetic space, but they are dead when they reach the mimetic 

space. For humans, this movement is exactly reversed: they are living 
_ characters in the mimetic space, but they disappear, are killed and reverse 

their course out of our sight, and reappear as corpses in the diegetic - 

space. As the play moves through time, death invades both the mimetic 
and diegetic spaces: human corpses appear on stage, while more and 

more animals die offstage and in imagery. The movement .of signs 

resembles the figure of a chiasmus. Everything is drawn into this move- 

ment, which signifies the cycle or economy of war. All the experiences of 

life are swept into the chiasmus, which is consuming itself: the soldiers 

always find a moment to “multiply;” the resulting babies help make up 

for the loss of body parts and lives, and mutilated people can still hop 

around: | 

Dir mag ein Bein abgeschossen werden, da erhebst du zuerst ein grofes 
Geschrei, als wars was, aber dann beruhigst du dich . . . und am End hiipst du 

wieder herum.... Und was hindert dich, daf du dich vermehrst inmitten all 

dem Gemetzel, ...und dann hat der Krieg ohne Spréflinge und kann mit 
ihnen weiterkommen. (The Chaplain, Scene 6) . 

54 |



: Sarah Bryant-Bertail 

Like Marx’s proletarian in the marketplace, the characters in Mutter | 
Courage try to keep on their feet as long as possible, even as they are — 
going down “on their knees,” as the woman in the “Lied von der grofen 
Kapitulation” says. The war calls on all to begin the march: “Und was 
noch nicht gestorben ist / Das macht sich auf die Socken nun.’ (Mother 
Courage, Scene 1) Already in Scene 1, the Sergeant praises the war for 
bringing everything into neat economic order: oo, 

Nur wo Krieg ist,...wird Mensch und Vieh sauber gezahlt und wegge- 

bracht, weil man eben wei’: Ohne Ordnung kein Krieg! _ 

The process that Brecht ironically has the Sergeant praise is also what 
happens semiotically in the play: everything—people, animals and _ 
objects—is part of the “big capitulation?’ Humans, tame and wild ani- 

mals, food, work tools, weapons and clothing are “put into order,” i.e., 

caught up in the cycle of destruction, the chiasmus into which every- 

thing is drawn. Brecht in fact uses the image of a tornado in connection 
with the war: 

oO Ich frag mich mitunter, wie es war, wenn wir unsere Beziehung ein wenig | 

enger gestalten wiirden. Ich mein, nachdem uns der Wirbelsturm der Kriegs- | 

zeiten so seltsam zusammengewirbelt hat. | 

| | (The Chaplain, Scene 6) 

- Only in the diegetic space of imagery does there seem to be any rest, 

but these spaces are nearly always associated with death: the snow, a | 

pond, an icy sea and, appearing repeatedly, the grave. The forest is the 
only place to rest that does not necessarily entail death, and thisis where _ 

another important sign system originates: that involving trees and wood. 

This system is set up 7” opposition to that of the chiasmus that signifies _ | 
war. All three of Mother Courage’s children are explicitly associated with 

trees; the young sons are beautiful: , . | 

Ich seh, die Burschen sind wie die Birken gewachsen, runde Brustkasten, 

| stammige Haxen: warum drtickt sich das vom Heeresdienst, mécht ich 

wissen? | 

| (The Sergeant, Scene 1) 

But the daughter is deformed: | 

Das ist wie mit die Baum, die graden, luftigen werden abgehaun fiir Dach- 
balken, und die krummen diirfen sich ihres Lebens freun. | 

7 (Mother Courage, Scene 6) 

| Kattrin threatens her mother with a board in order to get the linen 
shirts out of the wagon so that she can bandage the wounded. The 

| >)



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

peasant youth in Scene 11 is ordered to knock her off the roof with a 

board to stop her drumming, but decides to help her by disobeying this 

order, after which the soldiers beat him to death. Kattrin uses a ladder to 

climb up to the roof and pulls it up after herself so that no one can follow 

her. As she beats her drum to warn the town of attack, the peasants try to 

drown the sound with the “innocent” and “unwarlike” noise of an ax 
chopping wood. But this time the knives and axes fail to kill their 

intended victim which here is the wood that, as a group of signs, 

converges around Kattrin to give her actions significance. Again it is 

Courage herself who first sets the chain of signs into motion: 

MUTTER COURAGE zu Kattrin: Und jetzt bleibst mir nur noch 
du sicher, du bist selber ein Kreuz: du hast ein gutes Herz... . | 

Sei nicht zu gutmititig Kattrin, seis nie mehr, ein Kreuz steht 

auch iiber deinem Weg. (Scene 1) 

The political meaning towards which Kattrin as cross/tree moves, 
seems to be that she finally uses herself—the stunted tree—not as a 

Christian cross that mutely iconizes suffering as a universal given, but as 

a weapon on behalf of the powerless. She chooses not to remain stunted, 
covered and safe, but to grow taller in order to rise—spatially and 

morally — against and above the pull of the slaughter system, an act that 
saves a village from being devoured by the Wirbelsturm of the war. The 
knives and axes do not succeed in chopping her to pieces to construct a 
cross. Instead the “cross inside her” never becomes realized. She man- 
ages at last to speak: when she turns the wooden drumsticks into instru- 

ments of revolution they speak for her. Brecht himself adds another layer 

of significance to the drumming: he suggests in his notes that the drums | 

should “speak” the word Gewalt over and over again: 

Auf dem Dach .. . sieht sie hiniiber, wo die schlafende Stadt angenommen ist, 

und fangt unverziiglich mit dem Trommeln an. Sie halt in beiden Handen 
Schlegel und schlagt im Zweitakt, mit dem Akzent wie im Wort “Gewalt:”? 

One important question remains unanswered: what does the rela- 

— tionship between this mother and daughter signify politically? To arrive 
at a political interpretation, it is necessary to look back at the plot in light 

of the previous analysis. As Mother Courage gradually allows herself to 

be transformed into a “butcher’s dog” or even a “hyena of the battle- 

field,” she also maims and destroys her children. The tactics she teaches 

her sons backfire upon them and they are executed. But in many ways she 
is most vicious against her daughter. In the name of protection, she 

allows Kattrin to be maimed, sexually frustrated, lonely and childless. 
We know that she lost her speech when a soldier “stuck something into 

56 |



Sarah Bryant-Bertail - 

her mouth.’ This violation, carried out against Kattrin when she was a 
child, is at least as damaging as a “real,” i.e., sexual rape. It is not certain 
whether Kattrin is sexually assaulted or not when Courage sends her to 
the town to pick up some goods for the wagon. There is a possibility that 
this is the case, because the drunken soldier (who sang “Dein Brust, 

Weib, schnell, sei g’scheit! / Ein Reiter hat kein Zeit”) may have attacked 

her. In any case, she returns with a disfiguring wound on her face and 
does not want the red boots any longer. Her mother gives them to her 
after the damage has been done: “Kattrin lafit die Schuhe stehen und 
kriecht in den Wagen,” writes Brecht in the stage directions. If one looks 
at the spatial movement of Kattrin in terms of the picaresque narrative of 
women, as discussed at the outset of this paper, it could be said that 

Courage sends her daughter onto the track of the whore (to the town 

| alone) and also that of the entrepreneur (Kattrin goes to fetch the goods 
for her mother). When she returns from her journey through these two 

segments of the picaresque meta-narrative, she is doubly disfigured. 

Through the wound on her face she has lessened her chance of having a 

man and bearing children. The only way in which she can now escape, 

i.e., Move within the narrative, is into the path of the martyr—there iS, 

we recall, “a cross in her path.” Like one assigned to mortify the martyr’s 

flesh, Mother Courage persecutes her with solicitude. She smears dirt in 
Kattrin’s face and humiliates her for her deformities: : 

Ich mag nicht, wenn du wie ein Hund jaulst, was soll der Feldprediger denken? 

Dem grausts doch. (Mother Courage, Scene 3) 

In light of what will happen later, this attack becomes ironic: Kattrin 

manages to speak eloquently against the war, and her mother becomes a 

“hyena of the battlefield,” thereby shocking the Chaplain herself. In his 
notes Brecht reserves his sharpest criticism of Mother Courage for the 
way she fails her daughter. This fact tends to belie the simplistic claim 
that Brecht’s mothers exist primarily to nurture sons for the patriarchal 

society. He emphasizes that the lullaby that Courage sings after her 
daughter’s death is not to be interpreted sentimentally, but as bitter 

irony.!° The mother herself is largely responsible for Kattrin’s now 
permanent silence: 

| Fia popeia 

Was raschelt im Stroh? 
| Nachbars Balg greinen 

Und meine sind froh. | 
| Nachbars gehn in Lumpen 

Und du gehst in Seid : 

Ausn Rock von einem Engel | 
Umgearbeit’ 

57



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

Nachbars han kein Brocken 
Und du kriegst eine Tort 
Ist sie dir zu trocken 
Dann sag nur ein Wort. 

... (Mother Courage, Scene 12) 

Brecht suggests that the song be read from an orthodox Marxist 

standpoint, but the very fact that this is a mother singing to her daughter, 

and not her son, gives this moment of the text a potential space within 

which another kind of political reading may be made. The signs may be 

the same, but if we read them from a feminist viewpoint, the mother and 

daughter are subjects and not merely didactic objects serving to repre- 

sent capitalism from a Marxist standpoint. All of the sign systems that 

went into the “weaving” of the main text are here again in the song: the 

unseen animals (“What is rustling in the straw?”), the clothing (“rags,” 

“silk,” “the dress of an angel”), the sewing, the work done in vain 

-(“umgearbeitet”), the food (“cake” and “not a crumb”). The song is 

ironic in view of Courage’s treatment of Kattrin during her lifetime. As 
with the other children, Kattrin’s clothes were worn down to rags and 
her crumbs were taken away by the war. If there is one clear ideological 
meaning to be read from this song in relation to the play, it is that 

| mothers continue to send their daughters into a picaresque journey even 
more miserable than that of their sons. 

Through a feminist reading, the irony in Kattrin’s life and death 
turns upon Brecht as well as upon Mother Courage. It is only through 

Kattrin’s suffering that he allows her to be a political heroine. In order to 
be helpful, she must be destroyed. In this sense Brecht has not varied 
from the traditional didactic formula that specifies that a woman must be 
the sacrifice that redeems the society. How then can Brecht’s female 
characters be effective on behalf of a feminist reading? The answer lies in 
the fact that Brecht was so careful to preserve traces of the tangible world 

and of women moving within it. An indelible trace of their history is 

inscribed in the Brechtian Dezails. His greatest value to feminists lies in 

the fact that he was, after all, much more a skeptical materialist than an — 

ideologue, and as such presented a series of pictures of women moving 

| among objects that seem in turn to touch—to frame—our own political © 

reality. In 1934 Walter Benjamin visited his friend Brecht in Denmark, 

one of the many countries in which he lived during his long exile. | 
. Benjamin notes that Brecht had painted a slogan on a large beam in his 

study: “Die Wahrheit ist konkret:!! This is a statement of his faith in 

material experience. In writing of the work of his wife Helene Weigel in 

| the role of Mother Courage in the famous 1949 production, he draws a 

parallel between women and himself as a poet: 

58



- Sarah Bryant-Bertail | 

Wie der Hirsepflanzer fiir sein Versuchsfeld 
Die schwersten Kérner auswahlt und fiirs Gedicht | | 
Der Dichter die treffenden Wo6rter, so | | 

Sucht sie die Dinge aus, die ihre Gestalten 
Uber die Biihne begleiten. 
... Jedwedes Stiick | 

| Ihrer Waren ist ausgesucht ... | 
: Der Kapaun und der Stecken, den am Ende - : | 

Die Greisin in den Zugstrick zwirlt | 
...alles | 

Ausgesucht nach Alter, Zweck und Schonheit | 

| Mit den Handen der brotbackenden, netzestrickenden, 

Suppenkochenden Kennerin — | 
Der Wirklichkeit. : 

| —“Die Requisiten der Weigel’! 

| These objects accompany the forms of women across the epic — 

stage. The forms themselves are stereotypes and the narrative paths 

these spectral female figures take seem to have been definitively mapped 

out long ago by successive ideologies of bourgeois capitalist society. But 

other paths may be traced from the trail left by objects. Seen from the 

feminist standpoint, the spectral forms of women can be made to speak S 

about the society they represent. That is, the stereotypes begin to have a 

voice in history. By focusing upon the Deéad/s of material existence, 
Brecht has preserved a memory of women touching the ¢hings that . 
constitute the everyday. Through their work, the female characters bring 
the reader and spectator closer to a realization—a concrete experi- | 

encing —of what women’s position in our society is and has been. If we 

allow that signs may be symptoms through which we can read meaning, 
we will then be able to enter even the most traditional texts in our 

Western canon and turn the woman-as-object into woman-as-subject. 

Semiotics is useful because it does not value conscious ideas over ma- 
terial objects and relationships; thus it is able to avoid idealism and can 
even become a form of social criticism. But in order to make this leap, we 
must go outside of semiotics and question sign systems radically; this is _ 

the point at which feminist criticism can step in to question the basic 
values upon which the whole set of equivalencies rests. Left to them- : 
selves, the chains of signifiers and signified would extend into infinity, 
and to check this process inevitably involves venturing an interpretation, ' 

i.e., reaching beyond the text as signified/signifier towards an outside 
referent. | | | 

In analyzing the sign systems of Mutter Courage, I found that, in | 

| | 59



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

terms of space and time, all those systems could be read as part of a 

cyclical economy that entailed the destruction of people, animals, cloth- 

ing, food, and all the other objects. The place of women in this “mobius 

strip” is at the median, the intersection point where the signs meet in 

passing from the diegetic into the mimetic space and vice-versa. The 

whole movement works on the principle of a chiasmus, which we could 

call the signifier; its signified is the war. It must be noted, however, that 

the chiasmus is an abstraction only; in the play itself the signs gradually 

disappear—the war is a system that wears itself away, i.e., destroys itself 

along with everything caught up in it. Brecht did not seem, then, to have 

been suggesting that a particular ideology would necessarily be able to 

stop the chiasmus once it was started. The only possible course would be 

to engage in tactics. 

In light of present political reality, women do not need to apologize 

any longer for loving children more than ideologies and valuing clothing 

and food above dogmatic ideals. In a break with tradition, many women 
. . . . | 

are now trying to come out of their spectral, picaresque existence to 

openly organize themselves politically on behalf of humane pacifism. 
The most obvious examples are the antinuclear movement and the drive 

to end the killing in Northern Ireland. In this sense, women are be- 
coming openly “Brechtian’’ Like the political work of women, Brecht’s 
work as a playwright can be politically efficacious only as a set of tactics 
operating within and yet somehow opposing powerful and oppressive 
strategies. In this way, Brecht shares the space of women. | 

Notes . 

1. Roland Barthes, Sur Racine. Paris: Editions de Seuil, 1963. - 
2. Sara Lennox, “Women in Brecht’s Work,” New German Critique, Volume 14 

(1978) Pp. 83-97. | | 

3. Karl Marx, “The Buying and Selling of Labor Power,” Capital. Chicago: Charles H. 

Kerr and Company, 1912. Pp. 188, 190. . 

4. Bertolt Brecht, Materialen zu Brechts “Mutter Courage und ihre Kinder”. Frank- 

furt am Main: Suhrkamp Verlag, 1964. Pp. 16, 25. 

5. Michel de Certeau, Linvention du quotidien. Paris: 1018 Editions, 1980. 

6. Umberto Eco, A Theory of Semiotics. Bloomington and London: Indiana Uni- 

versity Press, 1976. Pp. 389-313. | 

. 7. Michael Issacharoff, “Space and Reference in Drama,” Poetics Today, Volume 2:3 

(1981) Pp. 212-224. a 

8. Bertolt Brecht, Materialen... P. 34. . 

9. Bertolt Brecht, Materialen... Pp. 82-83. - 

10. Bertolt Brecht, Theaterarbeit: 6 Auffiihrungen des Berliner Ensembles.Dresden: . 

VVV Dresdner Verlag, 1952. Pp. 298-299. , : 
11. Walter Benjamin, “Gesprache mit Brecht,” Versuche iiber Brecht. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp Verlag, 1966. | 

60 |



| | Sarah Bryant-Bertail 

12. Bertolt Brecht, “Die Requisiten der Weigel,” Theaterarbeit: 6 Auffiihrungen... 

P. 267. | 

Bibliography | 

Roland Barthes, Sur Racine. Paris: Editions de Seuil, 1963. 

Walter Benjamin, “Gesprache mit Brecht,” Versuche iiber Brecht. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp Verlag, 1966. 

Bertolt Brecht, Materialen zu Brechts “Mutter Courage und ihre Kinder”. Frankfurt 

am Main: Suhrkamp Verlag, 1964. : | 

Bertolt Brecht, Mutter Courage und ihre Kinder. Berlin: Suhrkamp Verlag, 1949. 

Bertolt Brecht et al., Theaterarbeit: 6 Auffiihrungen des Berliner Ensembles. Dresden: 

VVV Dresdner Verlag, 1952. 

_ Michel de Certeau, Linvention du quotidien. Paris: 1018 Editions, 1980. 

Umberto Eco, A Theory of Semiotics. Bloomington and London: Indiana University | 

Press, 1976. | 

_ Keir Elam, The Semiotics of Theatre and Drama. London and New York: Methuen and 

Company, 1980. 

Michael Issacharoff, “Space and Reference in Drama,” Poetics Today, Volume 2:3, 

1981. 

Sara Lennox, “Women in Brecht’s Work,” New German Critique, Volume 14, 1978. 

Karl Marx, “The Buying and Selling of Labor Power,” Capital. Chicago: Charles H. 

Kerr and Company, 1912. 

Patrice Pavis, Languages of the Stage. New York: Performing Arts Journal Publication, 

1982. 

Anne Ubersfeld, “The Space of Phedre,” Poetics Today, Volume 2:3, 1981. 

61



Sue-Ellen Case. “Homosexuality and the Mother.” 

I began the paper by subjecting the word “mother” to contemporary reso- 
nances of meaning and contrasting this usage to the former connotations of 
gender stability, fertilization by heterosexual intercourse, unigender child- 
rearing practices, etc. I then sketched out several contemporary uses of the term 
“mother” in psychoanalytic discourse and in describing modes of literary or 
linguistic production— particularly the use of the term “mother” in the “dis- 
course of desire” as Julia Kristeva has described it. Then I located the function of 

the term “mother” in Brecht’s work, particularly in reference to gender, hetero- 
sexual plays (Baal, Jungle of the Cities, Eduard II), which compounded the 
notions of gender, alternative sexuality and desire with a unique kind of discourse 
I term the Rimbaudian project. I linked the contemporary political alliances with 
these issues to similar political alliances in the Twenties, specifically the homo- 
sexual reform movement. While valorizing the project of these early plays for 
their present political applicability, I also critiqued them for their inherent 
misogyny. Finally, I identified the rise of a central mother figure within Brecht’s 
development as associated with the former, conservative values which the term 
implied. I concluded that the rise of this stable, asexual, instrumental mother 
figure suppressed the earlier experiments in discourse and desire and brought 
with it the material cleanliness, extreme assiduity of language, asexual, political 
commitment, etc. of the Epic style as a compensation for what had come before. I 
suggested that at this point in history, the earlier, homosexual plays have more | 
political value than the later, post-mother plays. : 

Sue-Ellen Case. “Homosexualitat und die Mutter.” 

Zunachst untersuchte ich gegenwidrtige Bedeutungsresonanzen des Be- 
griffes “Mutter” und kontrastierte diesen Gebrauch mit friiheren Bedeutungen 
von Stabilitat der Geschlechter, Befruchtung durch heterosexuellen Geschlechts- 
verkehr, Kinderaufzucht durch ein Geschlecht usw. Daraufhin skizzierte ich 
verschiedene zeitgenéssische Anwendungen des Begriffes “Mutter” im psycho- | 
analytischen Zusammenhang und in der Beschreibung von Arten der literari- 
schen und linguistischen Produktion — insbesondere der Gebrauch des Terminus 
der “Mutter” im “Ausdruck des Verlangens” wie Julia Kristeva es beschrieben 
hat. Im Anschluf daran lokalisierte ich die Funktion des “Mutter’-Begriffs in 
Brechts Werk, besonders im Hinblick auf Geschlecht, Heterosexualitat und den 
Ausdruck des Verlangens. Ich stellte fest, da8 die zeitgendssischen Beziige, die 
der Begriff momentan bezeichnet, sich in Brechts frithen homosexuellen 
Stiicken (Baal, Im Dickicht der Stadte, Eduard II.) finden, die die Auffassungen 
von Geschlecht, wechselseitiger Sexualitét und von Verlangen mit einer einzig- 

artigen Weise des Ausdrucks kombinieren, den ich den Rimbaudschen Entwurf 
bezeichne. Ich verkniipfe gegenwartige politische Vereinigungen, die sich mit 
diesen Themen befassen, mit ahnlichen politischen Allianzen der zwanziger 
Jahre, besonders der homosexuellen Reformbewegung. Wahrend ich diesen 
Entwurf der frithen Stiicke wegen seiner aktuellen politischen Anwendbarkeit 
hervorhob, habe ich ihn wegen seiner immanenten Frauenfeindlichkeit kritisiert. 
SchlieSlich beschaftige ich mich mit dem Aufbau einer zentralen Mutterfigur in 
Brechts weiterer Entwicklung; einer Mutterfigur, die mit allen friiheren, kon- 

servativen Werten, die der Begriff beinhaltet, assoziiert. Ich schlo$ mit der 
| Feststellung, da der Aufbau dieser stabilen, asexuellen und instrumemtellen 

62 |



Sue-Ellen Case | 

_ Mutterfigur die friiheren Versuche mit Ausdruck und Verlangen verdrangte. Im | 
Ausgleich fiir diese friihe Phase brachte dies materielle Reinlichkeit, extreme 
Gefalligkeit der Sprache und asexuelle politische Uberzeugung des epischen Stils 
mit sich. Zudiesem geschichtlichen Zeitpunkt sind die friiheren, homosexuellen 
Stiicke, so meine ich, von gréferem politischen Wert als die spateren Stiicke aus 
der ‘Nach-Mutter-Phase: | 

Sue-Ellen Case. “Homosexualité et la Mére-’ 

J'ai commencé cet article en analysant les connotations contemporaines du 
mot mére et en les opposant aux connotations traditionnelles de stabilité dans la 
différenciation sexuelle, fertilisation par rapport hétérosexuel, pratiques d’édu- 
cation unisexuelles, etc. J’ai ensuite rappelé succintement plusieurs usages con- 

temporains du mot mére dans le discours psychoanalytique et dans les modes 
descriptifs de production littéraire et linguistique, spécialement l’usage du terme | 
mére dans le discours du désir tel que décrit par Julia Kristeva. 

Ensuite, j’ai situé la fonction du mot mére dans les oeuvres de Brecht, 
particuliérement en référence aux notions d’identité sexuelle, hétérosexualité et 
discours du désir. J’ai découvert que les préoccupations actuelles que connote ce 
terme pouvaient étre trouvées dans les premiéres piéces homosexuelles de Brecht 
(Baal, Dans la jungle des villes, Edouard IT) qui associent les thémes de l’identité | 
sexuelle, d’une sexualité et d’un désir autre avec une forme unique de discours 
que j’ai appellé le projet rimbaldien. J’ai rapproché les positions politiques 
contemporaines sur ces problémes des positions politiques similaires des années 

, 1920, en particulier le mouvement réformateur homosexuel. Tout en recon- | 
naissant la valeur du projet de ces premiéres piéces pour leurs résonnances 

~ contemporaines, j’ai critiqué aussi leur mysogynie fonciére. . 
Finalement, j’ai associé l’apparition d’une figure maternelle centrale au a 

triomphe, dans l’oeuvre de Brecht, des valeurs traditionnelles conservatrices 
impliquées par ce terme. J’ai conclu que l’avénement de cette image maternelle 
stable, asexuée mettait un terme aux expérimentations précédentes dans l’ordre 
du désir et du discours et leur substituait un projet “propre”, un extréme contrdle 
du langage et un engagement politique asexué, qui est une réaction aux tendances 
initiales opposées. J’ai suggéré qu’a ce moment de V’histoire, les premiéres pieces 
homosexuelles ont plus de valeur politique que les piéces post-maternelles plus 
tardives. 

| : : 

| 

| 

63 
|





Brecht and Women: 

Homosexuality and the Mother 

Sue-Ellen Case 

| Today, an examination of the role of the mother within Brecht’s 

work, necessitates placing the word “mother” within a process which 
Jacques Derrida terms “under erasure.” Derrida uses this process to deal 
with terms which are both necessary to the language and unfortunate in 
the underlying concepts which they connote. To “erase” a word means to 
write the word, cross it out and then print both the word and the deletion. 
The word “mother” implies a constellation of political resonances as well 
as historical processes which are unfortunate in their restrictive gender | 
and sexual prescriptions for both practice and theory. In this case, to 
place the word “mother” under erasure, means to identify the prior, 

restrictive sense of the word “mother” to which Brecht ascribed and to 
indicate the contemporary political/linguistic shifts in its meanings. 

_ This process will clarify both Brecht’s understanding of the term/func- 
tion “mother” and establish a contemporary perspective on his usage. 

: In the context of contemporary practice and theory, there is no 
longer a simple definition for the word “mother”. The stable notions of 
gender behavior, sexual practice and child-rearing the term once implied 
are now areas of revolutionary change in today’s society. In the past, 
“mother” connoted impregnation through the heterosexual practice of 

_ intercourse. Today, there is a choice of insemination techniques, pro- | 

ducing such terms as “birth mother”, “surrogate mother”, or “lesbian 
mother”. There are even test tube babies, who foreshadow a future of 

65



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

“motherless” children. Child-rearing, once a functional definition of 

“mother”, associated the term exclusively with the female gender. Today, 

single individuals of both genders are assuming the role of “mothering” 
_ through child custody or adoption. The term is further fractured by the 

practice of co-parenting between two individuals of the same or different | 

genders, or collective parenting based in communities of belief. Thus, in | 

the context of current practice, “mother” may refer to an individual — | 

related to a child by insemination through various means, of any sexual 

persuasion, or of either gender. The term may not even denote an 
individual, but a couple, or a community. 

In the realm of theory, the term “mother” may denote an internal 
function of the individual consciousness. Though this usage was created 
by Freud, it has been complicated by new readings of Freud, in which 

terms such as “Oedipal mother”, “Phallic mother”, “Urmother”, or 

“M/Other”, each reflect a multitude of meanings, functions and politi- 

cal positions. These terms link the function of the mother, both in the 
development of an individual consciousness and a creative process, with 

a consequential gender construction and its attendant political impli- 

cations. More central to this examination is the predominant use of this 
range of “mother” terminology to illustrate modes of production in 

textual construction and in its reception. This sense of “mother” places | 
the processes of writing and reading within a psycho-sexual, gender- 
specific realm conducive to the work of feminist and sexual theory. To 

iterate a point of this investigation of the term “mother”, it is that within 

contemporary practice and theory, any investigation of that word must | 

account for sexual and gender implications of its usage, both within 

practice (in this case, the narrative) and within the process of writingand __ 

reading (in this case, its function within Brecht’s creative development 

and the condition of its reception). | 
Superficially, Brecht’s mothers seem to fit this current sense that 

the word “mother” signifies a whole constellation of practices and | 
meanings. His mothers are single mothers, whose motherhood is vari- 
ously established: Grusha’s is created by law and myth, Shen Te’s is 

buffeted by an internal crisis of gender behavior and Vlassova’s seems to 

reinterpret the traditional function of the role. Yet upon deeper exami- 

nation, it can be shown that Brecht’s definition is the restrictive, patri- | 

archal one. Within his plays, the role is still restricted to the female 

gender. Child-rearing is still assigned to women, which centers their 

action upon issues of kinship and nurturing (however metaphoric), 
along with a concern for the future. The mothers are defined by their 
mothering roles and have no sexual definition. Shen Te, Grusha and 
Vlassova, have all lost their lovers. The mother role functions similarly 

66 -



| Sue-Ellen Case 

within the process of Brecht’s literary production. Mothers are central to 
plays which exclude desire/sexuality in their political content/function 
and focus upon asexual political issues with a sense of necessary dedi- 
cation to the future. The plays of Brecht which focus on sexuality and 

gender, within an attendant political and dramatic discourse, are his early 
homosexual plays: Baal, In the Jungle of Cities and Edward II. The rise of 
the central mother figure in Te Mother suppressed this earlier, sexual 
politic. Ironically then, within Brecht’s creative development, the dis- 

covery of a central mother figure suppressed the very sense of political 

revolution which the term connotes today. In order to understand the use 
of the mother within Brecht’s development, it is necessary to begin by 

rereading the early homosexual plays from within the contemporary _ 

political and hermeneutic context. | | 
Formerly, Brecht’s early plays were regarded as pre-political be- 

cause of their focus on sexuality. The political issues of the Twenties 

were identified as those of labor and class, cataloguing Brecht’s plays | 
around those issues as his political plays. Recent histories of sexual _ 

reform movements, particularly homosexual ones, reveal a broad po- 

litical context for sexual themes in the era. Thus, the early homosexual 

plays can be seen as political plays in their own time, as well as within the 7 

present one. Jim Steakley, in his book The Homosexual Emancipation 

Movement in Germany, and Faderman and Erikson in their book 

Lesbian-Feminism in Turn-of-the-Century Germany, have documented 
the widespread effect of the Lebensreformbewegung, with its specific | 

issues of sexual liberation, women’s liberation and gay liberation 

throughout the early part of the century. By the Twenties, the homo- 

sexual reform movement had a national network. Steakley records the 
existence of twenty-five organizations for homosexual reform extant in 
1923,} the operation of forty gay bars in Berlin and a widespread move- | 
ment against Paragraph 175, which prohibited the practice of homo- 
sexuality.? Moreover, the correlation between homosexuality and politics 

was already appearing in the dramatic arts. Christa Winsloe’s play | 
Gestern und Heute, which sets Lesbian love against fascist repression, 

enjoyed a successful run in the Twenties. A gay theater, the theater of 

Eros, opened in Berlin in 1921, and Anders als die Andern, a film about 

gay male oppression/liberation, was made in 1919. Even the specific 

focus on a sadomasochistic relationship (such as the one found in Jungle 

of Cities) had already been brought into narrative form by Sacher- 

Masoch and into scientific debate by Kraft-Ebbing.* By 1924, Freud 

noted that the term sadomasochism was already being used as a metaphor 
for social practice such as “moral masochism’’,‘ a usage not too distant 

from Brecht’s description of Jungle as a “metaphysical fight”. 

| ) 67



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik | 

Though the portrayal of homosexual relationships in relation to 
societal restrictions was part of Brecht’s early politics, it was not the aim. 
Brecht’s project was to extend Rimbaud’s homosexual poetic discourse 
onto the stage. The binary composition of alternative sexuality and 
alternative poetic discourse was, in itself, a political act. This association 
of Rimbaud’s discourse with politics was already prominent in the Twen- 
ties. The Dadaists acknowledged their debt to him and Piscator produced 
Das. Trunkene Schiff (from Rimbaud’s “Drunken Boat”) in 1926. 
Brecht’s Baal brought this discourse onto the stage and portrayed its 
relationship to traditional societal conventions through the poet Baal. 
Baal located societal restrictions in the gender behavior of women— 
specifically in women’s capacity for impregnation. In other words, for 
the poet to create the new discourse, he had to escape the potential 
mother. Baal warns Johannes that women are acceptable for a while, but 
once they have soaked up love, they grow big bellies, become clingy and | 
bring forth “a new cosmos, a little fruit:’> This “cosmos” is the social 
order and women are its progenitors. Though there is no mother figure 
in the play, there is the haunting specter of pregnancy. The radical 
discourse of Rimbaud must escape this world for its expression. In “A 
Season in Hell”, Rimbaud tied this discourse to a particular method of 
escape: “I looked upon the disordering of my mind as sacred: His aids 
for disorder were absinthe, the primitive qualities of nature and a homo- 
sexual sadomasochistic relationship. Baal adopts these aids to the same 
end, with its concomitant savage treatment of women. 

The capacity in women to conceive “a new cosmos” accounts for 
Baal’s sadistic treatment of them—he must discard them before they | 
become dangerous. Andrea Dworkin, in her book Pornography, identi- 

fies this sadistic treatment of women as a logical outcome of the patri- 
archal power structure of male consciousness and its expression. The 

basis of the structure rests upon the male privilege of the quest to create a 
self. All people and things can be legitimately absorbed in this process. 
Essentially, this right to absorption legitimatizes a power over people and 
things which can also be exercised as violence. Since women are tradi- 
tionally emotional and sexual objects within the male quest for conscious- 
ness, they become logical victims of male violence.? The consequence of _ 
the destruction of a woman, as in the suicide of Johanna in Baal, is staged 

| to further trace the development of a haunted, interesting male self and 
is a necessary sacrifice for his discovery and expression of that self. In 
this case, the sacrifice is also specifically tied to Johanna’s future role asa _ 
mother: a restriction to the experiment in male expression. From the 

point of view of the male creator, the sadistic treatment of womenisseen 

“as a radical challenge to a society deadly in its sexual conventions” 

68



a Ue 

| Sue-Ellen Case 

which “like a terrorist bomb, is used to blow apart the establishment?” 

Moreover, this bomb is aimed at the womb. Baal is a struggle between the 
male poet, with his new discourse of desire and derangement, and 
potentially pregnant women, with their interest in preserving societal 
conventions. In other words, the role of the mother in Brecht’s creation 

of a new discourse is to serve as a foil—a contradiction to its vision of the 

world. 
Yet there is a positive aspect to Brecht’s new discourse—even for 

~women if they overlook its sexist assumptions. It is a kind of discourse 
which is crucial to the present political revolution in gender and sexual- 
ity —it is the new discourse of desire and corporeality, called for by such 
feminist writers as Cixous, Irigaray and Kristeva.!° In the Twenties, 
Herbert Ihering described the language of Baal as “a language you can 
feel on your tongue, in your gums, your ear, your spinal column—a 
language physically felt and in the round:""' Brecht did create a corporeal 
discourse of desire. This discourse is more crucial to the present political 
situation than his later, Epic discourse. Not only because it is written 
from the body, removing art from the manipulable sphere of disem- 

bodied meanings, but because of the present condition of discourse and 
its political controls. Today it is discourse which is the tool of control. 
Jean Baudrillard, in his book Kool Killer, describes the present political 

situation as a time when the ghettos of labor and class (and their 
attendant politics) are no longer definitive. The new ghetto is one of TV 
and propaganda—a ghetto of signs and codes. It is a time in which the 
symbolic destruction of social conditions precedes its reproduction in 
the society.!2 This condition makes the production of an alternative 
discourse either a terrorist act, or a laboratory for political experiments. 

Christa Wolf also identifies the location of current political praxis 
in the realm of expression. She characterizes this era as one in which the 
expressive elements are pushed out of society by certain bourgeois and 
Marxist theories. Wolf describes an era in which institutions have taken 
over discourse, so that people are not able to think what institutions are 
not able to think.!3 Wolf’s concept matches Brecht’s characterization of 
Baal, necessarily outside of the social order because of his mode of 

- expression. Wolf describes literary discourse as an opportunity to re- 
hearse certain activities which people are not able to realize in action. 
Baal’s discourse becomes a rehearsal of an alternative order. Julia 

Kristeva isolates poetic discourse as the only hope for a time when the 
present has been stabilized and “experience has become hardened by 

- models.” For Kristeva, poetic discourse is “the only signifying strategy 
allowing the speaking animal to shift the limits of its enclosure: 
Kristeva identifies the political function of poetic discourse as illustrat- 

69



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

ing “the ideological tearings in the social fabric” and representing a 

subject torn between nature and culture, desire and the law.!> This 

contemporary sense of the role of discourse in political praxis and theory, 

is the project of Baal. Baal is the expressive subject who is torn between 

nature and culture. Baal shifts the limits of his enclosure by inventing a 
system of signification. For both Rimbaud and Brecht, the creation of 

that discourse was a political goal, rather than a propeller for mass 

action. Unfortunately, within their system, the womb is identified as the 

social enclosure of the subject. This polarity between the discourse of 
desire and the mother will remain in Brecht’s work, but the values will 

reverse. When Brecht finally creates a positive central mother figure, the 

positive animation of the womb will repress the discourse of desire. The 

repressive, socializing sense of the mother will become valorized, when 

linked with a mass political movement outside of the dominant culture. 

In The Jungle of Cities, Brecht moves from the potential mother, 

to an actual mother figure. This mother embodies some of the same 
gender traits portrayed in Baal, but here they have both positive and 
negative values. Although Mae does try to refrain her son Garga from his 
asocial actions, her lines are so sympathetically written that her motive 

doesn’t appear as totally negative. The appearance of the mother figure 
coincides with a move away from the domination of the Rimbaudian 

discourse and its world. In Jungle, Rimbaudian discourse is mixed with a 

realistic, functional language (usually assigned to Marie), an imitation of 

the language of the American Western and an imitation of American 
gangster language. In fact, the Rimbaud quotations often serve to alien- 

ate Garga from the action, serving to frame the difference between the 
language of that world and the other possible worlds. For example, in 
scene 5, there is a realistic love dialogue between Schlink and Marie, 

intersected by Garga’s Rimbaud quotations. The new poetic discourse 
has been contained, fractured in the text—it has become one diction | 

rather than the dominating one. Yet the Rimbaudian discourse in Jungle 
| retains its association with a male sadomasochistic relationship, serving 

as a contradiction to the traditional conventions of marriage and the | 

family unit. However, the end of the play signals its demise and com- 

pounds the desertion of that discourse with the disappearance of the 

mother. Mae has abandoned this dramatic world of male homosexual 

masochism. Her exit prefigures Garga’s. He also walks away from the 

fight and the world it has produced. Prior to Garga’s final exit, Manky 

asks where the mother is and Marie replies that she is no longer there. 

One of Garga’s exit lines is “The chaos is used up.” 
After Jungle, Brecht, like Garga, abandoned the Rimbaudian pro- 

ject. By Edward II, both the discourse and the focus on homosexuality 

70



| Sue-Ellen Case 

have altered. The discourse of desire has disappeared and the homo- 
sexual relationship is portrayed from the outside, rather than from 

within. The scenes between Edward and Gaveston are few—their rela- 

tionship is terminated by Gaveston’s early demise. Yet homosexuality is 

still portrayed as a contradiction to the social structure. Edward persists | 

in his relationship contrary to his father’s wishes and the court’s advice. 

From outside the relationship, the dynamic which appears is not sado- | 

masochism, but cross-gender identification. Scene two makes the point 

in its patter: Spencer: “Ned fainted yesterday.’ First Soldier: “How so?” 

Spencer: “The Earl of Cornwall told him he’d decided to grow a beard.” 

The subtext for the joke is that Gaveston is playing the role of the female 

gender, which a male sexual characteristic breaks. The scene proceeds: 

Second Man: “Have you heard the latest about the Earl of Cornwall? 

He’s taken to wearing a bustle.’ By now, both the biological and social 

attributes of gender have been reversed in this homosexual pairing. Then 

the Ballad Singer enters and sings “Ned’s strumpet has hair on his | 

chest./Pray for us, pray for us./That’s why the war in Scotlandhadtobe 
laid to rest?° The gender problem has disrupted the state. The as- 

sumption that Gaveston is playing the female gender role rests upon the _ 

identification of the nature of that role in a patriarchal society. First there 
is the heterosexist assumption that sex occurs between members of 

| different genders, therefore one of them must be female. But why is 

: Gaveston the female and not Edward? Because Gaveston is financially 

and emotionally dependent upon Edward. He is characterized as “Ed- 

ward’s strumpet” because he is dependent upon Edward’s gifts. More- 

over, it is Gaveston who has usurped the Queen’s place in Edward’s life, | 

so he is allied with her gender. In this play, the disruption of stable gender . 

roles in society is a more powerful disruption than Baal’s alternative 
sexuality/discourse or Schlink’s sadomasochism. _ 7 

- _In Edward II, any positive values in the female gender role have 
once again been displaced by the male lover. The female character merely 
suffers in the familiar way following the male hero around pleading and 
waiting for his attention. Anne is written in the tradition of Sophie in 

Baal and Marie in Jungle. Like those women, she, too, is destroyed. 

However, Anne has an important difference: she takes revenge. But in 

her revenge, she becomes a monster of female gender behavior. Morti- 
mer describes her “with your legs parted and your eyes closed/ grasping _ 

at everything, you’re insatiable?’?° She is described as “bloated” by her 

constant sexual and oral consumption—a negative pregnancy image. Yet | 
her womb has brought forth a positive little “cosmos” —Edward’s son. 
Her child and his future become the hope of the play. Nevertheless, her | 

son closes the play with a negative meditation on the womb: “And may 

| | | 71



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

God grant to Us/That Our line shall not have drawn corruption/From 
Our mother’s womb-’?! (Note: in spite of Edward II’s mistake, his son 

does not say “father’s seed”. ) In this play the womb has become a specific 
one, with concrete historical causes for its association with corruption. 
Metaphor has given way to history, but the value structure remains the 
same. Edward II is the last portrayal of the sexual mother on Brecht’s 
stage. Homosexuality is also abandoned in the later plays. With the 
suppression of sexuality and the dynamics of desire, comes the rise of the 

asexual mother figure and the Epic style, with its material cleanliness, 
ascetic streamlining of thought and action, extreme assiduity of 
language and the promise of concrete recompense for the absence of 

sensuality. a 

_ Thus far, the rise of the central mother figure has been linked to 
repression. Yet Vlassova is intended as a positive hero. She brings the 
hope of kinship and concern to a world formerly fractured into isolated 
individuals. Her Communism brings the hope of a world family. She is 
able to bring isolated individuals like the schoolteacher into some kind of 

a kinship formation. She can even walk into a strange village and facili- 

tate a discussion between the butcher and the strikebreaker. Moreover, 

she is dedicated to fighting for this kinship far into the future, tirelessly 

carrying her flag. The negative, repressive aspect of these characteristics 

has been described by Sara Lennox in her article ““Women in Brecht’s 

Work”: “a major virtue of this mother figure is her willingness to be 
instrumentalized serving others while ignoring her own subjective 
needs?’*3 In other words, a certain kind of motherhood becomes a meta- 

phor for one’s relationship to a political movement. A motherhood 
composed of alienation from oneself and instrumentalization of one’s 
own identity. Vlassova retains the same mother traits she exhibited in the 

opening scenes with her son—she has merely “adopted” a movement. 
Vlassova valorizes the traditional idealized behavior of a mother, prior to 

the sexual revolution. For Brecht, these aspects of the mother figure and 

of the Epic style were positive ones— directly related to effective political 
theater. Today they may be viewed as a petrification of political possi- 
bilities. The language and the structure of the play The Mother are 
instrumentalized in the same way as the character—aimed at effect 

| rather than the expression of the subject. As the mother works for 
kinship, the language works for cohesion—it no longer sports hetero- 
geneity, but congeals into homogeneity. The kinship function of the 
mother replaces the expressive function of the earlier subject “torn | 

between nature and culture’. This mother fuses nature and culture, 

becoming a filter, a thoroughfare, or a threshold between the body and 

the law. The law is inscribed upon her body as it instrumentalizes the 

72. | ,



a eee U ave 

| | Sue-Ellen Case 

significance of the womb. Her body, as mother, becomes “the module ofa 

biosocial program.’*4 Her “cosmos” becomes the Revolution. Thus, 
Brecht reverses the values of his earlier mother characteristics, while | 

retaining their attributes. 
Within the context of today’s psychosexual revolution, this type of 

mother character seems more like an image from the Right than from the | 

Left. This gender-specific, sexless, instrumentalized mother figure 
serves to stop the exploration of new images for men and women. The 
Mother’s guidance through Marxist principles and dedication to the 

prescribed consciousness appear as institutionalization. Her language is 

literally taught to her rather than proceeding from her. It is not expres- 
sion, but an acorporeal function. The spare, Epic stage has similar 

ramifications. The dense, fertile quality of the stage in Baal’s nature, or 
in the city’s Jungle, has been cleaned up and organized. There is a sense 
of selection and function familiar to us today in the formal architecture 
and organization of multinational corporations. The modular construc- 
tion of the action has similar resonances. The pervasive sense of func- 

tion feels constrictive. The sense of a program for the future seems a part 

of dominant ideology —both East and West. Today, it is the possibility of 
an alternative discourse which could express thoughts and feelings | 

outside programs and institutions which seems the necessary political 

project. Specifically, a discourse of desire, which could bring the ex- 
pressive subject into relationship with his or her own body. From this 
perspective, Brecht’s central mother roles seem as traditional and nega- 

tive as his first female characters. It is in his early homosexual plays that 
the current laboratory for change can take the stage. 

| Notes | 

1. Steakley, James D., The Homosexual Emancipation Movement in Germany, New 

York: Arno Press, 1975, p. 82. . 

2. Steakley, p. 27. 
3. Lenzer, Gertrud, “On Masochism” in Signs A Journal of Women in Culture and 

Society, Winter, 1975, p. 276. 

4. Lenzer, p. 278. 
5. Brecht, Bertolt, Baal, scene 2. All quotations from Brecht plays taken from the 

Mannheim/ Willett translations. 
6. Rimbaud, Arthur, “A Season in Hell,” trans. Wallace Fowlie, Rimbaud, Chicago: 

Chicago Univ. Press, 1966, p. 197. 

7. Fowlie, p. 193. 
8. Dworkin, Andrea, Pornography, New York: Pedigree Book, 1981, pp. 13-18. 

9. Dworkin, p. 120. | 
10. see Marks, Elaine, New French Feminisms, New York: Schocken Books, 1980. 

11. Ihering, Herbert, in “Introduction,” Willett and Mannheim Brecht Collected 

Plays vol. 1, New York: Vintage, 1971, p. x1. 

73 

|



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

12. Baudrillard, Jean, Kool Killer, Berlin: Merve Verlag, 1978, pp. 19-21. 

13. Wolf, Christa, interview in New German Critique, Fall 1982, pp. 91-98. 

14. Kristeva, Julia, Desire in Language, New York: Columbia Univ. Press, 1980, p. 

33. 
15. Ibid., p. 94. 

16. Brecht, In the Jungle of Cities, scene 11. 

17. Edward II, scene 2. 

18. Edward II, scene 13. 

19. Ibid., scene 20. 

20. Svendsen, Juris, “The Queen is Dead”, in Tulane Drama Review, Spring, 1966, 

p. 176. 

21. Lennox, Sara, “Women in Brecht’s Work”, in New German Critique, Spring, 
1978, p. 86. 

22. Kristeva, p. 24. 

| 

| 

74



~



Renate Voris. “Staged Honesty: Bert Brecht’s ‘Women Stories’.” 

Many essays have been written on “Brecht and Women’, either about 
Brecht the author or about his characters. In her analysis of Brecht’s female roles, 
Sarah Lennox writes: “Women are conceived almost without exception in terms 
of their relationship to men,... displaying only to a very limited extent the 
complexity and capabilities of real women in Brecht’s time.’ In an exegesis of 
Brecht’s Diaries 1920-1922 and Autobiographical Notes 1920-1954 thisessay  __ 
asks two questions. First, an anthropological one: What is the genealogy of 
Brecht’s female characters? Second, a theoretical-practical one: How is Brecht, 
the empirical subject, linguistically present/absent in this system of entries, 
especially in the rhetorical tropes, and in the form of discourse in the genre of the 
diary. It is my opinion that suffering, as it is described in these diaries and notes, is 
sublimated by playing theatre. A man exhibits women, himself, and most basic of 
all, words/language in order to arrive at cognition. In this process the ‘self’ is not 
present. All the malice and brutality within the ‘self’, however, is present in order 
to exhibit the consciousness of the ‘self’ and social reality, as articulated by that 
consciousness. It is my objective to critically examine images and expressions of 
sexual role distribution in bourgeois society. In the difference between signifier 
and signifié, i.e., word and meaning, these diaries refer less to reality and more to 
language, reflecting a reality. 

Renate Voris. “Inszenierte Ehrlichkeit: Bertolt Brechts ‘Weiber-Geschichten’.” 

Viel ist aber “Brecht und die Frauen” referiert worden, sei es ber Brecht, 
die Autorfigur, oder iiber seine Textfiguren. “Women.” schreibt Sara Lennox in 
ihrer Analyse von Brechts Frauen, [are] conceived almost without exception in 
terms of their relationship to men, . . . displaying only to a very limited extent the 
complexity and capabilities of real women in Brecht’s time:’ Diese Arbeit stellt in 
einer Exegese von Brechts Tagebiicher(n) 1920-1922 und Autobiographi- 
sche(n) Aufzeichnungen 1920-1954 zwei Fragen: 1. eine anthropologische, 
namlich: die Frage nach der Genealogie von Brechts Frauenfiguren; 2. eine 

: theoretisch-praktische, namlich: nach dem empirischen Subjekt Bertolt Brecht, 
wie es in diesem System von Eintragungen anwesend/abwesend ist in der 
Sprache, besonders den Tropen, und in der Diskursform, dem Genre Tagebuch. 
Darin versuche ich folgende These zu beweisen: daf Leiden in diesen Tage- 
biichern und Aufzeichnungen sublimiert wird in Theater-Spiel. Ein Mann stellt 
Frauen, stellt sich, stellt aber grundsatzlich Worte/Sprache aus zum Zwecke der 
Erkenntnis. Das ‘Selbst’ ist dabei abwesend. Anwesend ist. was es in ihm an 
Bosheit und Brutalitat gibt, um darin das Bewuftsein und die in ihm sich 
artikulierende soziale Realitat auszustellen. Ziel ist die ideologiekritische Uber- 

| priifung der Bilder und Worter geschlechtlicher Rollenverteilung, wie sie in der 
biirgerlichen Gesellschaft existent ist. In ihrer Distanz zwischen Signifikat und 
Signifikant, zwischen Wort und Bedeutung, verweisen diese Tagebiicher also 
weniger auf die Wirklichkeit selbst, sondern auf die Sprache, in der sich eine 
Wirklichkeit zeigt. 

76



re ee 

7 Renate Voris 

Renate Voris. “La mise en scéne de l’honnéteté: les ‘Histoires de Femmes’ de B. 
Brecht” : | 

De nombreux essais ont été écrits sur “Brecht et les femmes’, soit sur 
Brecht l’écrivain, soit sur ses personnages. Dans son analyse des réles féminins 
chez Brecht, Sarah Lennox écrit: “Les femmes sont presque toujours concues par 
rapport a leur relation avec les hommes et la complexité et les possibilités des 
femmes réeles de l’époque de Brecht ne sont montrées que dans une trés faible 
mesure:”’ Dans une exégése du Journal de Brecht 1920-1922 et des Notes 
autobiographiques 1920-1954, cet essai pose deux questions. Premiérement, 
une question anthropologique: quelle est la généalogie des personnages féminins 
de Brecht? Deuxiémement, une question théorico-pratique: comment Brecht, le 
sujet empirique, est-il linguistiquement présent/absent dans ce systeme d’en- 
trées, spécialement dans les tropes et dans la forme de discours propre au genre du 
journal. Mon opinion est que la souffrance, telle qu’elle apparait dans ces jour- 
naux et notes, est sublimée dans le théatre. Un homme montre les femmes, 

' lui-méme et avant tout les mots et le langage pour arriver a la connaissance. Toute 
la méchanceté et la brutalité du moi sont présentes cependant pour montrer la 
conscience de soi et la réalité, telle qu’elle est articulée par cette conscience. Mon 

'_ objectif est de procéder 4 un examen critique des images et des expressions de la 
distribution des rdéles sexuels dans la société bourgeoise. Dans la différence entre 
signifiant et signifié, entre mot et sens, ces journaux se référent moins 4 la réalité 
qu’au langage, en tant que reflet d’une réalité. 

7/



-



Neen nncnnnn eee 

Inszenierte Ehrlichkeit: 

Bertolt Brechts 

_ “Weiber-Geschichten’ e1per-Gescnicnten | 

| Renate Vorts 

Tagebuch: Buch, Heft fiir tagliche Eintragungen persén- 
7 licher Erlebnisse u. Gedanken. — Duden (1981). 

Tout ceci doit étre considéré comme dit par un personnage de 
roman.— Roland Barthes par Roland Barthes. | | 

| Es ist ein verfluchter Roman.—Brecht, Tagebiicher 1920- 
| 1922) — | 

| “For feminists with an allegiance to Marxism the case of Brecht isa 
difficult one,” beginnt Sara Lennox ihre exquisite Exegese der Rolle und 
Funktion von Frauen in Brechts Werk. Appellierend gleichzeitig an die 
Autoritat ihrer Erfahrung und ihres Bewuftseins (als Feministin) und an 

- die anderer, hier David Bathricks (als Marxist), fa$t sie die Produktion | 

und Rezeption Brechts so zusammen: “Brecht is generally considered by 
the Left as the single writer whose works can be regarded, from the 

standpoint of both form and content, as authentically Marxist... . Yet as 
one’s feminist consciousness develops, one’s discomfort with Brecht 
increases.’? Im Gebrauch des Kollektivpronomens sowie im Adverb und 
Verb artikuliert sich Lennox’ radikale Erwartung, da namlich Marxis- 

79 |



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

mus gleich Feminismus sei. Ihr Interesse an Brechts Frauenfiguren wird 
| motiviert von dieser Vorstellung, was ihre Polemik erklart, ihre, wie sie 

es nennt, “charges against Brecht,”> der “to an overwhelming degree” 
Frauen kategorisiere in Miitter oder Kinder, Huren oder Jungfrauen, 
und sich darin bewege “within parameters familiar to us from the works 
of other male writers’ 

Der Standpunkt, von dem aus geurteilt wird, erinnert an Ernest 
Jones, den ersten Biographen Sigmund Freuds, und seinen Vorwurf des 

Phallozentrismus an Freud und dessen psychoanalytischer Theorie. In 
- seinem 1916 erschienenen Artikel ttber Symbolismus schreibt Jones: 

“There are probably more symbols of the male organ itself than all other 
symbols put together. This is a totally unexpected finding . . . and is so 
difficult to reconcile with our sense of proportion that it needs an effort 
to refuse the easy escape of simply denying the facts, a feat which is 
greatly facilitated by the circumstance that, thanks to our education, the 
facts are not very accessible:” “Totally unexpected”: vollkommen uner- 
wartet fiir Jones die Entdeckung des disproportionalen Phallozentris- 
mus in Freuds Theorie, moralisch verwerflich die Unterschatzung (“un- 

derestimate”) der “importance of the female organs.”* Zuwidergehandelt 
“unserem” Sinn fiir Proportion— Disproportion, verstanden als Mangel 

am richtigen Verhaltnis der Teile zueinander, an Harmonie, Balance, 

Proportion. Indiz fiir Jones’ Blickwinkel ist neben “disproportion” und 
dem implizierten Gegenbegriff “proportion” das Wort “education,” die, 
kombiniert, zum Begriffsfeld des idealistischen Zeitalters gehoren. Der 
Vorwurf der Disharmonie, Disproportion folglich aus der Perspektive 
des rationalistisch-humanistischen Aufklarers und Erziehers (“our’’) in 

der Tradition eines Serenus Zeitblom. | | | 
Dieselbe Perspektive motiviert Sara Lennox’ Entdeckung der Dis- 

proportion in Brechts Textfiguren, die, so Lennox, fast ausnahmslos 
konzipiert sind “in terms of their relationship to men,” und nur zu einem 
sehr begrenzten Grade zeigen “the complexity and capabilities of real 
women in Brecht’s time:’’ Mitspricht hier einmal jene biirgerliche Fik- 
tion eines freien, autonomen Ichs als Subjekt des Bewuftseins, das als 

Quelle dient von Bedeutung und Handlung; Lennox spricht von “sub- 
jects in their own right:’® Mitspricht zudem der Gedanke einer Totalitat 
von 6ffentlicher (Brecht, der Marxist) und privater Existenz (Brecht, die 

Person). In ihrem Hinweis auf die Diskrepanz zwischen Brechts fiktiven 

Frauen und “real women” tiberdies der traditionelle Code, der die Identi- 

tat von Zeichen und Bezeichnetem, von Wort und Ding, von Sprache 

und Wirklichkeit postuliert. In Frage gestellt wird dieser Code freilich 
von ihr selber: Von ihrem Wunsch gewissermafen nach einer Autoritats- 
figur, in diesem Fall Brecht, der, als Marxist, privilegierten Zugang hat, | 

oder haben sollte, zur Wahrheit. 

80



| Renate Voris 

Ubersehen wird zweierlei. Einmal die Tatsache, daf sich der 

~ Marxismus und somit Brechts theoretischer Standpunkt verstand als 
Fortsetzung der Aufklarung, “The Age of Reason,” formuliert von 
verniinftigen Mannern, die ‘verniinftigerweise’ an der Befreiung des 
“Hausvieh(s),” um mit Kant zu reden (“Was ist Aufklérung,” 1783), 

nicht interessiert waren; die Geschichte hat es bestatigt. Ubersehen wird 
zum andern die Genealogie jener Vernunft: das Biirgertum. Und was die 
Situation der Frau in der Nachfolge des aufklarenden und aufgeklarten 
Zeitalters, im biirgerlichen Jahrhundert war, kann man neuerdings nach- 

lesen bei Gordon Craig, Germany 1866-1945: | 

The woman’s predicament,” Ernest Rhys has written, “is the test of the moral 
and human worth of any given state of society.’ Judged by this standard, 
Germany’s condition in the nineteenth century was truly deplorable. Its 
ruling class was as intent upon keeping the female population in a state of 

| dependence as it was upon combating socialism. All the expedients of the law, 
every form of financial and moral pressure, were employed to maintain male 

- dominance in state, society, and the home. Women were denied basic civil 

rights (they could not vote and were in most states barred from membership in 
political organizations and trade unions) and were excluded from both any 
share in the governance of the country and employment in any of its ad- 
‘ministrative agencies.” 7 | 

Konsequent auch die massive Zensur im sogenannten privaten 

Bereich, nachzulesen bei Michel Foucault, Histoire de la sexualité, 
namlich: die Etablierung einer Oppositionsstruktur von Sexualitat und 

Arbeit, Vernunft und Begehren; die Koppelung von Sex und Siinde, 
Frau und Schwache (intellektuelle, moralische, physische); und, ferner, 

die Kategorisierung von Sexualitét in ‘normale’ (= hetero-) und ‘per- 
verse’ (= homo-), in der Beziehung Frau-Mann in legale und illegale. 

Erstere zum Zwecke der Reproduktion—Ort ist das Heim; letztere zu 
keinem Zwecke—Ort ist das Bordell—, aufer zur Befriedigung mann- 
licher Bediirfnisse oder, um mit Brecht zu wiinschen, “einen Trieb 

loszuwerden” (175).!° “’Entweder eine Mutter oder eine Hure,”” zitiert 

Brecht dann auch in seinem Tagebuch von 1921 jene vertrackte vik- 
torianische Sexualmoral des Biirgertums (92) und strukturiert von 

daher seine Geschichten vom alten und jungen Weiblein. — 

. 2 

Er, Eugen Berthold Friedrich Brecht, gehért dem Biirgertum an, 
weil er ihm entstammt, das heift, weil er in einer schon biirgerlichen 
Familie zur Welt gekommen ist. Dieser Satz, in Anlehnung an Jean-Paul 
Sartres zu Gustave Flaubert,!! stellt die Basis meiner Untersuchung dar. 
Die Tatsache namlich von Brechts burgerlicher Herkunft und somit die 

81



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

kulturelle Ausgangssituation, die das Bewuftsein des Ichs konstituiert. 
Nicht, da8 es damit vollig determiniert ware; nur sprechen in seinen 
Handlungs- und Reaktionsweisen, Verhaltens- und Redeweisen die 
Spuren friiher Erfahrungen mit. 

| Jenen Spuren soll hier nachgegangen werden in der Exegese von 
Brechts Tagebiicher(n) 1920-1922. Sie stellt die Frage nach dem em- 
pirischen Subjekt Bertolt Brecht, wie es in diesem System von Ein- 
tragungen anwesend/abwesend ist in der Sprache, besonders den Tropen 
(Simile, Metapher, Metonymie, Synekdoche und Personifizierung), und 
in der Diskursform, dem Genre Tagebuch, um in diesen Denkfiguren 
eine Psychologie des Erzahlers zu versuchen und zugleich zu fragen 
nach ihrer Herkunft. Methodisch la$t sich das Modell meiner Lektiire 
der Tagebiicher umschreiben mit Brechts Definition des poetischen 
Vertahrens und des Mechanismus’ der Sinn-Konstitution: “Das eine 
verstanden durch das andere (die Szene [das Wort], im Sinn zuniachst 
selbsténdig, wird durch ihren Zusammenhang mit andern Szenen 
| Worten] noch als eines andern Sinns teilhaftig entdeckt):!2 Es geht mir 
also weniger darum, wie Sara Lennox zu erfahren, ob Brechts ‘Weiber- 
Geschichten’ wahr sind, sondern eher darum, zu fragen, wie, in welcher 
Struktur Brecht uber sich und die Frauen hier redet, welche Wirkung 
sein Text erzielt und welche Strategie sich dahinter verbirgt. Ich méchte 
folgende These beweisen: daf Leiden in Brechts Tagebiichern sublimiert 
wird in Theater-Spiel. Daf sich Brecht, wirkungssiichtig, stilisiert zum 
“Fresser junge(r) Weiber” (90), zu einer Art Baal-Figur, einmal, um in 
der Wiederholung jener Fiktion den gesellschaftlichen Code des 
Schweigens ber Sexualitaét zu durchbrechen und die individuelle und | 
allgemeine “Vertierung” (11) zu zeigen (nachzuahmen). Und zum 
andern, um sich in dieser Figur, bewuSt oder unbewuft, ein Leben als 

Mann und Kinstler zu erdichten. Ein physisch schwacher und kran- 

kelnder und zu kurz geratener Mann phantasiert sich ein Leben und lebt 

seine Phantasien, an der Spitze die vom potenten Mann und Kistler, 

motiviert von der “Begierde,” um mit Goethe zu reden, “die Pyramide” 

seines Daseins, deren Basis er sich als angegeben und gegriindet phan- 

tasiert, “so hoch als méglich in die Luft zu spitzen?” | 
Der Riickgriff auf Goethe erfolgt nicht willkiirlich. Denn es ist die 

geometrische Figur, das Dreieck oder die Pyramide, die rational-irra- | 

tional den Text dieses Tagebuch-Ichs organisiert: (1) tiber seine Ge- 
schlechtlichkeit (“Ich kann mich nicht mehr grad hinlegen abends im 
Bett! Die Bettdecke bildet einen Spitz!’!4); (2) tiber sein Verhaltnis zu 

Frauen in der Figur des Kriegers (oder Matadors), der sie mit dem Degen 

_ “vorneweg’ (56) oder Messer zu zerteilen wiinscht?>; (3) tiber den kiinst- 

lerischen Schaffensproze$ im Bild vom (spitzen) Segel;!° und (4) iiber 

82



| Renate Voris 

den Gegenstand der Kunst im Bild vom “Helden,” der “aus der Menge 
herausragt, um eines Hauptes oder um eines Phallus’ Lange” (159). 

Dieses triadische Grundmuster wird produziert vor dem Hinter- 

grund der ‘verntinftigen Wollust’ (39), einem Paradox, das jenen funda- 

mentalen Widerspruch der birgerlichen Gesellschaft formuliert, 

namlich: (1) die Idee eines freien autonomen Ichs und (2) die Wirk- 

lichkeit einer Sexualmoral, die Natur, Bediirfnis zensiert im Begriff der 

_ Tier-Natur (“Vertierung,” 11), “angeborene Triebe” als “schlechte”’ 

iibersetzt (153, 172) und diese wiederum allegorisiert in der Figur Frau. | 

Oder um Brecht zu zitieren: die ““weibische Hundenatur’” als das “Bose” 

schlechthin (112). | 
Gespaltenheit, oder genauer: die Suche nach Heilheit, nach 

“Grobe” (122), nach Potenz, ist der Sinn dieser Tagebticher, konstituiert 

in der doppelten Exposition. Einmal iiber die Frau, dessen “Wesen” und 

Gestalt reprasentiert werden in der Synekdoche “Spalt,” angstvoll phan- 

tasiert hier in Gewaltbildern vom “blutroten Schlund, in dem ein roter _ | 

Spagat die Schnabelhalften zusammenhilt” (81) oder vom “Strudel, der 

immer entsteht, wo ein Loch ist, eine leere Stelle” (12) oder vom “zahen, | 

schwarzen” (Ur-)Schlamm, “der ihm in den Mund gequetscht wird” | 

(36). Exposition zum andern tber die Kunst, die nicht hinab-, sondern 

hinanzieht, in der Bildverkniipfung (spitzer) Segel und (spitze) Bett- 

decke als mannliches Attribut,!’ “rein und kiihn der poetische Wille” 

(26), einfach, grof und kiihl das “Wesen der Kunst” (13). Er selbst, das _ 

Ich, als Binde-Glied da/zwischen, zwischen unten (Weib/Sexualitat/ 

Trieb) und oben (Mann/Kunst/Geist), als Lotse, der das Schiff zu 

“lavieren” (47, 49) begehrt zwischen den Ufern, zwischen Erdig- 

: Irdischem und Himmlisch-Geistigem sozusagen, auf der Suche nach der 

Wahrheit, nach Wissen und Erkenntnis, um dafiir am Ende, elend zwar 

und schamhaft “nur mit einer Hose bekleidet,” doch noch von den 

“Engel(n)” in den Himmel gefiihrt zu werden (11). 

Schon in diesen Phantasien wird die Identitat des Subjekts dieser 

Tagebiicher problematisch. Denn statt die Leserin auf die Person Bertolt 

Brecht zu weisen, wird sie in jenen Figuren auf die Literatur verwiesen: 
Nietzsches Zarathustra, Rimbauds “Bateau ivre’ und Goethes Faust, 

dessen Gespaltenheit (“Zwei Seelen wohnen, ach! in meiner Brust”) 

zitiert wird in der Wiederholung bekannter und fir unsere Kultur 
symptomatische Oppositionskategorien, wie mannliches Universum- 

weibliche Welt, Ordnung-Chaos (122), Licht-Finsternis (18, 34), 

Vernunft-Emotion (39), Sittlichkeit-Trieb (154), Freiheit-Sklaverei 

(186), Einsamkeit-Herdendasein (154), Individuum-Massenvieh (71), : 

Phallus-Menge (159), Starke-Schwiche, “Stockdegen’”-“Geflenne” (86), 

Mann-‘Weiber’/Madchen usw.!® Letztere (Weib/Chaos/Finsternis/ 

83



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

Emotion/Trieb usw.) gilt es zu tiberwinden, so der Grund-Satz dieser 
Rede, lakonisch-ironisch reflektiert im Spiel mit vertrauten Satzen (aus 
Faust beispielsweise): “Wie einfach das ist, wie glatt das geht, wie der 
Unterleib in seinem dunklen Drange sich des rechten Weges bewubt ist 
und der Krampf ein Krampf ist, wenn er war!” (164). Das ist die 
Vorstellung hier, mit dem Ich in der Rolle des Schauspielers und Zu- 
schauers zugleich, darauf aus, zu lehren/lernen die Befreiung von dem 
‘Anderen’ durch das Sich-Bedienen des “eigenen Verstandes’ (Kant), 

durch die Mafnahme der Vernunft. Die eigene und allgemeine 
( weibisch-weibliche) Gespaltenheit wird konstituiert, um in seiner Uber- 
windung das mann-/“machtvolle” Wesen zu affirmieren im Bild vom 

soldatischen Mann und Kiinstler, der “Lust am Schlagen, Stechen, 

Hauen, Parieren” gewinnt (89) und “eine hundshauterne Jungfrau 

ab(zu)stechen” begehrt (58), diese Akte verschiebt auf die Worte von der 

“dichterische(n) Idee” als “jungfraulich” (34) und von der (Kiinstler-) 
Feder als metaphorischer Penis (“die kleinen Satze,” die “bluten, wenn 

. man sie sticht” [29]).!° Die Fiktion in Potenz: ein Witz, Gegenstand 
schon in Nietzsches Text “Uber Wahrheit und Liige im auSermorali- 
schen Sinne,” wo, wie Derrida gedeutet hat, von der Wahrheit als Frau 
gesprochen wird, sichtbar nur in der Verhillung, mit dem aggressiv 
“spornenden Stil” (“Eperon style’), einem mannlichen Attribut, als 
Angriffs- und Abwehrwaffe zugleich.”° Aggressiv ist der Stil von 
Brechts Tagebtichern, wie die eben aufgelisteten Satze zeigen; sein 
Inhalt ist die Zweiteilung in Ich und Selbst, in Vernunft und Begehren, 

eine Fragmentierung, die in der Gesamtstruktur, im System dieses 

Tagebuch-Romans “zynisch” (175) zur Heilheit arrangiert ist, eine 

Angestrengtheit, in der sich das Leiden des Ich an sich selbst und der 

Kultur offenbart. 

3 

Die Fabel der Tagebiicher erzahlt die Entwicklung eines jungen 

Mannes, der Dichter werden will, in diesem Streben nach verwandten 

Seelen sucht in Mannern wie Rudolf Caspar Neher, Georg Pfanzelt, 

Otto Miller; auf seinem Wege der Liebe in Frauen wie Paula Banholzer, 

die ein Kind von ihm hat, wie Marianne Zoff, die ein Kind von ihm will. 

Ein Mann, der sich als “hart und bésartig,” “mitleidslos” beschreibt, als 

Dichter ontologisch pradestiniert zur Einsamkeit (78, 86, 91)—ein 

Mythos, nach dem sein Biograph, Klaus Volker, spater Brechts Bio- 
graphie strukturiert.?! Von daher riihrt der Konflikt, zwischen Ich und 
Selbst, Kunst und Sexualitat, der gelést wird durch den ‘verniinftigen’ 

Entschlu8, und zwar ziemlich genau in der Mitte (1) der Eintragungen, 

84 | 

|



Renate Voris 

der Liebe zu entsagen, von “jetzt an... die Kraft, die nicht versiegt ist, 

in den Werken” zu verbergen (88), zu verzichten aus “Wollust”’ (39), was 

bedeutet, wie Nietzsches Zarathustra aus dem “Denken ein Wollust zu 

machen,”?? um schlieflich wie Brechts Galgei bzw. Garga “aus dem 
Kreis der - bunten, fetten - Viecher” (16) hervorzutreten und tiber dem 

“Chaos,” dem Wasser und der Finsternis, sein “Es werde Licht!” zu 

sprechen (18). Der privilegierte Wert dieser Eintragungen ist folglich 
die Vernunft, wie im Zeitalter der Aufklarung verbildlicht im “Licht,” 

und die “Starke,” wie bei Nietzsche und Thomas Mann (oder Stifter, 

beispielsweise) reflektiert als ethisch-asthetische Kategorie (122, 131), 

personifiziert hier in der “starke(n) Kunst” (12, 20, 47), dem “‘starken 

Sti(e)l” als Gegenentwurf zur menschlichen Schwache, als Antidot zur 

Todesangst. 

Diese Geschichte wird szenisch-theatralisch, noch dazu in Pyra- 
midenform, vermittelt in vier Biichern, in denen die erzahlte Zeit je 

Buch drei bis vier Monate umfaft, beginnend mit den Sommermonaten 
1920, dem “erregenden Moment” (die Paula-Banholzer-Geschichte), 

iiber das Frithjahr 1921, den “Héhepunkt’/“Wendepunkt” (die | 
Marianne-Zoff-Geschichte), zu den Sommermonaten 1921, dem “retar- 

dierenden Moment” (“Liebestod” [148] und zunehmende Einsamkeit 

des Ichs) und endend mit den Wintermonaten 1921-1922, der 

“Losung” (das Ich und seine Kunst). Die Exposition zu diesem Schau- | 

spiel ist dabei der Tod der Mutter, der bezeichnenderweise marginal nur 
in der Rede auftaucht, anfangs (11) und anlaSlich der Jahrung ihres 
Todestages (115). Von der Kalte zur Warme zur Hitze zur Vereisung 

filhrt der Weg,?3 mit den Jahreszeiten als Symbole fiir die Stationen des 

Bildungswegs und den Frauen als Bildungs- und Reifeerlebnisse des 

Protagonisten. | 

Motiviert wird er, wie gesagt, von der Suche nach einem Zentrum, 

in das sein “Schiffsgeschiitz” treffen kann (105). Die Obsession ist | 

Zeugenschaft, Zeugen zundchst im wirklichen Sinne, namlich Vater- 

Werden von Marianne Zoffs Kind (2. Buch), ein Wunsch, der nach 

ihrem/seinem “Abortus” (91, 118) verschoben wird zu Zeugen (und 

Gebahren) im figurativen Sinne, namlich von Kopfgeburten, analog zu 
Zeus geburt von Pallas Athene, einem “Frauenkorper,” der, ein Kunst- 

— werk, “in allen Proportionen” maf voll ist und dessen “Anblick . . . das 
Lebensgefiihl steigert” (154-55).?4 Handlungsraum ist folglich in den 
ersten zwei Biichern der “Kraal,” so nannte Brecht sein Mansarden- 

zimmer im Hause der Eltern, das in der Paula-Banholzer-Geschichte (1. 

Buch) ein biirgerliches Ehe-Idyll scheint—er Tee trinkend, sie Pfann- 

kuchen backend—, in der Marianne-Zoff-Geschichte (2. Buch) ein 

Bordell—er Potenzprotz,”° sie “Hure” oder “Kokotte” (92, 104). Hand- 

85



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

lungsraum in den letzten zwei Biichern ist die “eiskiihle(n) und 

unbewegte(n) Umluft héchster Geistigkeit— wo Recht und Pflicht auf- 

horen und das Individuum einsam wird und die Welt ausfillt und 
Beziehungen unméglich und unndétig werden” (30).2° Zentrum der 
Existenz ist also der Dichter als Produzent von Schrift, die gegriindet ist 

in binar vorgestellten Verhaltnissen, Eros und Logos. Instinkt und Ver- 
nunft, Begehren und Schrift stehen bekanntlich als Spannungsver- 
haltnisse im Zentrum der episch-dramatischen Situation von Brechts 

: Theater, angefangen mit Baal bis hin zu Galilei. 
Stilistisch wird hier die Bewegung “hinan” zur Einsamkeit 

inszeniert im graduellen Ubergang vom szenischen (mimetischen) 

Erzahlen der ersten zwei Biicher (stark ausgemalte Schilderungen, Ein- 

zeldarstellungen, stakkatohafter Rhythmus im schnellen Wechsel von 
Beschreibung und Reflexion) hin zum panoramatischen Erzahlen der 
letzten zwei Biicher (handlungsraffende Berichte, Zunahme der Re- 

flexionen liber das Ich und die Kunst, langsamer Rhythmus durch das 
Reden in “Blocken’ statt, wie vorher, in kurzen Abschnitten), mit dem 

Schrei “Heraus aus mir! Heraus! Heraus!” (118) als Signifikant fiir den 
“Wendepunkt,” die Geburt namlich des Ich aus dem Geiste des Mannes, 
mit seinen Genitalien (“den Cesar baden” [80]) einerseits und dem Auge | 
(“den Blick durch die Krusten”’ [55]) andrerseits als prononcierte Kérper- 

teile der Figur. 

Und in dieser Kodifizierung seiner Geschichte wird die Geschichte 
selbst zur Liige, durchsichtig auf ein Stiick biirgerlich-patriarchalischer 
Ideologie, die vom Mann/Phallus (159) als privilegierter Signifikant der 

Kultur, vom (mannlichen) Dichter als Gewissen der Nation, vom (m4ann- 

lichen) Genius als Erzeuger von Wahrheit. Grundsatzlich verdoppelt, 

das heift ent-tauscht, wird darin die Fiktion, die beispielsweise Thomas 

Manns Werk charakterisiert, vom Kunstler als AuSenseiter der Gesell- 

schaft, nicht nur der biirgerlichen, sondern hier demonstrativ des 

“dicke(n) Vieh(s) Menschheit” (11, 159) schlechthin. 

Danach inszenieren diese Tagebiicher ein Genre des biirgerlich- 

idealistischen Zeitalters, den Kiinstler- bzw. Bildungsroman, nach dem 

Schema der Dilthey’schen Definition.?” Das mag paradox erscheinen fiir 

die Tagebuchform, die als die subjektivste, unmittelbarste Gattung gilt, 

wird aber verstandlich, wenn man bedenkt, daf durch die Gattung selbst 

die Ich-Aussage schon garantiert ist und diese Form deshalb auch durch 
ein fingiertes Ich erfiillt werden kann. Dadurch entsteht eine Spannung, 
die fiir dieses Genre charakteristisch ist und itiber die Goethe schon in 
Dichtung und Wahrheit reflektiert: die Spannung zwischen Nach- 
ahmen und Erfindung, Mimesis und Poiesis. Dasselbe gilt freilich auch 

86 |



| | | | Renate Voris 

fir den Bildungsroman, der in der deutschen Tradition von Anfang an 

mit flieSenden Grenzen an die Autobiographie nicht nur heranriickt, 

sondern in sie einflieSt oder von ihr ausgeht, Goethes Wilhelm Meister 
nicht weniger als Kellers Griiner Heinrich. Der Bildungsroman, wie 
auch das Tagebuch, konstituieren demnach eine Infragestellung der 

klaren Grenze zwischen Wirklichkeit und Fiktion. 

Zwischen Wirklichkeit und Fiktion bewegt sich das Subjekt dieser 
Tagebiicher, wobei offen bleibt, was Wirklichkeit, was Fiktion, was Erin- 

nerung ist. Paradigmatisch ist die erste Eintragung (11), die im Spiel mit 
den Pronomen, im Gebrauch der Metonymie bzw. Synekdoche (“Segel”/ 

ich), im disjunktiven (“mich: ich”) bzw. konjunktiven (“und ...und... 

und...und”) Stil das autobiographische Moment verfremdet. Verstarkt 

wird dies durch die Baal-Figur, iiber die viel geredet wird, die ihm aber 

gleichzeitig dient, sich selbst zu beschreiben: “Ich liimmele mich herum — 

auf dem Kanapee und zupfe die Gitarre” (12). Oder die Galgei-Figur, den | 

die “bésen Menschen... gar ubel zurichteten, ihm seinen Namen ab- 

nahmen und ohne Haut liegen liefen” (16), analog zum Tagebuch-Ich, das 

sich von “starker Hand” zerfleischt phantasiert, weil es sich “roh be- 
nommen (hat) und hart wie ein Stierbeutel” (27). Aufgehoben werden 

diese/jene Text-Figuren im Bild vom dicken Mann auf der “Schiff- 

schaukel,” dem “die Schaufel hinaufgehauen wird” (36), so daf er sich 

nicht mehr bewegen kann, auf und ab, jenes als Symbol ftir den sexuellen 

Akt,?8 vom “Schiffschaukeln” nur das “Schiff,” genauer: das “Segel” ibrig- 

bleibt, dieses als Symbol fiir den kiinstlerischen Akt. Thematisiert wird 
dieser Prozef im Wortspiel “Lustmordspiel” (39), dessen Inhalt folgendes 

Ereignis aus Brechts Familienleben ist: 

Samstag, 28. In aller Frihe eine kleine Tragikomédie im Stiegenhaus. Weiber | 

schreien, ein Hund weint. Dann pfeift mein Vater im Nachthemd. Ich stiirze 
ans Fenster. Das erste, was ich sehe, sind Gesichter an den Fenstern vis-a-vis. 

Das zweite: zwei Hunde mitten auf der Strafe, die Hinterteile aneinander- | 

gekoppelt. Sie wollen gern auseinander, sie gaben viel darum, Ina, die Frau | 
| davon, weint. Fraulein Marie setzt Vater erregt auseinander, warum sie in der 

Sache nichts tun kann, nicht hinunter kann, Vater briillt, sie solle dann | 

- -wenigstens das Maul halten. Inzwischen lauft Peppi, die Achtzehnjahrige, 

hinunter und haut auf die Hinterteile los, was nur weh tut. Ein Mann sagt ihr 

ruhig im Vorbeigehn: “Da hilft nur ein Ktibel Wasser. Da hilft Hauen nichts.” 
Sie holt ihn. Sie hat einen kurzen, roten Rock, ist schmal und stolz gehalten, | 

sie hat Heldenmut und Humor. Ina hat plotzlich ein Gesicht bekommen, ein 
leidendes, hilfloses, sie schaut entsetzt von unten herauf, sie weil nicht, was 

man mit ihr gemacht hat. Sie ist seit einiger Zeit laufig, hat aber alle Angriffe 

- tugendhaft abgeschlagen. Wie das Wasser auf ihre Hinterteile klatscht, voll- 
zieht sich auf geheimnisvolle Art ihre Befreiung. (38) 

| | 87



, Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

Die private (und 6ffentliche) Scham beim Anblick zweier nackter 

K6rper ist der Beweggrund hinter dem Erzahlen dieses Spektakels, bei 
dem es sich um eine fiir das Ich traumatische Erfahrung und/oder 
Erinnerung zu handeln scheint, schon allein dadurch, daf diese Szene in 
ihren Details und ihrer Lange innerhalb der Gesamtstruktur der Biicher 
aus der Ordnung fallt; nirgends sonst wird so akribisch aus dem Familien- - 
leben berichtet. | 

Oder erzahlt? Denn was als Wirklichkeitsbericht anmutet, ist 

auch hier zugleich Fiktion. Erstens, durch die Psychologisierung (“Sie 
wollen gern auseinander, sie gaben viel darum’’); zweitens, durch die 

Projektion (“Ina hat plétzlich ein Gesicht bekommen, ein leidendes, 

hilfloses, sie schaut entsetzt von unten herauf, sie wei nicht, was man 

mit ihr gemacht hat”); drittens, durch die Kategorisierung von Sexuali- 
tat, der weiblichen (im “aber” des vorletzten Satzes werden weibliche 

Geschlechtlichkeit und Tugendhaftigkeit als Gegensatz formuliert) und 
der mannlichen (in der kriegerischen Metaphorik, “Angriff”/“abge- 
schlagen,” als Gewalttatigkeit perzipiert); und, schlieBlich, in der Blick- 

richtung des Erzahlers (Peppi “hat einen kurzen, roten Rock”), in dem 

sich sein Fetisch zeigt. ; 

Wirklichkeit und Fiktion oder: “So rede ich doch nur / Wie die 
Wirklichkeit selber” (“Me-tis Strenge”). Das bedeutet, zur Sprache 

bringen, was es zz ihm an Bosheit und Brutalitat gibt und eben darin das 
Bewuftsein und die sich in ihm artikulierende soziale Realitaét aus- 
stellen, um sie der (ideologiekritischen) Uberpriifung zu unterwerfen. 
“Gerichtsh6fe her fiir die Worte!” fordert das Tagebuch-Ich (42).?? Dazu 

gehdrt die in dem oben so ausfiihrlich zitierten nachtlichen Spektakel 
sich zeigende Gewalttatigkeit in der Koppelung von Hund und Mensch, 
von Hund und Frau (“weinen”), die die bekannte Vorstellung von der 

“weibischen Hundenatur” (112) wiederholt. ‘Realistisch’ auch, wenn 

der Hund Ina nach jener geschilderten/phantasierten ‘Entjungferung” 
in der Rede des Subjekts zur “Hure” (42) wird. Entweder-Oder: Ent- | 

weder Jungfrau oder Hure, dazwischen nur die geschichts- und ge- 
schlechtslose Mutter, eine Struktur, die sich in den Positionen des 

: Erzahlers spiegelt. Oszilliert er anfangs in seinen ‘Weiber-Geschichten’ 
zwischen der des Sohnes/Kindes (““Depp” [126]) und der des ‘Weiber- 
Helden’ (= Hure), spielt er in seiner Rede iiber sie, die ‘Weiber,’ analog 

zu seinem Diskurs tiber die Kunst, mehr und mehr die Vater-Figur. “Ich 

wei jetzt (und erst jetzt), was eine Frau ist, und auch die Bettliebe weil 

ich jetzt und vieles mehr, aber die Frechheit habe ich liegen lassen, die 

unglaubliche Naivitat, den naiven Unglauben, die Sicherheit der Un- 
wissenden” (146), schreibt der Dreiundzwanzigjahrige und negiert es 
wenige Seiten spater in der Reflexion auf seine Kalte und seinen Zynis- 

88



| | Renate Voris 

mus “gegen das Verwandte” (164). In dieser Ambivalenz freilich wird 

nicht nur die Identitat des Subjekts, sondern die an anderer Stelle 
behauptete Geschlechteropposition aufgehoben. Das “Verwandte”, Be- 
kannte ist zugleich das Vertraute, Eigene. Vergewaltigung durch Rol- 
lenzwang, durch Sprache also, die Eingitterung in Bildern und Vor- 
Bildern, und als solche Geschichten aus dem “Leben einer Frau” (76) 

und iiber das “Schicksal eines Mannes” (36), die/der frith kaputt- 

gemacht worden sind, weil ihnen im Moment der “Wollust” von tiber- | 
grofer ( Vater-) Hand Schlage “auf die Hinterteile” klatschten. Von daher 
die Stilisierung zur mann-/“macht”-vollen Figur, zur Vater-Figur eben, 

weniger, indem sie genannt, mehr, indem sie imitiert wird. Gewalt wird 
inszeniert von Anfang an. | 

So die Gewalt gegeniiber Frauen, die sich im Verb, buchstablich im 
“Zeit-Wort’, eine Frau nehmen, artikuliert.3° Oder in der Phantasie des 

Ich tiber die “Hingegebenheit” der Frau “an die Vergewaltigung” (38, 
(103), die einen Mythos unserer Kultur wiederholt. Oder im Besit- 

zergestus, mit dem er “mit Recht’! tiber “Ma(4)” verhandelt (101f.). 

Oder in der stilistischen Undifferenziertheit in der Beschreibung der 
Frauen, die entweder “bleich, kindlich, schleckig” (22, 34) oder “‘kind- 

lich, wundervoll” (75-76, 168) oder “dumm, schleckig, langweilig” (53, 

)7) sind, analog zum “Volk, dumm, lasterhaft, geduldig, la$t sich 

kitzeln” (83, 163). Frauen sind in der Tat austauschbar; “Welch ein 

Unfug, jedem Madchen einen andern Namen aufzuhangen!,” pro- 
klamiert der Erzahler.3? Denn so wie Mann Mann ist, ist Frau Frau, mit 

der Differenz freilich, daf in der Detaillierung hier der Mann neben den 
Genitalien noch ein Gesicht (29, 77), einen Kopf, also Verstand hat, die 

Frau dagegen nur ihr “Loch” (12, 35, 50-51, 58) oder ihren Schof. 

“Frauen,” redet er in der Sprache des Pamphlets, “‘reichen nicht iiber ihr 
Bett hinaus” (130); sie sind wie die Maler: “Sie kbnnen immer” (17), 

: und zitiert in diesen Satzen den Androzentrismus und/oder die 

Misogynie, die sich aufern in jenem kolossalen Vorurteil, das behauptet, 

Anatomie sei Schicksal fiir die Frau, nicht aber fiir den Mann.33 Dieser 

wird, im Unterschied zur Frau, auch hier gezeichnet als ein “Pro- 

visorium” (98), deshalb fahig, tiber seine Verhaltnisse “hinaus- 

(zu)stofen” (88), eine Moglichkeit, die in der episch-dramatischen 

Gesamtstruktur dieser Tagebiicher realisiert wird und darin die Tele- 
ologie einer zu entwickelnden (mannlichen) Identitat (hin zum ein- 

samen Dichtertum) affirmiert. oo , | 

Von daher einerseits die lapidare Reduktion der Frau-Mann- 
Beziehung auf den “physiologischen Trieb” (78) und andrerseits “die 
Frau, der Fetisch” (87), der eigentlich die Fetischierung des eigenen 

Geschlechts ist, verschoben hier, verschleiert, und darin Indiz fiir die 

| | 89



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

eigene und allgemeine Not mit der Geschlechtlichkeit. Der “Geliebte 
von hundert Weibern” (62, 80): “Mdanner-Phantasien vom ‘Weiber- 

Helden’ als schamhafte Substitution fiir das, was nicht ist, als Wunsch- 

projektion zur Stiitzung des Selbstwertgefiihls.*4 Kein Wunder die 
Impotenzangste, die leitmotivisch den Text durchziehen. Kein Wunder 

der Terror, den die “Sti(e)llosigkeit” (19) oder das tddliche “weife 

Wasser” (132) provoziert. Kein Wunder auch die Polemik gegen die 
Frauen, die oft genug zur hysterischen Predigt wird. Formen der sozialen 

| Unterdriickung als Spiegel der individuellen Verdrangung. 
Dasselbe gilt auch fiir die Einteilung der Frauen in Kind und 

Mutter, Hure und Jungfrau, in Brechts Werk von Sara Lennox ex- 

pliziert, den Ort dafiir, ihre Herkunft in seinen Tagebiichern friih lokali- 

siert. Zunachst Paula Banholzer, die gleich in der ersten Eintragung 
syntaktisch gekoppelt wird mit der Mutter: “und die driickende Angst 
um Bi und die langsamen Gedanken an Mamma!” (11). Konsequent 

verschweigt das Ich fortan den Schmerz tiber den Tod der Mutter in den 
Eintragungen, die einsetzen am 15. Juni 1920, eineinhalb Monate nach 

der Mutter Tod. “Ich fiirchte nicht so sehr den Schmerz, als daf ich mich 

seiner schame,” bekennt Brecht Jahre spaéter zum Tode Margarete 
Steffins.*° 

Statt der Mutter also “Bi,” von “B.B.’ (bébé) so gerufen in Ab- 
kiirzung seines Kosenamens “Bidi” (263) und/oder von “Bittersiife” 

(70), geschichts- und geschlechtslos wie die Mutter, “nichts Aktives, 

sondern Ruhendes” (12), die nicht Fordernde, Gefafte, die, als sie sich 

wieder schwanger glaubt, ihm einen “guten(n) Brief” schreibt, “voller 
Fassung und Liebe, ohne jeden Ton von Jammer, ich liebe sie sehr, wie 
ich ihn lese, und erschrecke iiber die Mafen” (173). Symptomatisch 

auch seine Vorstellung von ihr als Kind (92), “ganz menschlich, ganz 

einfach” (25), gewiinscht als ihm treu (105) und ergeben (27), “das 

Madel,” wie Brecht sie in seinen Briefen nennt,>° das mehr und mehr aus 

den Eintragungen verschwindet, als sie “immer frei sein” und “nicht 
mehr gehorchen” will (105). | 

Von der Klassifizierung Bi=die Mutter und Bi=das Kind zur 
Hysterisierung der Marianne-Zoff-Figur, Ma(r)=die Jungfrau und 
Ma(r)=die Hure. “Auf dem Ball trug sie ein Pagenkostiim und war die 

| schonste Frau dort und behandelte die Manner wundervoll, ganz rein 
und kéniglich und still und lustig und unnahbar und doch nicht stolz” 
(75), feiert er sie (sich) bei ihrem ersten Erscheinen im Text,?” in der 

polysyndetischen Verkniipfung die phantastische Konstitution seiner | 

Figur (im doppelten Sinne) unterstreichend. Tatsachlich zitiert er sich 
hier selber, genauer: seine Leseerfahrung mit Knut Hamsuns Kénigin 

_ Tamara (“Mar”?)—“die Gestalt der K6nigin, die herrlich ist, voll und | 

90 . |



| Renate Voris | 

kindlich, Damaszenerstahl, biegsam, unzerbrechlich, edel” (22). | 

“Women,” schreibt Virginia Woolf, “have served all these centuries as 

looking-glasses possessing the magic and delicious power of reflecting _ 
the figure of man at twice its natural size,” ein Mechanismus, der hier in 

der Metonymie “Damaszenerstahl” reflektiert wird.*® Weil Fiktion, das 
Umkippen ins andere Extrem, wenn konfrontiert mit der Realitat, der 

eigenen ‘Kleinheit? Ma(r) wird zur Hure, weil sie sich weigert, seine 

‘Gréfe’ zu spiegeln, das heift, sich ausschlieflich von ihm “befriedigen” | 

(94), stattdessen sich auch weiterhin von ihrem Freund, Recht, “be- 

schenken” (77) zu lassen; so wie B.B. von Hedda Kuhn (92) oder von 

Paula Banholzer. Aber intolerant, weil paternitatssiichtig, diirfen auch 
in dieser Rede nur die Manner Huren (“Weiber-Helden’’) sein, Frauen 

nicht. Einen Grund dafiir gibt Bertrand Russell: “As soon as the physio- 
logical fact of paternity is recognized, a quite new element enters into | 
paternal feelings, an element which has led almost everywhere to the 
creation of patriarchal societies. As soon as a father recognizes that the | 
child is, as the Bible says, his ‘seed,’ his sentiment towards the childis  _ 

reinforced by two factors, the love of power and the desire to survive 
death:?° Das erklart wohl den Gestus der moralischen Superioritat, 
wenn der Erzahler die Ursache fiir Marianne Zoffs Fehlgeburt in ihrem 
‘unreinen Herzen’ (116-17) findet. Ma(r) also, die Hure, die er zwar 

nicht bezahlen kann (85), aber trotzdem “im Bett geniefen” will, “ohne 

Verantwortung” (88) und ohne (Ehe-)Vertrag (78). 

Neben Mutter-Kind und Jungfrau-Hure das Mann-Weib Hedda 
Kuhn, intellektuell und sexuell fordernd, ihm ahnlich also*° und deshalb 

wohl als kastrationswtitige Hexe abgewehrt (26-27), angegriffen in der 
| Entstellung ihrer (seiner) Person im Bild vom “Strudel, der immer ent- 

steht, wo ein Loch ist, eine leere Stelle” (12). Beriihrungsangste, in denen 

sich, wie in den Paula-Banholzer- und Marianne-Zoff-Geschichte(n), 

weniger das Verhaltnis zum weiblichen Korper als das zum eigenen _ 
(mannlichen) K6rper zeigt. Das Subjekt dieser Tagebticher will von den 
anderen genauso wenig wissen, wie von sich selbst. Nichts will es : 

| riskieren, am wenigsten sich “exhibitionieren” (146)—die eigene Leere, 

die Langeweile, die erschreckende Gleichgiiltigkeit, die jedoch hier am 
Anfang steht und nach Sprache verlangt. Aber man hat “nicht seine 
eigenen Worter” (55), nur einen “Haufen von Bildern” (53), die die 

Dinge eher verdecken als vermitteln. 
Deshalb diese Vorfiihrung. Ein Mann stellt Frauen, stellt sich, 

stellt grundsdtzlich aber Worte aus zum Zwecke der Erkenntnis. Das | 
“Ich im Theater: Ich bin ein Raubtier und benehme mich auf dem 
Theater wie im Dschungel. Ich muf etwas kaputtmachen, ich bin nicht 
gewohnt, Pflanzen zu fressen?*! Die Ironie dabei ist, daf in dieser 

| : 91



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik © 

Vorstellung das Selbst abwesend ist und daf diese Fremdheit auch noch 
bejaht wird. So jedenfalls wiinscht es der Autor, fiir den die (romanhafte) 

Darstellung des inneren Lebens (“die hartest Nuf” ist, weil “man in 

Nacktheit” arbeitet, diese Nacktheit aber zudecken mu8 durch “un- 

geheure Gliederung oder unmenschliche Kraft” (15-16). Das ist das 
Motiv hinter der “Ethik der Technik” (122) dieser Tagebiicher, in denen 

gegen Ende der Diskurs tiber Arbeit/Kunst denjenigen iiber die Frau/ 
Sexualitat verdrangt. Symbolisch wird sie, das “sti(e)llose Ungesunde” 

| (19), getotet, damit Ich leben kann. Und so ist in ‘bittersiifer’ Ironie das 

Objekt dieses Textes die Welt des Subjekts, nicht im Sinne einer Rekon- 

struktion des Ichs durch die Anstrengung der Erinnerung, wie etwa in 
Rilkes Malte, sondern im Sinne einer Konstruktion des Ich durch die 

Anstrengung der Verdréngung. Leiden in diesen Eintragungen wird 
sublimiert in Spiel. 

So gibt dieses Tagebuch nicht, wie die Genrebezeichnung er- 
warten laft, Auskunft tiber das empirische Subjekt, jedenfalls nicht in 
der Bedeutung von Viktor Zmegacs Behauptung, der junge Brecht 
erteile hier “bereitwillig’ Auskunft tber sein “‘Innenleben,’” seine 
“Erotik,” und erfiille darin den Anspruch der Brecht-Leser und 
-Forscher auf das Motiv hinter seinen “ ‘Weibergeschichten? 42 Wenn 
der Text Auskunft gibt tiber Brechts “Innenleben” oder “Weiberge- 
schichten,” dann in den rhythmisch wiederkehrenden Angsten und 

| Traéumen von Alleinsein, Impotenz, Krankheit. Alter und Tod. Er gibt 
daneben Auskunft tiber Brechts Theorie des Zeichens (“Die Worte 

haben ihren eigenen Geist” [41]), der Sprache und ihre Funktions- 

weisen, und zwar im Bild vom “Karfunkel,” mit dem er die “Lebens- . 

beichten” von Frauen wie Hedda Kuhn und Edith Blass (19), freilich 

auch seine eigene, in diesen Tagebiichern niedergelegt, umschreibt. 
Karfunkel, aus lat. carbunculus, bezeichnet namlich neben dem Haf- 

lichen auch das Schone, einen feuerroten Edelstein, der im Marchen 

durch die Kraft ausgezeichnet ist, den Trager unsichtbar zu machen; 
Karfunkel fungiert als Metapher fiir das problematische Verhaltnis von 
Wort und Bedeutung, Zeichen und Bezeichnetem, fiir die Ahnlichkeit 1 
und Differenz zwischen beiden: “Wer ist das, der da Kopfweh hat?” | 
(181). 

Erfahrungen mit Frauen? “Weiber-Geschichten’? Wohl mehr 

Wunsch als Wirklichkeit. Denn allzu vertraut sind diese “Weiber’ in ihrer 
Referenz Mutter-Kind oder Jungfrau-Hure oder gar Mann-Weib; sie | 
zeigt daher auf die Liicke, die Brecht im Zusammenhang mit Shake- 
speare reflektiert: “Je deutlicher eine Gestalt in den Einzelheiten, desto | 
geringer die Verbindung mit dem Sehenden” (26). Vielleicht liegt hier 
der Grund fiir die Ubertreibung und zugespitzte Polemik, das maskuline 

92 | |



a 

. Renate Voris : 

Herrschaftsgehabe des Subjekts: Der Autoritatsbediirftige stilisiert sich 
zur Autoritat und re-produziert darin—bewuft oder unbewuft—die 
erwartete Haltung an ihn, den Mann. “Kein Jahrhundert wie dieses,” 

schreibt Giinter Kunert zu einem Gedicht Brechts, “hat die Autoritat 

derart verinnerlicht?4? Massive Zensur also im sogenannten privaten 
Bereich, von dem hier eigentlich nur die Anstrengung wtibrigbleibt, 

gerade ihn zu tiberwinden, sich aufzuheben in der Fiktion vom ‘spornen- 
den’ (potenten) Mann und Kiinstler. Denn “ich wirke mannlich, wenn 

ich spreche, tiberhaupt das Gesicht, aber am wenigsten von hinten, da 
sehe ich unregelmafig, klein und gering aus” (129). 

Anmerkungen | | 

1. Bertolt Brecht, Tagebiicher 1920-1922. Autobiographische Aufzeichnungen 

1920-1954, hrsg. v. Herta Ramthun (Frankfurt/Main, 1975), S. 113. Alle Seiten- 

angaben in Klammern im Text beziehen sich auf diese Ausgabe. 

2. Sara Lennox, ‘““Women in Brecht’s Works,” New German Critique, Nr. 14(1978), 

S. 83. 

3. Ebd., S. 96. 

4. Ebd., S. 85. 

5. Ernest Jones, Papers on Psycho-Analysis, 5th ed. (London, 1948), S. 103. 

6. Ebd., S. 438. . | 

7. Lennox, S. 85. . 

8. Ebd., S. 91. | 

9. Gordon A. Craig, Germany 1866-1945 (New York, 1980), S. 207. Gordon Craig 
ist wohl der erste Historiker, fiir den die Situation der Frau in der Geschichte 

Deutschlands von Bedeutung ist; siehe auch S. 210-12, 422-23, 478, 627-31, 

734-76. Dazu sein Kapitel “Women” in The Germans (New York, 1982), S. 

| 147-169. Vgl. dagegen Golo Mann, Deutsche Geschichte des 19. und 20. Jabr- 

hunderts (Frankfurt/Main, 1969), wo dieses Kapitel totgeschwiegen wird. . 

10. Michel Foucault, “La volonté de savoir,” in Histoire de la sexualité (Paris, 1976), 

I, besonders Kapitel 1: “Nous autres, victoriens” und Kapitel 2: “L’hypothése 

repressive,” 7-67. — 
11. Jean-Paul Sartre, “Flaubert-Analyse I-V,” in Marxismus und Literatur, hrsg. v. 

Fritz J. Raddatz (Reinbek, 1969), II, 292. . 

12. Bertolt Brecht, “Dialektik und Verfremdung,” in B.B.. Gesammelte Werke 

(Frankfurt/Main, 1967), XV, 361. Zu Brecht als Semiologe siehe Roland Barthes, 

Essais critiques (Paris, 1964), S. 87. Signifikant fiir Brechts Sprachtheorie und 

damit fiir sein episches Theater und die Praxis der asthetischen Distanzierung sind 

freilich schon die in diesen Tagebiichern verstreut auftauchenden Reflexionen tuber 

das Verhaltnis von Sprache und Realitaét, besonders jener Satz “Die Worte haben 

ihren eigenen Geist. . . . Sie sind keine spanischen Wande um die Betten, worin das 

Leben gezeugt wird” (41-42). 

13. Goethes Brief an Johann Caspar Lavater, 20. September 1780. 

14. Autobiographische Aufzeichnung um 1920, Tagebiicher, S. 194. 

15. Ebd., S. 201: “Frauen sezieren.” 

16. Das Bild vom Segel durchzieht leitmotivisch die Tagebiicher und ist nach Hans- 

Thies Lehmann bei Brecht ein immer wiederkehrender Topos fiir den literarischen 

Prozef. Siehe Hans-Thies Lehmann, “Das Subjekt der Hauspostille. Eine neue 

Lektiire des Gedichts Vom armen B.B.,” in Brecht-Jahrbuch 1980, hrsg. v. 

Reinhold Grimm und Jost Hermand (Frankfurt/Main, 1981), S. 32. 

17. Siehe Tagebiicher, S. 41, wo Worte anthropomorphisiert werden in Vokabeln wie 

93



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

“gefrabig, eitel, schlau, stiernackig und ordinar,” Adjektive, mit denen er an anderer 

Stelle sein Verhalten gegeniiber Hedda Kuhn beschreibt (S. 26-27). | 

18. Siehe Jonathan Culler: “Men have aligned the opposition male/female with 

rational/emotional, serious/frivolous, or reflective/spontaneous.” In On Decon- 

struction: Theory and Criticism after Structuralism (Ithaca, New York, 1982), S. . 

58. Dazu auch die radikale Kritik am dualistischen Denken (und dem repressiven 

Mechanismus, nachdem in unserer Kultur die ‘Polaritat,’ beispielsweise, Mann/ 

Frau funktioniert) von seiten der franz6sischen Wissenschaftler[innen] Luce 

Irigaray in Speculum de lautre femme (dt. Speculum. Spiegel des anderen Ge- 

schlechts, Frankfurt/Main, 1980) und Héléne Cixous in, beispielsweise, Die un- 

endliche Zirkulation des Begehrens (Berlin, 1977) und Weiblichkeit in der Schrift 

(Berlin, 1980). Grundsatzlich auch dazu das klassische Werk von Simone de 

Beauvoir, Le deuxiéme sexe (Paris, 1949). 

19. Zu diesem Topos westlicher Kultur siehe die beruhmte Studie von Sandra M. 

Gilbert und Susan Gubar, The Madwoman in the Attic (New Haven/London, 

1979), besonders S. 3-104. 

20. Jacques Derrida, Eperons. Les styles de Nietzsche (Venezia, 1976). Siehe auch 

Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra: ““Mutig, unbekummert, sp6ttisch, 

gewalttatig—so will uns die Weisheit: sie ist ein Weib und liebt immer nur einen 

Kriegsmann.’ Zum Thema Brecht und Nietzsche siehe Reinhold Grimm, Brecht 

_ und Nietzsche oder Gestandnisse eines Dichters (Frankfurt/Main, 1979); dazu 

auch Hans-Thies Lehmann und Helmut Lethen, ““Verworfenes Denken” in Brecht- 

Jahrbuch 1980, S. 149-71. 

21. Klaus Volker, Bertolt Brecht (Mtinchen, 1976). Schon in den Kapiteliiber- 

schriften (“Augsburger Dichterjahre,” “Der Weg zum epischen Theater” usw.), 

mehr noch in der Gesamtstruktur artikuliert sich V6lkers Perspektive, die bewegt . ‘ 

wird vom klassischen Entelechiedenken (‘““Werden” als priviligiertes Verb) und der 

Idee einer organologischen oder idealistischen Harmonisierung von Welt und 

Individuum und, konsequent, von Beruf und Berufung. Zur Kritik an der Mysti- 

fikation der Dichter-Figur siehe auch James Lyons Besprechung der Biographie in 

Brecht-Jahrbuch 1978, hrsg. v. John Fuegi, Reinhold Grimm und Jost Hermand 

(Frankfurt/Main, 1978), S. 177-83. Dazu Michael Wood, “Taking Brecht’s Mea- — 

sure,” in New York Review of Books (15 May 1980), S. 13-20. 

22. Autobiographische Aufzeichnung um 1927, Tagebiicher, S. 209. 

23. Haupt-Wort im letzten Tagebuch ist “kalt” oder “Kalte’; siehe besonders S. 

173-87 und die Antizipation dieses Zustands S. 30 (“jener eiskihlen und un- 

bewegten Umluft hoéchster Geistigkeit’’). 

24. Siehe auch Tagebiicher, S. 12: “Ich bin voller Gedanken, aber die Hand ist . 

schwach, und keiner ist stark genug, mich aufzureifen.” 

25. Indiz dafiir ist die Protokollierung der mit Marianne Zoff im Bett verbrachten 

Zeit (2. Buch) sowie ein Satz wie “Ich habe sie zum erstenmal sexuell befriedigt” 

(94). | | | 
26. Siehe Anmerkung 23. 
27. “Von dem Wilhelm Meister an dem Hesperus ab stellen sie alle den Jiingling jener 

Tage dar; wie er in gliicklicher Dammerung in das Leben eintritt, nach verwandten 

Seelen sucht, der Freundschaft begegnet und der Liebe, wie er nun aber mit den 

harten Realitaten der Welt im Kampf gerat und so unter mannigfachen Lebens- 

erfahrungen heranreift, sich selber findet und seiner Aufgabe in der Welt gewif 

wird.’ Wilhelm Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung (Leipzig/Berlin, 1913), S. 

393-94. Siehe auch Volkers Biographie, der dieses (literarische) Muster zugrunde 

liegt. 
28. Vel. Volker, der erzahlt, da8 Brecht seine Freundinnen vorzugsweise zum Schiff- 

schaukeln eingeladen habe, weil er fande, mit Madchen sei das Schaukeln “so schon 

wie ein Beischlaf”’ (Volker, S. 22). Dazu Brecht, der im Tagebuch von der “‘volle(n) 

Befriedigung” durch das Schiffschaukeln spricht (S. 31). . 

29. Zu diesem Wechselverhaltnis siehe auch Marx und Engels im 1. Teil der 

Deutschen Ideologie, wo es heift: “Die Gedanken der herrschenden Klasse sind in 

94 3



| Renate Voris 

jeder Epoche die herrschenden Gedanken, d.h. die Klasse, welche die herrschende | 

materielle Macht der Gesellschaft ist, ist zugleich ihre herrschende geistige Macht.” 

Dazu Roland Barthes, Mythen des Alltags (Frankfurt/Main, 1964), S. 85-151. 

30. Tagebiicher, 8. 76, 80, 83, 95, 103, 106, 137, 259. 

~ 31, Recht war ein Freund Marianne Zoffs. Nach John Willett stammte er aus Bad 

Reichenhall und war Spielkartenfabrikant. Bertolt Brecht Diaries 1920-1922, 

bers. und annot. v. John Willett (New York, 1979), S. 168. 

32. Autobiographische Aufzeichnung um 1920, Tagebiicher, S. 193. 

33. Siehe dazu Simone de Beauvoir (Anmerkung 18), Kapitel 14 und 23. 

34. AufschluBreich ist in diesem Zusammenhang eine Notiz Brechts zum Verhaltnis 

von Bewuftsein und Handlung, Furcht und Macht: “Wenn man nur Mut hatte, 

ware es spottleicht, fast alle Ideale und Institutionen . . . auf die verzweifelte Sucht 

des Menschen zuriickzufiihren, seine wahre Lage zu verschleiern. Anerkennung 

der Familie, Lob der Arbeit, Ruhmsucht, Religion, Philosophie, Kunst, Rauchen, 

Rausch sind nicht einzeln und klar in ihrem Wert abgeschatzte und als Mittel 

(moyens) erkannte Aktionen gegen das Gefiihl der Einsamkeit, Ausgeliefertheit 

~ und Rechtlosigkeit des Menschen, sondern die sichtbaren Burgschaften gestapelter | 

ungeheurer Werte und Sicherungen. Hierher, aus dieser Verfiihrung zur Gemiit- 

-lichkeit, kommt die Sklaverei des Menschen,” Tagebiicher, S. 186-87. 

35. Autobiographisches Aufzeichnung 1942, Tagebiicher, S. 232. | 

36. Bertolt Brecht, Briefe, hrsg. v. Gunter Glaeser (Frankfurt/Main, 1981), I, S. 50, 

52 usw. | 

37. Marianne Zoffs ‘Jungfraulichkeit’ wird vorgestellt im Bild vom “Blutfleck” im 

Bett (75), phantastisch, wenn man sich daran erinnert, daB sie vor (und neben) 

Brecht mit ihrem Freund Recht sexuelle Beziehungen hatte. 

38. Virginia Woolf, A Room of One’s Own (New York, 1957), S. 35. Brecht re- . 

flektiert diesen Mechanismus an anderer Stelle selbst: “Und das Schrecklichste: 

Vom andern sieht man nur die schlechten Seiten, weil man selber verbittert ist und 

Zahren im Aug hat und weil das andere verbittert ist,” Tagebiicher, S. 86. 

39. Bertrand Russell, ““The Dominion of the Father,” in Marriage and Morals (New 

York, 1929), S. 25. | | 
40. Hedda Kuhn war Medizinstudentin in Miinchen, wo sie Brecht Ende 1917 

kennenlernte: 1919 ging sie zur Fortsetzung ihres Studiums nach Freiburg, dann 

nach Berlin, wo sie Brecht bei seinen ersten Aufenthalten behilflich war. Daf | 

Brecht ihre relative Unabhangigkeit und ihr (aus mannlicher Sicht) aggressives 

Verhalten abwehrte, geht aus der oben im Text explizierten Bildlichkeit hervor. 

Andererseits fuhlte er sich gerade von jenem fir Frauen seiner unmittelbaren 

Umwelt nonkonformens Verhalten angezogen, wie seine Trauer uber Heddas 

spatere ‘Angepaftheit’ in der Eintragung vom 31. August 1920 zeigt: “Sie hat den 

Aufstand abgebrochen, sie hat sich abgefunden, sich von nun an wieder mit stillen, 

hauslichen Flagellanterien zu unterhalten,” Tagebiicher, S. 41. . 

41. Bertolt Brecht, Gesammelte Werke, XV, S. 46-47. an 

42. Viktor Zmegac, “Bertolt Brecht, Tagebiicher 1920-1922. Autobiographische 

Aufzeichnungen 1920-1954,” in Brecht-Jahrbuch 1977, hrsg. v. John Fuegi, 

Reinhold Grimm und Jost Hermand (Frankfurt/Main, 1977), S. 211-15. Viel- 

leicht sollte man an dieser Stelle einmal fragen, warum Brecht nach 1922 das 

Tagebuchschreiben grundsatzlich abbricht, das ‘Pers6nliche’ nur noch sporadisch 

in Notizen festhalt und im Exil dann fast ganz ubergeht zum ‘unpers6nlichen’ 

Genre Arbeitsjournal. | 

43. Ginter Kunert, “Uber das hartnackige autoritare Denken,” in Die Zeit, Nr. 33 

(7. August 1981), S. 33. Signifikant auch folgende Aussage im Tagebuch: “Immer 

sehe ich gleich ein, was mich lahmt: Daf ich uber niemanden Macht habe” (69); 

oder: ‘‘Die schwarze Sucht des Gehirns: siegen” (162). In diesen Zusammenhang 

gehort wohl auch Peter Weiss’ Schilderung von Brechts maskulinem Herrschafts- 

kult im 2. Band der Asthetik des Widerstands (Frankfurt/Main, 1978); dazu Jost 

Hermand, “The Super-Father: Brecht in Die Asthetik des Widerstands,” in Com- 

munications, 13, Nr. 2 (1984), S. 3-12. 

95



Joel Schechter. “Lotte-Goslar’s Circus Scene” 

During her fifty-year career Lotte Goslar has performed in some of Europe’s 
_ finest political cabarets. After her emigration to Hollywood in 1940, she met 

| Bertolt Brecht. In 1946, without any prompting from her, Brecht wrote a 
pantomime scenario for her. During a recent conversation with Lotte Goslar, the 
author had a chance to learn about the whole performance history of Circus 
Scene. A clown who entertains in between acts, has fallen asleep and is locked 
inside a lion’s cage. Waking up, the clown sees the lion and is mesmerized by its. 
stare. The lion then compels the clown to perform tricks as if he is a trained 
animal. The scene ends when the spell is broken. The lion removes his eyes from 
the clown for a moment, and the clown, sensing his temporary freedom, jumps _ 
onto the lion and bites him to death. The scene is a curious example of Brecht’s 
continuing interest in clowns. The clown of the Circus Scene, however, is not 
particularly funny. Although Brecht’s script and Goslar’s staging avoid any kind 
of direct political allusions, the political relevance of the scenario cannot be 
denied. The basic plot of the scene at first appears to be somewhat Kafkaesque; 
her staging, however, makes it clear that the parable is very Brechtian. A clown 

| scene with only a few laughs in it is appropriate for our age, when everything 
seems to lead toward murder, in the circus as elsewhere. 

Joel Schechter. “Lotte Goslar’s Zirkus Szene? 

Im Laufe ihrer fiinfzigjahrigen Karriere hat Lotte Goslar in einigen der 
_ besten politischen Kabarets Europas Vorstellungen gegeben. Nach ihrer Emi- 

gration nach Hollywood (1940), traf sie Bertolt Brecht das erstemal. 1946 

schrieb Brecht, ohne eine Aufforderung ihrerseits, ein Pantomimenszenario fiir 
sie. Wahrend eines kiirzlichen Gesprachs mit Lotte Goslar, hatte der Autor die 
Gelegenheit, die gesamte Aufftihrungsgeschichte der Zirkus Szene zu erfahren. 
Ein Clown, der zwischen den Akten das Publikum unterhilt, ist eingeschlafen 
und wird in den Lowenkafig (der fiir die Raubtiernummer um ihn herum er- 
richtet wird) eingesperrt. Als er aufwacht, sieht der Clown den Lowen und ist 
durch dessen Blick wie hypnotisiert. Der Lowe nétigt den Clown Tricks aufzu- 
fiihren, so als sei er ein dressiertes Tier. Die Szene endet als der Bann gebrochen 
wird. Der Lowe lat den Clown einen Moment aus den Augen, und dieser spiirt 
seine kurzzeitige Freiheit, springt auf den Lowen und totet ihn. Dieses Szenario 
ist ein interessantes Beispiel fiir Brechts fortgesetztes Interesse an Clownfiguren. 
Der Clown in der Zirkus Szene ist jedoch nicht besonders lustig. Obwohl Brechts 
Skript und Goslars Inszenierung jede direkte politische Anspielung vermeiden, 
kann die politische Relevanz und Aussage des Stiickes nicht geleugnet werden. 
Die Handlung der Szene an sich laft diese zunachst etwas Kafkaesque er- 
scheinen; Goslars Inszenierung macht jedoch deutlich, wie sehr dies eine Parabel | 
im Brechtschen Stil ist. Eine Clownszene mit nur wenigen Stellen zum Lachen | 
scheint angebracht in unserer Zeit, wenn alles auf Mord hinauszulaufen scheint, 

| im Zirkus wie auch anderswo. | 

Joel Schechter. “Scéne de cirque —Lotte Goslar.” | | 

| Au cours des cinquante ans de sa carriére, Lotte Goslar a joué dans 
quelquesuns des meilleurs cabarets politiques d'Europe. Aprés avoir émigré a 

96 | | |



Joel Schechter — 

Hollywood en 1940, elle rencontre Bertold Brecht. En 1946, sans qu'il y ait eu 
suggestion de sa part, Brecht écrivit un scénario de pantomime pour elle. C’est au 
cours d’une conversation récente avec Lotte Goslar que |’auteur a eu la chance 
d’apprendre toute "histoire de Scéne de cirque. Un clown qui distrait l’audience 
entre les différents numéros s’est endormi et se trouve enfermé dans la cage au 
lion. A son réveil, le clown apercoit le lion et est hypnotisé par le regard de 
l’animal. Le lion oblige alors le clown a exécuter des tours comme un animal 
dressé. Mais il détourne ses yeux du clown pour un instant, le charme est rompu 
et le clown, recouvrant sa liberté, saute sur le lion et le déchire mortellement. 

Cette pantomime est un exemple curieux de l’intérét que Brecht a toujours 
éprouvé pour les clowns. Cependant, le clown de Scéne de cirque nest pas 
particuliérement dréle. Bien que le scénario de Brecht et la mise en scéne de 
Goslar évitent toute allusion politique, la portée politique de cette pantomime ne 
peut étre niée. Si l’intrigue apparait d’abord quelque peu kafkaienne, la mise en 
scene met en évidence le caractére essentiellement brechtien de cette parabole. 
Une pantomime ayant pour sujet un clown et qui, pourtant, ne fait presque pas 
rire est bien le reflet de notre époque ot tout semble finir par le meurtre, au cirque 
comme ailleurs. | 

97



. 

~



| , Lotte Goslar’s Czrcus Scene 

Joel Schechter | 

-. Lotte Goslar is a clown who dances. In her stage world a young ~ 

ballerina refuses to obey her teacher; life-size toy soldiers shoot each | 
other to music box accompaniment; a talent show contestant plays the | 

violin with her feet; and a grandmother dances into heaven. Most of 

_ these comic scenes make no overt political statement, and Lotte Goslar 

has said that she is not “a political person’; but during her fifty-year 

career she has performed in some of Europe’s finest political cabarets. 
After permanently leaving Germany in 1933, at the age of sixteen, she 

danced comic solos as part of the Peppermill Revue, the anti-fascist 

cabaret show directed by Erika Mann, in tours across Europe. The 

_ Peppermill subsequently served as a model for the cabaret featured in the 

film and play Mephisto, based on Klaus Mann’s novel. Goslar also 

performed with the Liberated Theater, a satiric, anti-fascist group in 
Prague, before she emigrated to New York in 1940. There shecontinued | | 

to dance solo. In 1943 she joined the Turnabout Theater in Hollywood. 
She met Bertolt Brecht through their mutual Californian acquaintances, 

Elsa Lanchester and Charles Laughton. | | 

_ After Brecht saw one of Lotte Goslar’s performances, he asked her 
to choreograph the carnival scene in Galileo. This she did to his satis- 
faction in 1946. By her own account, she added one character to Brecht’s 

play. The street singers who mock Ga/i/eo through their ballads were 

joined by a hungry little girl who cannot dance. The singers have beaten 
the girl into learning some steps to illustrate their songs. The tiny girl, 

Goslar’s contribution to Brecht’s character list, is the sort of reluctant 

_ dancer who still appears in Goslar’s repertory. The playwright liked her | 

choreography of the street singing and the carnival frolicking enough



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

| that he subsequently invited Goslar to become the Berliner Ensemble’s 
choreographer in 1951. She declined the invitation, preferring not to 
return to Germany. 

, She accepted another offer from Brecht, however. In 1946, with- 

out any prompting from her, Brecht wrote a pantomime scenario for 
Lotte Goslar, and dedicated it to her. The one-page scenario is still 
performed by her company, Lotte Goslar’s Pantomime Circus, a group 
formed in 1954. Goslar is the only artist who holds the rights to perform 
the scenario, which is still unpublished at present. I discussed the scene 
with her at her country home in West Cornwall, Connecticut, in April of 
1984, and she graciously told me the whole performance history of 
Circus Scene. 

On paper the scene almost reads like a parable by Kafka. It de- 
scribes “a much discussed scene of horror” which occurred “in a Circus | 
in A.,” “A” being an unnamed city or country. The scene begins when a 
clown is locked inside a cage with a lion. According to Goslar, the clown 
is a “cheap little clown who entertains between acts, and has fallen 
asleep.” Once locked inside, the clown wakes up, sees the lion, and is 

mesmerized by its stare. The lion then compels the clown to perform 
tricks as if he (the clown) is a trained animal; the clown jumps upon 
platforms, balances on top of a ball, and crawls up an open ladder, under 
the direction of the paw-pounding lion. The scene ends when the spell is 
broken. The lion removes his eyes from the clown for a moment, and the 
clown, sensing his temporary freedom, jumps onto the lion and bites him 
to death. The murder of the lion is not necessarily an act of self-defense; 
Brecht’s scenario suggests rescue was near. Employees armed with pis- 

tols and iron hooks rush in just as the clown is killing the lion. 7 
The scene is a curious example of Brecht’s continuing interest in 

clowns, which began with his youthful admiration for the cabaret clown 
Karl Valentin, and surfaced in the clown scene of The Baden Learning — 
Play (1929), as well as the clownish personae of Kalle, Ziffel, Matti, and 

Azdak in his later writings. Herr Schmitt, the clown in The Baden 
Learning Play, is far different from the clown in Circus Scene; Schmitt is 
a passive victim, who never tries to stop the torture inflicted on him. The 

transformation of an innocent clown into a fighter in Circus Scene has | 
) more affinity with Man Is Man, where the army turns the clown-like 

porter, Galy Gay, into a “human fighting machine.” For this reason James 

Lyon compares Man Is Man to the Circus Scene in his brief commentary | 

on the scenario.! 
Lyon’s reference to the circus scenario considers it mainly as a 

written text. Lotte Goslar’s choreography of the scene also deserves 
attention. Her staging makes it clear that the parable is far more Brech- | 

100 7



Joel Schechter 

tian than Kafkaesque. It also reveals Goslar’s comic imagination—her 
gifts as a clown and choreographer — which led Brecht to write the clown 
scene for her in the first place. 

_Brecht’s scenario was only the beginning of the pantomime. 
Goslar added some important elements not mentioned in the script at all: 
music; costumes; spectators who participate in the story by locking the 
clown in and enjoying the clown’s predicament. She also decided to 
divide the lion’s role among four dancers, turning the animal into a 
collective character she compares to a “lynching party or Nazis.” 

The Men in the Lion Suit 

Brecht himself was aware of something human about the lion—or 
something inhuman about the clown. As Goslar discovered in carefully 
studying Brecht’s scenario, he refers to the clown as “the beast” 
(‘‘Bestie”) toward the end of the story. At first she thought that Brecht 
had made a mistake; but then she became convinced, with the advice of 

her friend Hans Sahl, that Brecht means it. The clown is transformed 

into the beast, in Brecht’s own words. 

One indication of the clown’s transformation in Goslar’s chore- 
ography is the final moment in the scene; the clown wields the whip 
which has served as the tail of the lion. The lion itself is an abstraction, 

represented by four dancers in Goslar’s version of the scene. And it is 
primarily through the lion that Goslar demonstrates the affinity between 

man and beast. By having four men share the role of the lion, and keeping 
the animal’s human components quite visible, she suggests that a man 
can become part of a lion, if he is not wholly bestial. “I did not want a 
funny lion,” says Goslar. “I wanted it to be a powerful, dangerous unit.’ 
The four men “don’t really look like a lion, but somehow convey an image 
of a lion. They [are] the front, the sides, and the tail end—with a whip 

_ instead of a tail. There is a mane. A lion has only four legs, of course, and | 

here were eight legs. So four of the legs [in the costumes Goslar de- 
signed] were yellow and four meant to be invisible were black. When the 
lion is bitten by the clown, you see the four yellow legs one on each 
dancer move in a death agony.’ In this scene, as Brecht once said of epic 
acting, “there are no illusions that the player is identical with the a 
character:’* The lion is also four men. | 

The Audience on the Stage | 

Although Lotte Goslar was given the circus scenario by Brecht in 
| 1946, it was not publicly performed until 1972, at the ANTA Marathon ) 

| | 101



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

Dance Festival in New York. The choreographer explained the delay this 
way: 

For many years I did not do anything with it. The main reason was the music. I 
| totally work out of music. I never work with an idea first; music comes first, it 

has an atmosphere, suggests something vicious or friendly or loving or 
ridiculous. And if I like the music, and I am induced to do something, some 

images come up. If they connect with the thought that I have had, it can 
become a number that also says something. ...I called Lotte Lenya—years 

after I had the script—and asked her whether Weill had any music not well | 
known that I could use. She contacted the publisher, and they wrote her that 
there was one piece called “Cafe Royale?” When I finally obtained it, the music 

was not at all what I wanted. Around the same period I heard another 
composition and I knew immediately that “This is the entire scene?” It is by 
Mache, and he composed it entirely with voices. You don’t hear any real 

words. It sounds as if you are standing in the center of the circus ring, and you | 
hear the din of the voice, you hear laughter, screaming, shushing, everything, 
but it is just noise. 

The voices represent the circus audience, not the clown or lion. Goslar 

decided to give the audience a role in the piece physically as well as orally. 

Brecht’s scenario only twice refers to the spectators who “witnessed a 
strange happening” as they watched the lion gaze at the clown and tame 

him. Lotte Goslar represents the spectators’ gazes as well as their voices, 

by placing performers onstage to represent the audience at the circus. 
They watch the scene of horror after one of their members initiates it, by 
locking the cage in which the clown has fallen asleep. 

Lotte Goslar recalls that she placed an audience in the scene 

. .. because I am very much interested in human relations, what people do to 

each other, good or bad. I know a lot of circus people, especially from the : 

Ringling Brothers, and they have told me that when the aerialists work | 

without a net they are paid time and a half. I think that is an indictment of 
humanity; it means that more people will come to see the show when it is 

announced that there will be no net. I love to see the Chinese circus, where 

everybody is on a rope; they do the most fabulous things, but you know they 
cannot get crushed in a fall. | 

So the spectators are sitting there, and whenever the clown is in danger, this is 
what they want to see. Toward the middle of the scene, the clown is high up on 
the ladder, and the lion has come apart, and two of them are climbing up, 

hitting him. It is almost as if he is doing a dance up there, while trying to avoid 
being hit, and the spectators in the scene applaud. None of this crowd reaction 

is mentioned in Brecht’s outline. The head of the lion goes up alone, and gives 
the clown one last hit. The clown almost falls off, but he is hanging there, 
dangling, and then his shoes come off, and his pants come off, and the | 

102 | : a



a | Joel Schechter 

audience [onstage] laughs, because they find it funny. I think Brecht would | 

have liked this staging. | | 

At the very end, after the lion is dead, the clown steps over him and turns 

around to look at the spectators onstage who tormented him. Now they are all 

afraid; now they all know it can happen to them. He steps forward, tears out 

the lion’s tail (a whip), looks from one side to the other into the real audience, 

and swings his whip, as the light pins down his face. 

The audiences onstage and off are linked by the clown’s gaze, in Goslar’s 

production. These visual references to the audience, which she added to 

Brecht’s outline, implement some of the playwright’s own ideas about 

audience identification with characters onstage. Spectatorship is an act = 

which allows, even applauds and gratefully accepts the lion’s torment of 

the clown. Goslar said the Spectators torment the clown, it should be 

noted. In their act of spectatorship they side with the lion; his gaze, 

which embodies a demand for thrills, and his enjoyment of the clownact, 

could be likened to theirs. “The whole thing is really a power game,” adds 

Goslar. | | 

- There is a hint of what Wilhelm Reich called “the mass psychology | 

of fascism” hidden in Brecht’s Circus Scene, and Goslar reveals it * 

through her depiction of audience involvement in the scene. The mes- 

merizing gaze turns the clown into a slave, and the lion into a spectator; 

and it might be the same as that gaze Brecht saw in the faces of “drugged _ 

spectators” for whom theater is a “narcotics factory.’ In his Short 

Organon, Brecht also condemns such spells cast in the theater, where 

spectators “look at the stage as if in a trance; an expression which comes 

from the Middle Ages, the days of witches and priests . . . these people 

seem relieved of activity, and like men to whom something is being | 

done:’3 Without recalling that Brecht said this, Lotte Goslar too com- 

pared the spectators in her Clown Scene to families in which parents a 

carried children on their shoulders to see witch burnings. The trance 

described by Brecht in his description fits the passive state of the mes- 
merized circus clown. The audience onstage is not similarly hypno- 
tized—only by implication it is the same, when the clown’s closing stares 

imply that his experience could become theirs, and that his vulnerability 

is already theirs. 

| Although Brecht carefully avoided any explicit geographic or 

political references in his outline, and Goslar does the same in her 

choreography, it might be assumed that Brecht was writing about the 

predicament of those who would resist the spell and mass psychology of 

fascism; to defeat it, they must not only refuse its commands; they may 

have to turn upon it with almost inhuman force. James Lyon notes that in 

| 103



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

later years, Brecht “was fond of saying that in capitalistic society, if one 
| fights a tiger, one becomes a tiger, i.e., that one assumes the charac- 

teristics of one’s oppressors? The Circus Scene certainly dramatizes 
this. It also suggests that dangerous spells can be cast in the world of art 
and showmanship, and in life too. 

Lotte Goslar has created and choreographed many different clowns 
in her life. She does not find the clown in Circus Scene particularly 
funny. “The whole scene is serious,” she says, adding that if it “has a few 
funny moments, . . . they are only funny because the fear has been over- 
emphasized. At one point, when the lion suddenly looks at the clown for 
the first time, the clown’s reaction is one of fear. He wants to chase the 
lion away, so he runs toward him and tries to chase him; this always gets a 
laugh, and should, because it is futile’? A clown scene with only a few 
laughs is appropriate for our age, when everything seems to lead toward 
murder, in the circus as elsewhere. 

Goslar says she has been tempted to play the role of the clown in the 
scene herself, but always felt “this should be played by a man. Most of the 
time for me a clown is an ‘it,’ a figure. In this case, the scene involves a 

_ man, who could have some strength, against superstrength, the lion. A 
woman would be more vulnerable somehow.’ Few clowns have been less 
vulnerable than the one who holds the whip at the end of Goslar and 
Brecht’s Circus Scene. The ending Goslar gives the scene has a curious 
antecedent in her own life, incidentally. She recalls that the Peppermill 
Revue never returned to Zurich after Nazis disrupted a show there. Tear 
gas and clubbing filled the auditorium, while on stage the master of 
ceremonies, Erika Mann, stood alone. Mann was dressed as a storm- 
trooper, but “in fairy tale terms,” according to Goslar. The program was 
called “Fairy Tales,” and the group had turned tales from Grimm and 
Andersen into satiric political commentaries. Mann’s stormtrooper was 
dressed in a silver jacket, a parody of the Nazi look. Whip in hand, she | 
stood on stage and stared outward, while Swiss socialists fought the 
fascists in the theater aisles. I suspect that during this battle LotteGoslar 
first saw the clown with a whip, years before she relocated him in 

Brecht’s Czrcus Scene. 

Special thanks to Diana Scott for assistance in the interview. 

| © Joel Schechter, 1984 

104



a Joel Schechter 

| Notes 

1. James Lyon, Brecht in America (Princeton Univ. Press, 1980), p. 196. 

2. Bertolt Brecht, A Short Organon for the Theater, Section #51, in Brecht on 

Theater, edited and translated by John Willett (Hill & Wang, N.Y., 1964), p. 195. 

3. Brecht on Theater, p. 187. . 

4. James Lyon, Brecht in America, p. 196. 

105 |



Reinhart Hoffmeister. “Interview with Marta Feuchtwanger.’ 

In January 1980 the West-German television station ZDF broadcast an 
interview that Reinhart Hoffmeister conducted with Marta Feuchtwanger. Here 
are excerpts of this interview. Marta Feuchtwanger talks about the Munich 
premiere of Eduard IL, a play that her husband Lion had written with Bert 
Brecht. She remembers how this collaboration between Brecht and Lion Feucht- 
wanger came about and how it practically worked out. During the years in 
Munich, as well as later during the exile years, especially in California, the 
apartment of Lion and Marta Feuchtwanger was ¢he meeting point for many 
German artists. Everybody said: “Are you going to the Feuchtwangers, too?” 

Reinhart Hoffmeister. “Interview mit Marta Feuchtwanger.” 

Im January 1980 itibertrug das Zweite Deutsche Fernsehen ein Interview, 
das Reinhart Hoffmeister mit Marta Feuchtwanger fiihrte. Hier Ausziige daraus. 
Marta Feuchtwanger berichtet von der Miinchner Premiere von Eduard II., ein 
Stiick, das ihr Mann zusammen mit Bert Brecht geschrieben hatte. Sie erzahlt, 

. wie die Zusammenarbeit zwischen ihrem Mann und Brecht zustandekam, und 
wie sich diese praktisch gestaltete. Es wird deutlich, da’ sowohl in den Miinchner 
Jahren, als auch spater im Exil, besonders in Californien, die Feuchtwangersche 
Wohnung der Treffpunkt deutscher Kiinstler war. “Gehen Sie auch zu Feucht- 
wangers?” war in aller Munde. 

Reinhart Hoffmeister. “Interview avec Marta Feuchtwanger.” 

| En janvier 1980, la télévision d’Allemagne de l'Ouest diffusa une interview 
de Marta Feuchtwanger par Reinhart Hoffmeister. Voici des extraits de ces 
interviews. Marta Feuchtwanger parle de la premiére de Edouard IT, une piéce que 
son mari avait écrite avec Brecht. Elle évoque comment a commencé cette 
collaboration Brecht/Feuchtwanger et comment elle se passait pratiquement. 
Pendant les années 4 Munich aussi bien que plus tard, pendant les années d’exil, 
specialement en Californie, l’appartement de Lion et Marta Feuchtwanger était le 
point de rendez-vous de nombreux artistes allemands. Tout le monde disait: : 
“Est-ce que vous allez aussi chez les Feuchtwanger?” 

106



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



. '



John Willett. “Bacon without Shakespeare— The Problem of Collaboration.” 

John Willett tries to illuminate Elisabeth Hauptmann’s role and contri- | 
bution to ‘Brecht’s work.’ Hauptmann’s relation to Brecht should not primarily 
be sought in the erotic/sexual sphere and therefore should not be compared with 
Berlau’s, Weigel’s and Steffin’s relationships with Brecht. Chronologically John 
Willett sketches out Hauptmann’s development as a writer. Working for the 
Kiepenheuer publishing house, she met Brecht in Berlin in the 1920s and 
worked with him on the completion of Man is Man and other early writings. 
Willett shows how Hauptmann’s fields of interest and research again and again 
surface in Brecht’s work of that period. He pays detailed attention to the mys- 
terious authorship of Happy End. He even goes as far as to show her collaboration 
on some of the songs for the play, which so far have been thought of as Brecht’s 
own real contribution to the play. The advent of fascism in Germany and World 
War Il interrupted this collaboration for some fifteen years. Hauptmann spent 
this time in the United States. After Brecht had returned to East-Berlin in 1949, 
Elisabeth Hauptmann came to Berlin on his and Peter Suhrkamp’s request. 
Again she gained as editor of Brecht’s Collected Works an enormous influence on 
Brecht’s work. Unfortunately the author was not able to get answers to a lot of 
questions concerning her relationship and collaboration with Brecht while 
Hauptmann was still alive. | 

John Willett. “Bacon ohne Shakespeare—Das Problem der Mitarbeit” 

| John Willett untersucht in diesem Beitrag Elisabeth Hauptmanns Be- 
deutung und Beitrag fiir das, was “Brechts Werk” genannt wird. Er macht 
deutlich, daf die Beziehung Brechts zu Hauptmann nicht primar auf erotisch/ 
sexuellem Gebiet zu suchen ist, und ihr Verhaltnis zu Brecht nicht mit dessen 
Verhdltnis zu Berlau, Weigel oder Steffin vergleichbar ist. John Willett skizziert 

_ chronologisch die schriftstellerische Tatigkeit von Elisabeth Hauptmann. Als 
Mitarbeiterin des Kiepenheuer Verlages trifft sie Brecht im Berlin der Zwanziger 
Jahre und arbeitet mit ihm an der Fertigstellung von Mann ist Mann und anderen 
friihen Werken. Willett zeigt, wie Hauptmanns Interessen- und Forschungs- 
gebiete immer wieder in Brechts Schriften dieser Periode auftauchen. Dabei geht 
er detailiert auf die mysteridse Autorenschaft von Happy End ein. Er geht sowiet, 
auch ihre Mitarbeit an den Songs, die bislang als Brechts wirklichen, eigenen 
Beitrag zu Happy End galten, herauszuarbeiten. Die Zusammenarbeit mit 
Brecht wird durch den Zweiten Weltkrieg und die Exilperiode unterbrochen. 
Elisabeth Hauptmann verbringt diese Zeit in den Vereinigten Staaten. Nachdem 
Brecht 1949 nach Ost-Berlin zuriickkehrt, folgt Elisabeth Hauptmann auf 
Brechts und Peter Suhrkamps Aufforderung. Wiederum iibt sie als Mitarbeiterin 
an der Herausgabe von Brechts Werk maf geblichen Einflu8 aus mit. Leider war 
der Autor nicht in der Lage noch zu ihren Lebzeiten Antworten auf viele offene 
Fragen zu erhalten, die ihr Verhaltnis und ihre Zusammenarbeit mit Brecht 
erhellen wiirden. | 

John Willett. “Bacon sans Shakespeare—le probléme de la collaboration,” 

John Willett tente de mettre en lumiére le rdle et la contribution 

d’Elisabeth Hauptmann dans l’oeuvre de Brecht. La relation Hauptmann/Brecht 

118



| John Willett 

nest pas d’ordre érotique/sexuel et par conséquent ne doit pas étre comparée avec | 

les relations de Brecht avec Berlau, Weigel et Steffin. John Willett esquisse == 
’évolution chronologique de Hauptmann en tant qu’écrivain. Elle travaillait 
pour la maison d’édition Kiepenheuer quand elle rencontra Brecht dans les 
années 1920 et collabora avec lui a la rédaction de Mann ist Mann et d’autres 

oeuvres de Jeunesse. Willett montre comment les centres d’interét et les 

recherches de Hauptmann apparaissent constamment dans les oeuvres brechtien- 
nes de cette période. Il examine en detail la question posée par le mysterieux 
auteur de Happy End. I vajusqu’ 4 mettre en évidence sa collaboration a certaines 

des chansons de la piéce qui, jusqu’ a ce jour, avaient été considérées comme la 

seule contribution authentique de Brecht a cette oeuvre. Lavénement du nazisme 

en Allemagne et la Seconde guerre mondiale interrompirent cette collaboration 
pendant une quinzaine d’années. Aprés le retour de Brecht a Berlin-Est en 1949, 
Elisabeth Hauptmann vint a Berlin a la requete de Brecht et de Peter Suhrkamp. 

De nouveau, elle joua un réle trés important dans l’oeuvre de Brecht en tant qu’ 
editeur de ses oeuvres complétes. Malheureusement, |’auteur de l'article n’a pu 
obtenir d’Elisabeth Hauptmann, de son vivant, les réponses a de multiples 
questions posées par sa relation et sa collaboration avec Brecht. 

| 119



%



Bacon ohne Shakespeare?— 

The Problem of Mitarbeit 

John Willett 

Towards the end of Elisabeth Hauptmann’s life, when the East 

German television made a short programme about her, they called it Die 
Mitarbeiterin. This referred very rightly to Brecht’s frequent citation of 
her in the preliminaries to his plays, where she appears as a ‘Mitarbeiter’ 
no less than thirteen times (if you exclude Happy End). More recently, 
when the East German Academy issued their useful compilation of her | 
‘Geschichten Stiicke Aufsatze Erinnerungen’, somebody had the bright 
idea of calling it after the first of the stories included Julia ohne Romeo. 

This vulgar decision, which she would surely have detested, had the 

effect of sliding her over, from her acknowledged place in the ‘Brecht — 
Collective’ of the 1920s, into the new category of ‘Brecht’s Women’. Asa 

result even serious students can get enticed down the fascinating paths of 
biographical gossip and psychological or feminist interpretation, to the 
neglect of a major literary problem: the exact division of responsibility 
for the collective’s output during the ten years when Hauptmann was 
involved in it. Perhaps this is the largest unsolved question in Brecht’s 
life and works. | 

Long before I met Hauptmann those collaborators’ names used to 
fascinate me: in her case doubly so when she also emerged as Brecht’s 

editor in 1950. Even when I had come to know her quite well and to love 
_ her dearly, she seemed a continual mystery. Just what had she done? 

Whatever it was she was playing it down. She neither gossiped nor was 

the subject of gossip; she still claimed that Happy End was the work of 

121



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

one Dorothy Lane and that she herself had merely translated it; she 
seemed never to have been the occasion of any of Brecht’s erotic poems; 
indeed the one poem which she hinted to me had been addressed to her 

was that positively anaphrodisiac ‘Lied tiber die guten Leute’ which he is 

thought to have written around the beginning of the Second World War. 
Against that, she had clearly not only done a lot of the spadework for 
those plays, finished or unfinished, to which he put his name between 
1924 and 1933; she had actually written parts of them—the Alabama 
and Benares songs in Mahagonny, the original translation of Gay’s text 

for The Threepenny Opera, the bulk of Der Jasager, the ‘Urbild Baals’. 
Admittedly Brecht’s rather condescending poem may have been right 

when it commented that such ‘good people’ 

...Scheinen allein nichts fertigbringen zu konnen 

Alle ihre L6sungen enthalten noch Aufgaben. | 

But if she could so collaborate with him without seeming to want credit 
for it, might she not in the same retiring way have done rather more? 

Some seven months older than Brecht, Hauptmann was the daugh- 
ter of a Westphalian country doctor and his American-born wife, living 

near Paderborn. At school and college she studied English, then went to 
work as a teacher and private tutor close to the recently drawn Polish 
frontier, in an area of large landed estates and intense right-wing political 

activity. In 1922 she moved to Berlin, where she did some freelance 

writing and translating and became an occasional reader for Gustav 
Kiepenheuer, who that year brought out Brecht’s Baa/ and announced 

| his forthcoming publication of the Hauspostille. A couple of years later, 

when Brecht himself came to settle in Berlin in the wake of his theatrical 
associates Engel and Neher, Kiepenheuer was awaiting no less than three 

books from him; for the Hauspostille had still not been handed in, while 

he had subsequently promised to follow up with Im Dickicht and the still 
unperformed Mann ist Mann. Hauptmann having been introduced to 
this dilatory writer by a friend in November 1924, Kiepenheuer deputed 

her to go and work with him from the beginning of the new year and get 

all three books out. From then till the fall of the Republic she remained 

his closest collaborator, working at first on her salary from Kiepenheuer 

and thereafter (it seems) on her own freelance earnings and an uncertain 

share of Brecht’s. Later their views might vary as to the intensity of this 
work, but by her accounts in Julia ohne Romeo it commonly lasted from 

six or seven in the morning until late at night. Starting as secretary and 
editor, she never seems actually to have directed a play; but outside the 
theatre itself she came to take part in every aspect of his working life. 

Once the first, monster version of Mann ist Mann was finished 

122



a | John Willett | 

Brecht had it bound in red leather and gave it to her with a handwritten 

introduction: | 

these are the main manuscripts of the comedy man = man or galy gay, along 
with the beginnings of an uwrgalgei written many years earlier. at the end of 
1925 1 gave this to bess hauptmann, who had worked with me unpaid the 
entire year. it was a troublesome play and even piecing together the manu- 

script from 20 lb. of paper was heavy work; it took me 2 days, 2 bottle of 
brandy, 4 bottles of soda water, 8 to 10 cigars and a lot of patience, and it was 

- the only bit i did on my own. 

_ brecht | 

During the constant writing and rewriting to which they subjected 

this play, Hauptmann had what she called ‘einen kleinen Einfall’ which 

in her view marked the beginning of her real usefulness to Brecht. A note 
_ of hers on the typescript situates this in scene 8—the one which starts 

with Galy Gay asleep on his chair—and the relevant phrase proves to be 

the exchange between him and Polly Baker about ‘Elefant? Ein Elefant 
_...at the foot of p. 331 (in GW, or p. 31 in the US, 33 in the UK versions 

of Mannheim’s and my edition). It is not hard then to infer the problem, 

which must surely have been how to introduce the elephant topic at all. 
Far more important, however, than Hauptmann’s rather laboured solu- 
tion was her insight into the world of Kipling, which Brecht had decided , 
to make the setting for what had started as a thoroughly Bavarian play. | 
For thereby she helped to generate a small poetic ferment which we see at | 

work not only in Mann ist Mann and the Hauspostille but also in the 
music-theatrical works with Kurt Weill. Having got to know Kipling 

first in translation, Brecht could now explore him further through her. 
Along with the consequent extension of Brecht’s range went their 

joint exploration of certain aspects of America (for instance, Haupt- 

mann’s researches in hurricanes and millionaires), of the world of sport 

and of the activities of the Salvation Army, whose meetings and hostels 

she and her friend Margaret Mynatt were deputed by Brecht to visit. The 
new interests, ideas and approaches which ensued can be seen today as a 

whole small complex which became common to her and Brecht and 

keeps surfacing in one after another of the works which they left us. So 

| Hauptmann supplied the Alabama and Benares songs (marked by her 

respectively ‘English by Hauptmann’ and ‘By Hauptmann. Brecht’s hand- 

writing’ on the Brecht-Archive photocopies) in the batch of ‘Mahagonny 
Songs’ that were now added to the Hauspostille, variously used in the 

| little and big Mahagonny operas, and briefly echoed by Galy Gay at the 

| end of scene 8 of Mann ist Mann. Did she also contribute to the : 

— | | 123



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

‘Kaugummi-Song’ (Ged.a.d.N 182) and the ‘Gedicht tiber einen Toten’ 

which concluded both Mahagonnys and figured in the Berlin Requiem 
too? Both hands are detectable on the typescript of the former, whose 
protagonist recalls the ‘Kaugummijohn’ of the title story in Julia ohne 
Romeo (published under the pseudonym Catherine Ux in the magazine 
Das Leben in August 1926), while Hauptmann’s alone is to be seen on 
the latter, which the BBA date c. 1925. In 1928 her Salvation Army 
story ‘Bessie Soundso’— Brecht incidentally always called Hauptmann 
Bess— appeared in Ubu, a magazine for which Peter Suhrkamp worked, 

along with a charming picture of her in the appropriate uniform, bor- 
rowed from a production of Kaiser’s From Morn to Midnight. Moreover 
there is another English-language song by her, starting ‘As long as you’re 

sane’ (BBA 451/39) which has a fourth stanza written in German by 
Brecht. | 

The hurricane-millionaire nexus which they thus established 
floated through various projects like Mann aus Manhattan and Sintflut 
before coming to rest in the big Mahagonny and Die heilige Johanna der 
Schlachthéfe. Sport too recurs in a variety of ways, not only as a theme 
(Lebenslauf des Boxers Samson-K6rner, the story ‘Der Kinnhaken’ and 
the rather scrappy “Boxerroman’ in BBA 424) but as an influence on | 
staging, a model for audiences and a source of imagery; thusinthe 1925 
Mann ist Mann script when the soldiers give Galy Gay his first taste of —- 

chewing gum they explain that once he has got used to it, then ‘braucht 

ihre zunge diesen sport ebenso dringend wie ein boxer seinen punjing- 

ball’. With all this went a new deadpan style of narration as seen inthe _ 
two opening passages which Hauptmann considered ‘classic’: those of 

_ the story “Vier Manner und ein Pokerspiel’ and the first scene of Mann ist 
Mann. As for the Kipling influence, it runs through a number of works 
from Mann ist Mann on, starting with the ‘Mann-ist-Mann Song’ (later 

_ dropped from that work), the ‘Song von Witwe Begbicks Trinksalon’ and 

the ‘Uganda’ song (in the subsequently detached Elephant Calf), also 

inspiring the pastiche ‘Lied der drei Soldaten’ in allusion to Soldiers 
Three, which at first appeared as one of the additions to the Hauspostille, 
though without its refrain. The refrain itself, with its familiar words __ 
‘Soldaten wohnen Auf den Kanoner etc., figured under the title 
‘Kanonen-Song’ in the programme of the first Berlin production of 
Mann ist Mann in 1928. 

We cannot say that the works in question were significantly attribu- 

_ table to Hauptmann, merely that she had some share in them and that 
this particular complex of interests and influences was common to 

Brecht, Hauptmann and Emil Hesse-Burri who went to make up the 

initial ‘Brecht collective’ (later to be augmented by Eisler, Reich, Dudow 

124 | |



John Willett 

and Borchardt). But it should be possible to go rather further in establish- 
ing her responsibility for those that follow. These comprised above all 

the main works with Kurt Weill, who had been drawn in by his spon- 

taneous enthusiasm for Mann ist Mann and the Hauspostille early in 
1927. Here Hauptmann played a central part, providing the original 
‘book’ for both The Threepenny Opera and Happy End,—the one a 
translation from Gay, the other following an outline by Brecht—then 
going on to translate virtually the whole text of Der Jasager, this time 
from the English of Arthur Waley. She was involved in the first two 
‘Lehrstiicke’, which in the Versuche edition are signed respectively 

‘Brecht, Dudow. Hauptmann’ (the Badener Lebrstiick) and ‘Brecht. 

Hauptmann. Weill’ (the Lindberghflug); while Die Ausnahme und die 

Regel derived from a translation which she made of a French version of 
the old Chinese play Ho-Han-Chan and called Die zwei Mantelhdlften. 
In fact, if Hindemith was one generally unacknowledged originator of 
the ‘Lehrstiick’ form, Hauptmann was the other, for it was she who read __ 

Waley’s I'he No Plays of Japan, translated some of them and wrote the . 
radio play Die Rollen des Seami which is included in Julia ohne Romeo | 
along with an important interview on the subject which she gave in 

1966. It was Weill, she says there, not Brecht, who read her translation 

of Waley’s version of Tanzko and suggested making it into an opera for 
children. So if Brecht was undoubtedly drawn to this didactic form and 
put it to masterly use, there is no good evidence that it was ever, as so 
often assumed, his particular invention. 

The literary influences which she communicated to Brecht at this 
time went far beyond Kipling, for besides introducing him to Waley as an 
accessible guide to the Far East she helped widen his view of English and 

American literature in general, not least with reference to the Eliza- 
bethans (a role that seems to accord with Brecht’s nickname for her). It 

should also perhaps be noted that the Lesebuch poems of the mid-1920s 
involved her collaboration, if only as copyist, and that they reflect some 

of the collective’s common themes—hurricanes, Rockefeller, Standard 

_ Oil—besides clearly voicing for the first time a woman’s point of view. 

These splendidly severe poems, as we know, spilt over into Mahagonny 

and, with the ‘Lied vom Fluss der Dinge’, into the 1931 version of Mann 

ist Mann. Nonetheless Kipling and his influence also belong in the 

collaboration with Weill, not only in the Berliner Requiem and in 

Mahagonny but in the twin musicals for the Theater am Schiffbauer- 

damm: the great success of 1928 and the great flop of 1929. For 
originally The Threepenny Opera was to include translations of 
Kipling’s “The Ladies’ and ‘Mary, Pity Women’ as well as the full 
‘Kanonen-Song’ which marries the new refrain with the old Hauspostille 

| | 125 )



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik | 

verse. Meanwhile into Happy End went ‘Surabaya-Johnny’, a variant on 
the second of these which Brecht had intended for Feuchtwanger’s 
Kalkutta 4 Mai, then given to Franz Bruinier to set in 1927, apparently 
as an independent cabaret song. ‘Der Song von Mandelay’, which over- 
laps the men’s chorus in the brothel scene of Mahagonny, isonceagaina 
pastiche whose typescript bears snatches of a tune noted in Hauptmann’s 
hand. The ‘Bilbao Song’ may relate to a lost ‘Lied der Bilbao-Manner’ 

which was to have been sung by the soldiers in the 1925 Mann ist Mann. 
Happy End has long been one of the great Brechtian problems, 

since Brecht’s anxiety to wash his hands of it (following its failure) 
started a long process of mystification that became compounded by 

Hauptmann’s insistence that the ‘book’ really had been adapted by her 
from a story called ‘Under the Mistletoe’ by one Dorothy Lane in the St. 
Louis magazine /.L.s Weekly—St. Louis being where Hauptmann’s 
sister had gone to live. To make matters worse, the story with its cast of 

_ Salvationists and Chicago gangsters bears an uncertain relationship to 

the Runyon-based Guys and Dolls. Even in the interview of 1964 which 

is now printed (for some reason) among the ‘Bibliographische Hinweise’ 
at the back of Julia ohne Romeo she never came entirely clean, though 
she dates the operation from the story ‘Bessie Soundso’ of 1928 and says 

that Weill was a prime mover, wishing ‘once again to write a score like 

that for The Threepenny Opera’. At the same time however we have an 
incomplete and undated letter from Brecht to her (Briefe no. 146) which 
seems to suggest that Massary (meaning the film star?) was at first 
involved (perhaps as a backer?) and goes on to outline the story of 

Ecclesia Dick (‘worst crook in Chicago’) and Mimosenbess of the Salva- 

| tion Army (‘einer Mimose langt man nicht in die Hose’) which Haupt- 

mann was to write and take the credit for. On top of this we can assume 
Aufricht’s natural wish as producer to repeat the successful recipe which 
had launched and established his theatre. | 

At the outset the recipe was as before: ‘book’ by Hauptmann, songs 
by Brecht, music by Weill, directed by Engel, set by Neher, with Theo 
Mackeben and the Lewis Ruth band. On the earliest typescript, for 

instance (BBA 994), there is no mention of ‘Dorothy Lane’, just 

Happy End 
by Elisabeth Hauptmann 

Songs by Bert Brecht and Kurt Weill. | 

However in this case Brecht, for whatever reason, undertook a much less 

radical reworking of the first script than he had done with her translation | 
of The Beggar's Opera, where virtually nothing of the original text was 

126 |



| John Willett 

left finally intact. For only a handful of amendments in his writing are to 
be found on the Happy End scripts (though the issue is confused for the 
student by the fact that the Bestandsverzeichnis classifies these under 
the same heading as another, untitled Hei/sarmeestiick). What is gener- _ 
ally regarded as being his is the songs, but even here there are con- 
siderable uncertainties. Thus five songs are included in the Gedichte 
section of the 1967 GW, but several more are not: for instance not only | 
the shortened version of the ‘Branntweinhandler’ poem from the Haus- 
postille (which is natural enough) and the final ‘Hosanna Rockefeller’ 
(which for some reason is excluded from the scripts) but also ‘Obacht, 

gebt Obacht’, the ‘Lied von der harten Nuss’, the prologue (omitted also 
from volume 2 of the Bestandsverzeichnis) and all the Salvation Army 

songs (which I have tried unsuccessfully to trace in various hymnbooks). 
Does this then indicate that Hauptmann may have hadsomehandinthe 
writing of the songs? Cursory inspection of the Archive photocopies 
suggests that this is not impossible, and it is notable that the ‘Matro- 
senlied’ too is amended by her in an almost proprietorial way. | 

| My own feeling then is that Happy End, like The Threepenny 
Opera, was a product of the collective even though the degree of in- 

volvement of its members altered while it was being written. At the time, | 
as commonly now, it was regarded as Brecht’s show; for instance it was 

he to whom Aufricht and Engel turned when the end of the last act was 
found to be unsatisfactory. How the earnings were divided I am not sure; 

(I will ask my fellow-editor J. F. to add a footnote if he has the relevant 
figures).! The agent as before was Bloch-Erben of Berlin, to whom 
Brecht later wrote that the advance for Happy End had gone entirely to 
Hauptmann; she also seems to have had a share of his regular payments 
from them. She had a share too in the rights to The Threepenny Opera, 
where her percentage of the play’s earnings seems to have been more | 
than the usual book royalties, though it might vary according to circum- 
stances. So the two cases were at the outset not dissimilar, and the major | 
differentiation, by which Happy End became excluded from the canon of 
Brecht’s plays and disowned even by Hauptmann, only took place after 

_ that work’s failure in September 1929. Subsequently the waters became | 
further muddied by the re-functioning of some of the same material to 
make first the unnamed ‘Heilsarmeestiick’ on which Burri also worked, | 

then the unfinished Brotladen and finally Die heilige Johanna der 
Schlachthéfe where the gangsters vanished and the millionaires and the 
Chicago Salvationsists came together under a quasi-Elizabethan drama- 
turgy. Signed ‘Brecht. Borchardt. Burri. Hauptmann’ in the Versuche, 
and handled once again by Bloch-Erben, this was prefaced by a note 
saying that it was ‘entstanden aus dem Stiick “Happy End” von Elisabeth | 

. 127 a



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

Hauptmann’. In modified form it re-used ‘Obacht, gebt Obacht’ (also 

known as ‘Kampflied der Schwarzen Strohhiite’ or ‘Der kleine Leutnant . 

des lieben Gottes) as well as ‘Hosianna Rockefeller’ and one or two of the 

Salvation Army songs. | 

During 1929 Hauptmann joined the KPD, a step that closely | 

matches the beginning of Brecht’s close association with that party. 
Nevertheless, she was not among the principal collaborators on histhree 
most openly Communist works: Die Massnahme by ‘Brecht, Dudow. | 

Eisler’; Die Mutter by ‘Brecht. Eisler. Weisenborn’, and the film Kuble 
| Wampe on which he worked with Ottwalt, Eisler and Dudow. She was 

back in the team again however for the first version of Die Spitzképfe und 
Rundképfe by ‘Brecht. Burri. Hauptmann’ and throughout the whole 
pre-Hitler period she played a special part in the production of those 

short stories which tended to appear whenever his theatrical prospects 

were in the doldrums. Here the seven short stories of her own included in 
Julia ohne Romeo are of particular interest, since in theme and style they 

seem indistinguishable from what Manheim and I, in our edition, 
termed ‘Brecht’s Berlin Stories’; or more precisely the eleven stories that 

start with ‘Gesprach tiber die Siidsee’ and end with ‘Der Arbeitsplatz’. 
Add the evidence of these works to that of the corresponding Berlin 
typescripts in the Brecht Archive— which, in contrast to the scripts of 

such clearly Brechtian products as Me-77 and the Keuner stories, seldom 

: bear any mark in Brecht’s hand—and it looks as if Hauptmann’s contri- 
bution in this area may have been considerably greater than has been 

allowed. 
For example there are no marks of Brecht’s hand on the scripts of 

‘Gesprach tiber die Siidsee’, ‘Eine kleine Versicherungsgeschichte’, ‘Vier 

Manner und ein Pokerspiel’ or ‘Lebenslauf des Boxers Samson-Korner’, 

and only a few on ‘Nordseekrabben’, ‘Barbara’ and ‘Die Bestie’. The 
extraordinary “Brief tiber eine Dogge’ on the other hand was entirely 

typed by him, and it looks as if he must have been mainly or wholly 

responsible also for ‘Safety First’ and ‘Schlechtes Wasser’. Hauptmann’s 

marks by contrast are frequent, though the fact that they are also found 

on the Bavarian stories suggests that Brecht to some extent left her in 
charge of this whole department, including the submission of stories to 

magazines or theatre programmes, and the preparation of a selection 

which Bloch-Erben were to circulate. But the stylistic resemblances 

imply a lot more secretarial responsibilities. Admittedly it is not easy to 

convey such things, since style is a matter either of general Gestalt | 

(which has to be judged subjectively) or of detailed verbal analysis such as 
no one (to my knowledge) has yet practised on Brecht’s prose. But a few 

samples from Julia ohne Romeo may serve to give some indication. 

128 |



| John Willett } 

There James G. Luck, the young American banker who comes up against 

‘Kaugummijohn’ in the title story, 

bezog die Stelle, das heisst einen wackligen griinen Schreibtisch, mit einem 
Telefon, von dem aus er Leuten ohne Telefon, die seine Vater hatten sein 

k6nnen, Befehle erteilen durfte. 

_ The story of ‘der schone Edgar’ and the motorcycle begins: 

Einer der wenigen Satze in der Bibel, nach denen sich so viel Manner wirklich 

_ richten, ist der Satz: Und er soll dein Herr sein [this being the title of the 
story]. Nach diesem Satz richten sich tatsachlich viele dumme Manner— und 
fast alle klugen Frauen. | 

Similarly the two closing sentences of ‘Auf der Suche nach Nebenein- 

nahmen’, which was published by Ubu in January 1931, and describes a 
young married womar’s drift toward prostitution: | 

Wenn der Mensch nicht den andern Menschen verkaufen kann, dann verkauft 

er, in die Enge getrieben, sich selber. Zehntausende gesichtslose Manner und 
Frauen in zehntausend Situationen suchen stiindlich an sich herum, was an 

ihnen verkaufbar ware, der Kopf oder die Beine, ihre Jugend oder ihr Alter, 

ihre Nachtstunden oder ihr Sommer. So suchen sie immerfort nach immer 

neuen Tricks und auf Grund immer neuer Enttéuschungen ihre Lage zu 
verbessern, die nicht verbesserbar ist. 7 

The most powerful of Hauptmann’s stories (and the one that stood 
out for me from Wieland Herzfelde’s important 30 neue Erzahbler des 

neuen Deutschland where it appeared in 1932) is ‘Gastfeindschaft’ when 
an unemployed man is invited to spend Christmas with a bourgeois | 

family. This seems closely akin to Brecht’s ‘Der Arbeitplatz’, whose final 

cadences the passage just quoted also recalls. The likenesses indeed are 
_ such that one might be tempted to think that the Brecht story too must 
have been written by her. However, there is a letter from her to Brecht, 

sent after she had reached St: Louis in 1934, which makes clear that both 

of them had written versions based apparently on notes of the same ) 

real-life incident. Faced with this final evidence of overlap perhaps we 

can go no further than simply to suggest that the work on the Berlin 

stories must have been shared, and that because they were only a secon- | 
_ dary aspect of Brecht’s work the major responsibility was quite likely to | 

. be Hauptmann’s. As for their function, it was first to back up and help 

| publicise the plays; secondly, of course to increase Brecht’s earnings (out 
of which Hauptmann too got paid)—never more successfully than dur- 
ing the run of The Threepenny Opera when ‘Die Bestie’ won the Ber- 
liner Illustrierte Zeitung’s short story prize. Both parts of the dual 
operation depended on the use of Brecht’s name; so it may in effect only 

: | | 129



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

have been the leftovers that got published under Hauptmann’s. But we 

cannot say definitely, only point to this quite large area of uncertainty and 

indicate the spots where detailed research and clarification are most 

needed. What is sure is that imaginative prose work published under 

Brecht’s name makes any reference to collaborators, nor is there any sign 

that Hauptmann wished this otherwise. In fact she gave the impression 

of positively wanting to remain in the back room. 

Such is my somewhat tentative reading of Hauptmann’s literary 

| role up to 1933. Then with the advent of the Nazis everything changed. 

Not only the Brecht collective but the whole of Weimar culture broke 

apart, leaving her to spend the rest of that year working illegally for the 
KPD and doing what she could to salvage Brecht’s affairs. More than 
once her flat was searched, says Fritz Hofmann’s short biographical 

postscript to her book, though she was lucky in that part of it was sublet 

to Lili Brik and her then husband, a Red Army general on attachment to 

the Reichswehr under the secret agreements of 1922, while Margaret 

Mynatt as a British subject could help to get Brecht’s papers safely away. 

Then at the end of 1933, when she was briefly arrested by the Gestapo, 

she was able to arrange to go to her sister in the middle West of the land 

where their mother had grown up. This was at the beginning of Franklin 

Roosevelt’s New Deal, when the European Left had, started looking 
hopefully to the United States not only for political support but also for | 

further progress in theatre, literature and the other arts. Exactly what 

Hauptmann did in her fifteen-odd years there is by no means clear, 

though Hofmann says she at first did housework and she herself de-— 

scribes (in the essay ‘Als Lehrerin in den USA’) teaching in various 

schools, including a spell at a college for blacks in the South and five | 

years in a big progressive school which she termed ‘comparable with the 

very best of the schools I saw in Germany in the late 1920s’. Though 

never uncritical she evidently felt at home in her maternal country, 

developing a considerable affection for it and identifying with its liberal 

traditions. | | 
In Brecht’s Briefe there is only one letter addressed to her between 

1933 and 1946. For five or six years he virtually abandoned writing short 

stories, while only ‘Als Lehrerin’ and the descriptive ‘Im Greyhound | 

unterwegs in Julia ohne Romeo suggest that she ever tried to keep her 

hand in as a writer. She came to New York in 1935 to help mediate in his 

dealings with Theatre Union over their production of Mother after | 
which she was hoping to visit Borchardt in the USSR, possibly in the | 
hope of working there; he however was about to be deported, and it 

sounds as if the trip fell through. A little later Brecht was trying to get 

130



| John Willett 

her to write on American theatre for Das Wort; but apart from this there 
is no more evidence of her playing any part in his affairs until he had | 

_ made up his mind to leave Scandinavia for good. Then in 1940/41 she | 
swung into action, getting Dieterle and other Hollywood friends to | 

subscribe to the family’s maintenance till Brecht could get a footing in 

California. At that time she was herself at 1626 North Martel Avenue, 

Hollywood, but then moved to Greenwich, Connecticut, where Brecht 

was to find her on his first visit to New York in spring 1943. Thus the 

Arbeitsjournal: | | 

hauptmann lebt mit horst bérensprung [a lawyer] und hat nicht sehr viel zeit 
ubrig, jedoch wiirde sie gern wieder arbeiten 

—at, of course, the only arbezt that counted, his own. Soon she was once _ 

again harnessed up, collaborating marginally on The Duchess of Malfi, — 

supervising the translation of Furcht und Elend des Dritten Reiches by 
Eric Bentley, who was taken aback to see how much authority Brecht | 
gave her (e.g. to rework the ‘Moorsoldaten’ scene), then in 1947 co- 

| writing the film treatment for ‘Der Mantel’ after Gogol, in which Brecht 
hoped to interest Peter Lorre. By then she was married to Paul Dessau, 

who had established himself in Santa Monica in order to collaborate with 

Brecht. He was her second husband, her first/brief marriage to one 
Friedrich Hacke having ended in divorce before 1933. | 

~ Her return to Germany in 1949 was virtually organised for her, for _ 

Brecht not only wanted her on the board of the newly-formed Berliner _ 

Ensemble but also arranged with Peter Suhrkamp, apparently without 

consulting her, that she should be engaged as editor of the resumed 

Versuche series which he started publishing that year, and thereafter of 

all his works. With this she acquired a different, rather remoter role in 

the expanding circle around Brecht, which was already turning into 

something far less tight-knit than the pre-Hitler collective: a mixture of | 

middle-aged matriarchy on the one hand and an apprenticeship system 

on the other. So where once the Versuche used to follow the text of a play 
with the names of the team who wrote it (starting with Brecht’s), from _ 

number 9 on they would ascribe it to Brecht and prefix it with a note 

— giving his Mitarbeiter, a not insignificant distinction. Among these 
Hauptmann herself figured only twice, each time together with the 

young Swiss director Benno Besson: as working on Don Juan and. 

Pauken und Trompeten, which were the two last Berliner Ensemble _ | 

adaptations to appear under Brecht’s name. The second in particular | 

appears to have been conceived very much on Threepenny Opera lines, 

starting with Hauptmann’s translation of another English eighteenth- 
century comedy which she transported forward—, this time so as to 

cae : 131



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

celebrate the American colonies’ independence— while Brecht supplied 
a number of songs to be set in Weill-like style by Rudolf Wagner-Regeny. 
Among these was the ‘Lied der Kompanie’ with its Kiplingesque refer- 
ences to military pursuits in ‘Gaa’, | 

In the winter of 1955/56, which was when I first met her in 

London, Hauptmann was one of the three exceptional women who 
| seemed for better or worse most influential in Brecht’s work and life—a 

life which had not much longer to run. Helene Weigel was the mother of 

his children, the head of his company and the actress associated with his 

greatest roles. Ruth Berlau was the woman whom he had loved, very 

much under the irrational conditions of what his ballad called ‘die 
sexuelle Horigkeit’, from the mid-1930s till around the time of his 

return to Europe, and who since then had become perhaps his out- 

standing personal problem. Hauptmann was the Mitarbeiterin or col- 

laboratrix whose inspiration and judgement lay closest to his own and 
had dovetailed with it most productively. Besides this trio there had also 
been Margarete Steffin, the only woman whose contribution could com- 
pare with Hauptmann’s, and at the same time a beloved mistress and a 

representative of that Communist working class in whose political in- 
| stincts he believed. That all four had loved and been loved by Brecht — 

within the varying frameworks imposed by their own temperaments and 

his—is clear, and now that he was having affairs with younger members 
of the company each of the three survivors was left with something 

different. Weigel with the titular position, the prestige and the material 
advantages; Berlau with a driving sense that he should still be loving her, 
a long history of psychological instability and, alas, a drink habit to which 

| to be driven. But Hauptmann? For Brecht she was still what he had 
termed in a testimonial of 1934 ‘einer der verlasslichsten und tiich- 
tigsten Menschen, die ich kenne’; moreover the problems created by 

_ Berlau had brought her and Weigel (it was said) closer to one another 
than they had ever been before. But how far was she now being taken for 

granted, and how far did she mind? 

I’ve never assumed that any woman who came into Brecht’s orbit 

was instantly to be categorised as one of his ‘mistresses’, and am well 

aware that the two great love affairs of his maturity— with Berlau and 
with Steffin—started circumspectly. Whether or not it was true, as 

Hanns Eisler claimed, that in time he cut his preliminaries down to the 

two words ‘Sag “ja!”’, in neither case, it seems, was a full sexual 

relationship established right away. I did however believe from various 
hints and indications that the charming and reticent 59-year-old whom I 
got to know well in Berlin in 1956, and after Brecht’s death, must have 

been in every sense his principal partner between the start of their work 

132



Jobn Willett 

together and his marriage to Weigel in April 1929. I never asked her 
about this, nor until Klaus Volker reported it in his book did I learn about 
her alleged suicide attempt at the time of the marriage, though neither is | 
without relevance to the story of Happy End. But I was able to see her | 

briefly with Brecht at Buckow and to register the endearing mixture of 
solicitude and decisiveness, of detachment and long familiarity with 
which she approached this shy, considerate yet relentlessly purposeful 
man. And she did on one occasion— some years later, I think— volunteer 
to me that Brecht should not be thought of as an unjust and egotistical 
lover: you knew exactly where you were with him, she said; he would 

make no false promises or exaggerated professions of love; when it was 
all over no bad feeling remained. In this she may have been prompted by 

her awareness of the sympathy which many of us felt for Ruth Berlau, 
whom Brecht’s death had left high and dry on the scrapheap (and she 
herself treated with great consideration). Berlau had expected alot and 
lost not only Brecht but herself. Yet despite what Hauptmann said it is 
difficult to read some of Brecht’s writings to or about Berlau (e.g. the 
Lai-tu stories) without feeling that they have a spurious ring. | 

_ Critics tend to be exceptionally censorious about Brecht, either 
because they resent the power of his writing or because they feel he is a | 

god who has somehow failed them. Part of the all too familiar non- 

literary ‘case’ against him is that he allowed himself to be politically | 

manipulated by severe, more or less fanatical Communist women: 

Weigel, Hauptmann and Steffin. Another, more recently developed in- 

dictment which could be equally demolishing is that he was the male pig : 

par excellence, carelessly exploiting these same women in bed and at the | 
typewriter. Such arguments not only rest on a wilfully selective attitude 

to the evidence but seem on the face of it to contradict one another, 

which Hauptmann’s role in his life in particular is difficult to reconcile 

with either. For she really did choose to sink herself in the collective and 

merge her literary identity with his, and she continued to love the work 

long after she had, to all appearances, ceased in any erotic sense to love 

the man. But what about his role in hers? Was she really as relativistic in 

her attitude to ‘personality’ as the soldiers in Mann ist Mann, or to 

literary property as Brecht himself in his more polemical mood? Was she 

as coldly and detachedly neusachlich as all that? Is it a great pity that she 
never found the time or the concentration—or maybe the necessary 

self-assertiveness—to sit down and write her reminiscences, which 

might have given us a careful, critical account of the whole poetic, 
theatrical and politico-artistic complex we call ‘Brecht’; of the contri- 

bution made to it by herself and other almost faceless collaborators; of 

the human cost or sense of fulfillment which this facelessness involved. 

| 133



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik | 

The signs are that she became slightly less satisfied with her anonymity 

following the establishment of the new, enlarged, state-subsidised Brecht | 
complex centering on the Berliner Ensemble; then still less so after 

Brecht’s death in August 1956. This was when she let it be known, for 

instance, that she had written such minor items as the English-language 

Mahagonny Songs and the biographical note on ‘Das Urbild Baals’; later, 

as I have noted elsewhere, she told Rosemarie Hill (who had come to help 

with her editorial work) that her own share of the work on the plays 

ought to have been made more clear, and now be more fairly rewarded — 

something that Brecht himself had apparently intended, though without 

clear provisions. Feeling ignored (so she told me) by the East German 
theatre historian and even, once Palitzsch and Weber had left, by 

Brecht’s younger followers at the Ensemble, she welcomed foreign visi- 

tors like Bernard Sobel and myself, once saying that we were the only two 

people who were really interested in her experience of the theatre of the 

1920s; she also spent some time helping Keith Hack over his adaptations 

of Der Brotladen and Mann ist Mann. After Brecht’s death she had — 
hoped to resume her own writing—with Guy Fawkes as one promising  ~ 

subject. A few sparse fragments of reminiscence, record and comment 

also began to appear, starting with the extracts from her 1926 diary in the 
Brecht memorial number of Sinn und Form. These too are included in 
Julia ohne Romeo: that is to say three pages ‘Uber Brecht’ on his 
methods of collaboration, written for his sixtieth birthday but not pre- 
viously published; her important interview about the background to Der 

Jasager, published in 1966; five illuminating pages on Brecht’s attitude 
to music, of the same year; an obituary tribute to Erich Engel; and part of 

a so-called “Telefoninterview mit Dorothy Lane’ which traced the history 

of Happy End back to her own short story, describing that play somewhat 

deceptively as ‘eine Art Vorarbeit zu einem Stiick iiber die Heilsarmee’. 

It is on the face of it surprising that more could not have been reproduced 

of the various earlier notes listed in volume 4 of the Bestandsverzeichnis, 

which include quite a bit more of the 1926 diary (starting with an entry 

‘Mit Busoni und einem Freund von ihm. Abends bei Brecht’). Like the far 

more extensive diaries of Margarete Steffin, these seem still to be await- 

ing scholarly study. 

Much the most interesting and impressive of her later writings 

however are two autobiographical pieces attributed to the early 1950s 

which are in the last section of Julia ohne Romeo. These describe 

opposite ends of her more personal experiences and are titled by the 
publishers ‘Gedanken am Sonntagmorgen’— about a lonely weekend in 
East Berlin in autumn 1951—and ‘Leseerlebnisse im Elternhaus’, three 

movingly written pages which would have made a perfect start to the 

134



| | | John Willett. 

reminiscences that she never wrote. As a child it appears that she hated 

having illustrations to the books she read, and tore them out, though she 

herself would draw copiously in the margins. She taught herself to read, 
sitting for preference near a window on the attic stairs. Up in the | 
boxroom she and her sister found and read their parents’ letters—pas- _ 

sionate love-letters, letters about their mother’s adoption in America, 

letters home from their father when he was a student, which they would — 
cite in defence of their student brother —thereby gaining insights which — 
few children are able to get. But the clear, vivid prose soon peters out, as 

it does too in the slightly longer account of her feelings of solitude on one 
of those many Sundays of which ‘manchmal hatte sie gedacht, sie ertrage 
es nicht mehr’. This piece touches on her need to earn money by 

uncongenial translation work, and on an unspecified attempt at suicide 

in the past. | | | 

Friiher war sie sonntags eingeladen gewesen, nun aber schon lange nicht 

mehr. Sie war ja auch kein besonders unterhaltender Gast . . . | 

So she turns to the newspapers, where an article on Brecht reminds her 

of the long hours she spent working with him—longer and laterthanhe 

was nowadays prepared to admit. 

Die Vielfrassszene usw. aus ‘Magahonny’, die Bibelszene aus der ‘Mutter’, 
viele Gedichte—alle wurden spat am Abend, manches noch spater ge- 

schrieben. 

Now she has taken to smoking again. As a rule she cooks skilfully, 

reading a recipe ‘wie ein Musiker eine Partitur’; but eating on her own 

‘machte ihr... keinen Spass’. None the less she goes into the cold 

kitchen or when the bell rings and a poor drop-out theology student 

appears, who has been writing a play. And there it breaks off. 

At least those two unfinished pieces tell us more about her than, — | 

being prejudiced like Brecht against ‘das Psychologische’, she was nor- 

| mally prepared to say. And for those of us who, despite occasional 

argument and exasperation, had become very fond of her they are painful 

to read. Painful not only because they communicate her own pains which - 

she so serenely covered up, but also because they bear out what Brecht | 

had said in his ‘Lied tiber die guten Leute’ whose patronising tone she _— 

appeared not to resent: that she could never complete so independent and | 

| personal a piece of writing or, in effect, write her own book. Whether this | 

inability was an act of chronic self-denial unwittingly imposed on her by 

his demands and his assumptions, or the result of some already latent | 

incapacity to value and maintain her own initiatives is at present impos- 

sible to say. It may well remain so. But because it too is relevant to our - 

, 135 /



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

understanding of Brecht’s collective methods, and of the sacrifices in- 
volved in them, the uncertainty has to be stated here. 

I hope that readers will condone my motives for writing so largely 
speculative an account of a still controversial area. I wish I had known 
the right questions to ask Hauptmann during her lifetime, or even 
known someone else who had actually asked them. ‘Woriiber man nicht 
sprechen kann, dariiber sollte man schweigen’ is a principle which I 
would normally accept, not least when addressing an informed audience, 
who may well be contemptuous of guesswork. This applies particularly 
in the case of so charming and diffident a woman, whose personal 
dealings were marked by a dry wit and an extreme delicacy of feeling: she 
would have found our sort of inquisitiveness painfully intrusive. All the 
same, as we come to learn more and more about the still expanding 
nebula called ‘Brecht’, we see what a vital part of it Hauptmann was in 
one way and another, and how easy it is to get him wrong if we fail to allow 
for her role as writer, communicator and person. What I have done then | 
is to state what I know about that role and its implications, filling this out 
with informed speculation based, if need be, on intangibles and subjec- 
tive impressions. I would have had much more hesitation about doing 
this if it were for a general audience unable to distinguish guesses from 
facts. In the context of the present Yearbook, however, I feel that any | 
discussion of ‘Brecht and women’ would be incomplete without her, and 
that even the most makeshift attempt to treat her achievement as a whole 
may serve as a challenge to scholars to find out more and do the job better. 
Julia ohne Romeo is certainly an inadequate start, but at least it is a 
suggestive one. It ought to provoke far more research than I have been 
able to do myself. 

Note | 

1. Footnote prepared by John Fuegi. The original contract for Happy End, as far as I 

have been able to determine from the Bloch Erben provided an identical three way 

split between Hauptmann, Brecht, and Weill. At the same time Hauptmann and 

Brecht exchanged the following legal memoranda concerning the piece: Haupt- 

mann to Brecht (16/4/29): | 

“Ich habe ein Theaterstiick geschrieben, das unter dem Autoren-Pseudonym 

Dorothy Lane erscheinen wird und zur Auffiihrung am “Theater am Schiff- 

bauerdamm’ in Berlin angenommen ist. Das Werk erscheint im Biihnenvertrieb 

Felix Bloch Erben. Sie haben sich mir gegeniiber verpflichtet, die Gesangstexte 

fiir die fiir dieses Stiick geplanten musikalischen Einlagen (Songs) zu schreiben. 

Den Biihnenvertrieb Felix Bloch Erben [sic] habe ich entsprechend in Kenntnis 

gesetzt und Sie haben von meinem Vertrag mit Felix Bloch Erben Kenntnis 

genommen. Ich meinerseits habe die Firma Felix Bloch Erben davon verstandigt, 

dass Sie sich vorbehalten, die Texte Ihrer Songs fiir den Buchverlag, Kabarett 

usw. gesondert zu verwerten.’ _ 

1360 |



John Willett 

Brecht to Hauptmann (2/5/29): 

“Ich habe mich bereit erklart, fiir das Stuck die Songtexte zu liefern. Die Songs 

darf ich gesondert vom Stiick laut Vertrag mit dem Verlag Felix Bloch Erben fir 

Kabarett usw. verwenden.” 

The play is now being played in Washington, D.C. (May 1984) with no mention in 

any of the publicity of the existence of Elisabeth Hauptmann. As far as I can 

| determine this is now standard practice at least in the English speaking world. 

137



Heinz Uwe Haus. “In Memoriam Asja Lacis”’ 

For Brecht, Piscator, Reich, Weigel, and Feuchtwanger the Latvian revolu- 
tionary, actress, paedagogue, director, and critic was a live witness of the Russian 

Revolution; intermediary of the political, human and artistic changes of those 
years. The stations of her life are closely connected with the axes of both the 

| aesthetic and political developments of the socialist heritage. She was introduced 
to Brecht in Munich in 1924, when he directed Eduard II. Having worked 
together with Russian directors like Meyerhold, Asja Lacis became an important 
collaborator with Brecht. She either worked in her home town of Riga (for 
instance with the “Pursued Theatre’) or in the USSR (with the Latvian National 
Theatre in Moscow) or in the West, especially in Berlin. Together with her 
husband, the theatre critic Bernhard Reich, she published a large number of her 

writings in those years. Quotations from those publications and from various 
interviews that the author conducted with Asja Lacis in the 1970s, make up this 
concise description of her work and the atmosphere of the years in which this 
work was done. The years from 1939 until 1948 are a decisive interruption of this 
work, because Asja Lacis and Bernhard Reich fell victim to Stalin’s purges and 
were imprisoned. Relatively soon, however, this crisis was overcome and already | 
in the 1950s Asja Lacis supported the reception of Brecht’s plays on Latvian 
stages. Her last production was a one-actor-version of Mother Courage by Brecht 
(adapted by Reich) in 1969. Asja Lacis died on November 21, 1979. 

Heinz Uwe Haus. “In Memoriam Asja Lacis.” | 

Die lettische Schauspielerin, Padagogin, Regisseurin, Kritikerin und 
hauptberufliche Revolutionarin war fiir Brecht, Piscator, Reich, Weigel und 

Feuchtwanger Zeugin der russischen Oktoberrevolution, Sendbote des poli- 
tischen, menschlichen und kiinstlerischen Aufbruchs jener Jahre. Ihre Lebens- _ 
stationen sind eng mit den Drehpunkten aesthetischer und kulturpolitischer 
Entwicklung des sozialistischen Erbes verbunden. Sie lernte Bertolt Brecht 1924 
in Miinchen kennen, als dieser dort Eduard II. inszenierte. Aufgrund ihre 
Theaterarbeit mit russischen Regisseuren wie z.B. Meyerhold wurde sie zu einer 
wichtigen Mitarbeiterin fiir Brecht. In stetem Wechsel arbeitete sie im heimat- 
lichen Riga (z.B. am “Verfolgten Theater’’), in der Sowjetunion (am lettischen 
Staatstheater in Moskau) oder im Westen, insbesondere in Berlin. Gemeinsam | 
mit ihrem Mann, dem Theaterkritiker Bernhard Reich, entwickelte sie in diesen 
Jahren eine umfangreiche publizistische Tatigkeit. In kurzen Ausziigen aus 
ihren Veroffentlichungen und aus Gesprachen, die der Autor mit Asja Lacis in 
den 70er Jahren fiihrte, entsteht eine kurze Beschreibung ihrer Arbeit und der 
Stimmung jener Jahre. Einen entscheidenden Einschnitt in diese Arbeit stellen 
die Jahre von 1939 bis 1948 dar, in denen Asja Lacis und Bernhard Reich Opfer 
der Stalinischen Verfolgungen wurden und die sie in Lagern verbrachten. Relativ 
bald schon war diese Zasur tiberwunden und in den 50er Jahren forderte Asja 
Lacis die Brechtrezeption auf lettischen Buhnen. Ihre letzte Inszenierung war 
eine Ein-Personen-Fassung der Mutter Courage und Ibre Kinder von Brecht 
(erarbeitet von Reich) im Jahre 1969. Asja Lacis starb am 21. November 1979. 

138



Heinz Uwe Haus 

Heinz Uwe Haus. “En memoire d’Asja Lacis.” 

Pour Brecht, Piscator, Reich, Weigel et Feuchtwanger, la révolutionnaire 

latvienne, actrice, pedagogue, metteur en scéne et critique était un temoin vivant 
de la révolution russe et un agent des grands changements politiques, artistiques 
et humains de ces années. Les étapes de sa vie sont étroitement liées aux grandes 
lignes de force des développements politiques et esthétiques de mouvement 
socialiste. Elle fut presentée 4 Brecht 4 Munich en 1924, alors qu’il dirigeait 

, Edouard II. Ayant travaillé avec des metteurs en scéne russes tels que Meyerhold, 
Asja Lacis devint un important collaborateur de Brecht. Elle travaillait soit dans | 
sa ville natale de Riga (par exemple avec le “Theatre Poursuivi”) ou en URSS 
(avec le Theatre National Latvien 4 Moscou) ou encore en Europe, spécialement 
4 Berlin. Avec son mari, le critique dramatique Bernhard Reich, elle publia une 
oeuvre importante dans ces années. Des extraits de ces publications et de diverses 
interviews que l’auteur fit d’Asja Lacis dans les années 1970 completent cette 
concise description de son travail et de l’atmosphére de l’époque pendant laquelle 
il fut accompli. Les années 1939 4 1948 constituent une interruption décisive 
dans ce travail, parceque Asja Lacis et son mari furent victimes des purges 
staliniennes et emprisonnés. Cependant, en 1950, Asja Lacis avait surmonte _ 
l’épreuve et contribuait 4 la reception des piéces de Brecht au Théatre Latvien. Sa 
derniére production fut une version pour un seul acteur de Mére Courage de 
Brecht (adapté par Reich) en 1969. Asja Lacis mourut le 21 novembre 1979. 

| 139 |



~



In Memoriam Asja Lacis | 

Heinz-Uwe Haus 

Vor fiinf Jahren, am 21. November 1979, verstarb im Alter von 

88 Jahren in ihrer Heimatstadt Riga Asja Lacis. Die meisten ihrer 

Jugend- und Kampfgefahrten waren schon vor ihr dahingegangen. Wir, 

ihre jiingeren Freunde in Ost und West, erfuhren erst nach Wochen auf 
Umwegen von ihrem Tod. Ein fast extravaganter Umstand, der so recht 

zu ihrem auferordentlichen Lebensweg pafte, wenn er nicht auch die 

objektive Tragik einer ganzen Generation charakterisierte. Asja Lacis’ 

Lebensstationen sind eng mit den Drehpunkten aesthetischer und kultur- 

politischer Entwicklung des sozialistischen Erbes verbunden. Die let- 
tische Revolutionarin, Schauspielerin, Padagogin, Regisseurin und 

_ Kritikerin war fiir Brecht, Piscator, Reich, Weigel und Feuchtwanger 

Zeugin der russischen Oktoberrevolution, Sendbote des politischen und 
kiinstlerischen Aufbruchs jener Jahre. Im Riickblick auf diese Zeit 

schrieb Asja Lacis 1970: 

Als ich die ersten Aufrufe ‘An alle, an alle’, unterzeichnet von Lenin, an den 

Mauern der Hauser las, war ich ganz fiir die Sowjetmacht. Ich wollte ein guter 
Soldat der Revolution sein und unter ihrer Fiihrung das Leben verandern, und 
das Leben veranderte sich ringsum—das Theater drang auf die Strasse vor 
und die Strasse ins Theater.! | 

Einer ihren Kampfgenossen, Walter Benjamin, widmete ihr 1931 sein 
Buch Einbabnstrasse mit folgenden Worten: “diese Strasse heift Asja- 
Lacis-Strafe nach der, die sie als Ingenieur im Auto durchbrochen hat”. 

141



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

Und Brecht lie$ 1949 auf dem beriihmten Piscator-Hanger seines ‘Ber- 
liner Ensemble’ Asja Lacis’ wegen auch eine Inschrift in lettischer | 
Sprache anbringen. 

Als ich ihr und Reich 1970 das erste Mal begegnete, fragte ich sie, 

wie sie zu der geworden ist, als die sie in den Beschreibungen ihrer 
Freunde erscheint: 

Sie fiihlten sich alle verfiihrt von mir—und den Informationen, die ich ihnen 

geben konnte tiber die gesellschaftlichen Experimente in Sowjetrussland. 

Dabei war ich von Beginn an prinzipientreu und umsichtig, sodaf sich meine 
Gefiihle und mein Verstand gegenseitig kontrollierten. Das eine wuchs durch 
das andere. Ich wollte auch immer das Sagen haben. Diesen Klasseninstinkt 
und mein robustes Auf-eigenen-Fiissen-Stehen hab ich wohl von meinem 
Vater. Wir taten vieles von dem, was heute in der Frauenemanzipation dis- 

kutiert und postuliert wird, ohne uns einen Kopf zu machen, ohne Bedenken 
zu haben. Wir lieSen nicht mehr gelten den urspriinglichen Klassenkampf der 
Geschlechter und die wechselseitige Unterdriickung von Mann und Frau. Die 
biirgerliche Heuchelei in den Moralauffassungen, im Sexualleben, in unseren 

intimsten Gefthlen hatte ausgespielt. Die Vision einer neuen, umfassenden 

Freiheit bestimmte unser Handeln. In ‘kommunistischer Ehe’ z.B. haben 

nicht nur Geistesschaffende, Parteiarbeiter und Kiinstler gelebt, sondern sie 
hat auch unter Proletariern ihren Ausdruck gefunden. Alle Bereiche gesell- 
schaftlichen Lebens wurden revolutioniert und neu gewertet. Als die Revolu- 

tion ausbrach, verzichtete ich auf eine iibliche Karriere als Schauspielerin. | 

Schon in Orel entwickelte ich mit Waisen- und kriminalisierten Kindern ein 
“Modell politisch-aesthetischer Erziehung”, das ich spater 1925 in Riga und 
nach meiner Flucht nach Moskau dort 1926/27 unter dem Einflu$ der 
Krupskaja weiterentwickelte. In Deutschland wurde es auf Anregung von 
Johannes R. Becher 1928 als “Programm eines proletarischen Kinder- 
theaters” durch Walter Benjamin formuliert. 

1920/22 baute Asja Lacis im Auftrag der illegalen KP Lettlands ein 
Theaterstudio an der Volksuniversitat Riga auf, das als “Verfolgtes 

Theater” in die revolutionare Theatertradition eingegangen ist. Das 
Repertoire bildeten die jungen Dichter Sowjetrusslands (Gastew, 
Majakowski, Gerassimow) und die revolutionaren Autoren Lettlands 

(Rainis, Laizens, Paegle). Doch bereits nach zwei Jahren musste Asja | 

Lacis emigrieren. Sie ging nach Berlin, das ihr damals als “Schnittpunkt 
der demokratischen und sozialistischen Kulturentwicklung des revolu- 

tiondren Westens” erschien. Die Auffiihrungen von Bernhard Reich am | 
Deutschen Theater Berlin (Der Singende Fisch von Brust), von Karl 

Heinz Martin am Grofen Schauspielhaus (Maschinenstiirmer von 

Toller) und von Jiirgen Fehling an der Volksbiihne (Masse Mensch von 

Toller) beeindruckten sie am starksten: 

142



| Heinz Uwe Haus 

Ich sah deutlicher die verbrecherische Struktur des Kapitals und fafte Sym- 
pathie zu der biirgerlichen Intelligenz, die gegen dieses Leben protestierte. Ich _ 
entdeckte die Kompliziertheit des Klassenkampfes, der durch die Hirne der 

Einzelnen geht, unabhaingig von ihrer Klassenzugehérigkeit. Kunst und 

- Kultur hatte ich bis dahin, wie mir jetzt schien, nur fiir gegen engen ideo- 
logischen Gebrauch benutzt. Konfrontiert mit hochentwickelten und dif- | 
ferenzierten Betrachtungsweisen der Berliner fortschrittlichen Kunstler 
gewann ich Abstand zu meinen eigenen aesthetischen und strategischen | 
Positionen und tiberpriifte meine Erfahrungen an andersartigen Erfordernis- 

sen. Ich lernte unendlich viel und war wie ein Schwamm, der alles in sich 

_ aufsog. | | oe | 

Hier in Berlin lernte sie ihren Mann, den Regisseur und Theater- 

theoretiker Bernhard Reich, kennen. Mit ihm ging sie nach Miinchen. _ 

Dort inszenierte Brecht an den Kammerspielen Eduard II. Asja Lacis 
wurde Assistentin und spielte den jungen Eduard “meines Aussehns | 
wegen’. Sie erinnert sich: 

Schon in Eduard II. war Brecht darauf aus, da’ Haltungen und Grup- 
pierungen die soziale Aussage des Textes unterstiitzten. Er wollte immer die 

, Erganzung durch Theatermittel, wenn sich nur irgendwie die Moglichkeit | 

bot. Er hafte die verkleisternde Psychologie. Weift du, die Einordnung des | 
_ Menschen in die Geschichte zeigt, auch dort, wo er zum Opfer wird, fiir den 

Zuschauer Konstruktives auf. Brecht wollte immer die Entdeckung und ee 
Herstellung der widerspriichlichen Einheit des—wie man im Deutschen so. 

genau sagt —Individuellen und Gesellschaftlichen, so heift es doch bei Marx, 

im jeweils konkreten Raum, in jeweils konkreter Zeit. Das macht doch erst 

unsere Arbeit vielfaltig, reich, entwickelt die Poesie der Charaktere und der | | 

| Vorgange. | | 

1925 fiihrte Asja Lacis ihre Regietatigkeit in Riga weiter. Sie hatte — 
umfassende Erfahrungen gesammelt und entwickelte neue Formen eines 
illegalen politischen Theaters mit den Scharaden, den Ratselspielen. Das | 
waren dokumentarische Szenemontagen, in denen die Zuschauer ‘kon- 

_ fabulierten’: | 

Damit weckten wir die Lust des Kritisierens, des Verandernwollens— 

~ gewissermafen fielen so aesthetischer Genu8 und die Entwicklung neuer | 
humanistischer Standpunkte in den Klassenkampfen zusammen. Das hatten 
wir schon in Orel gespiirt: die Veranderbarkeit des Menschen, der Menschen, 
die sich neue Voraussetzungen ihres Zusammenlebens schaffen. Solche Ein- 
sichten starkten die Widerstandskraft im damaligen biirgerlichen Lettland. 

| Das war ganz ahnlich wie in Deutschland, wo ja auch die November- | 
revolution nicht die sozialistische Umwalzung schaffte. | 

Ihr “Theater beim Club der Gewerkschaften” spielte auch Szenen von oo 

- Toller, Mirabeau und Laizens. Doch schon nach einem Jahr konnte sie | 

| 143



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

sich nur mit Unterstiitzung des sowjetischen Konsuls vor der erneut 
drohenden Verhaftung nach Moskau retten. Bis 1928 arbeitete sie dort 
vor allem wieder mit Kindern im Sokolniki-Park, sie fiihrte die spater 

popularen Sommerspiele und das Kinderkino ein. Die nachsten zwei 

Jahre ihres Lebens verbringt sie wieder in Berlin, diesmal als Filmressort- 
leiterin bei der Handelsvertretung der Sowjetischen Botschaft. Als | 
solche brachte sie die ersten Streifen von Wertow und Schub mit. Sie 

| brach eine Lanze fiir den jungen sowjetischen Film in “speziell ar- 

rangierten Vorstellungen”’. 

Die ‘Gruppe Proletarisches Theater’, deren Mitglied ich war, bevollmachtigte 
| mich, Kontakt mit dem ‘Bund proletarisch-revolutionarer Schriftsteller’ auf- 

zunehmen. Die KPD organisierte tberall fiir mich im Reich Auftritts- | 

méglichkeiten. Ich hielt Vortrage tiber die zeitgendssische Sowjetdramatik. 
So wurden erstmalig Namen wie Wischnewskij, Anatoli Glebow, Bill- 

Bjelozerkowskij den deutschen Theaterschaffenden bekannt. Die Diskus- 

sionen zeigten oft, da selbst unter so verschiedenartigen Bedingungen 
ahnliche Ansichten bestanden. Die im Thema enthaltenen verborgenen | 
Widerspriiche sollten herausgearbeitet werden. Wer wollte schon im Aufer- 

lichen stecken bleiben, wenn es mit der neuen Weltanschauung und Denk- 
| weise mdglich war, zu neuer Gestaltung vorzustofen. Das Problem war, daf es 

kaum Klarheit tiber den Charakter dieser Aussagen gab. Jeder spitzte zu— 
und Brecht wollte am kraftigsten schockieren. 

Asja Lacis erzahlt, wie genau sich Brecht bei jedem ihrer Deutschland- 
besuche nach Meyerholds Arbeitsweise erkundigte, wie Brecht bei 
seinem ersten Aufenthalt in der Sowjetunion 1932 auf Proben bei 

Meyerhold hospitierte. 

Beide haben viele Gemeinsamkeiten. Meyerholds “Theorie des Arrange- 

ments’ wurde zur zentralen Technik der Regie des ‘Epischen Theaters’ 

Brechts. Beide wollten, daf’ man Gedanken raumlich auszudriicken—in den 

| Vorgingen zwischen den Figuren—und somit plastisch auf der Buhne 
sichtbar zu machen hat. Es war der kraftige soziale Bezug in Meyerholds 
Lésungen, der Brecht faszinierte. Meyerhold nahm als einer der ersten unter 
den Theaterleuten entschieden Stellung fiir die Sowjets. Ich habe das auch 
Hildegard Brenner beschrieben. Er suchte Kontakt mit den Arbeitern in den 
Fabriken, mit den Rotarmisten, mit dem Komsomol—und organisierte tiber- 

all Theatergruppen. Demonstrativ trug er Rotarmistenuniform. Seine Petro- 

grader Inszenierung der Eroberung des Winterpalais gab das Vorbild fiir jene 
berithmte Masseninszenierung unter freiem Himmel, wo Tausende mit- 
wirkten und Zehntausende zuschauten. Seine Inszenierungen revolutionarer 
Stiicke wie Mysterium Buffo, Die Erde Baumt sich, Trust D.E.,u.a.brachten 

jene wichtigen Neuerungen, die bald das Gesicht des neuen sozialistischen 
Theaters unverwechselbar machten. Daf zuallererst ein Stiick auf seine Fabel 
untersucht werden muf, daf das Arrangement eine Moglichkeit zur op- 

144



: Heinz Uwe Haus _ 

tischen Erzahlung der Fabel ist, war fiir beide kein Geheimnis mehr. Brecht 
sah sich bei Meyerhold bestatigt. Die offene revueartige Dramaturgie, die 
Aufhebung der Rampe durch direkte Adressen an das Publikum, das Vorbild 

der Strafenszene fiir das Theater, auch die stilisierte Dekoration waren be- 

wufte Absagen an den biirgerlichen Formenkanon. Er hatte sich als unge- 
| eignet erwiesen, die umfassenden Veranderungen auszudriicken, es wurde an 

vergessene Traditionen angekniipft, um die Augen zu provozieren, die Fahig- 
keit, zu beobachten, auszupragen. Ein solches Sehen, das sich nicht mit der. 

oberflachlichen Faktizitat des Abgebildeten begniigt, sondern nach Wider- 
spriichen und Triebkraften sucht, entspricht den jahrelangen methodischen 
Bestrebungen Meyerholds. Heute sehe ich deutlich, welche Kraft in seinem 
‘bedingten Theater’ und in seiner Philosophie des Arrangements enthalten 
war und mit welch unerschopflicher Phantasie er die theatralischen Aus- 
drucksmittel handhabte. | 

Asja Lacis’ kiinstlerische und kunsttheoretische Prinzipien sind ab- oe 
geleitet aus diesen Erfahrungen eines episch-soziologischen Theaters, 
dem es vor allem auf die Haltung ankam, die die Menschen gegeniiber 

schwer einsehbaren “Jahrhundert-Widerspriichen unter komplizierten 
Klassenkampfbedingungen einnahmen. Der Bruch mit der biirgerlichen _ | 

Kunstpraxis, den Asja Lacis in den Experimenten von Meyerhold, Belyi, 

Tretjakow, Majakowski miterlebt und selbst realisiert hatte, artikulierte 

sich ihrer Erfahrung nach in Deutschland in den Versuchen von Pisca- 
tor, Brecht, Weinert, Wolf und der Agitpropbewegung. 

Die dokumentarische Chronik, wie sie Piscator mit Trotz alledem in Berlin 

am Grofen Schauspielhaus kreiert hatte, wurde zum Vorlaufer vieler szen- 

ischer Initiativen vom Agitprop, die auf der Biihne unter Verwendung doku- 
mentarischen Materials historische Uberblicke boten —beispielsweise in dem 

Kollektivreferat ‘10 Jahre Komintern’ ”.? 

Diesen Zusammenhang bringt Asja Lacis nachdriicklich in Erinnerung, 

als ich mit ihr und Reich die Konzeption eines theatralischen Reports 

iiber die Pariser Commune— fiir eine Auffiihrung im Deutschen Berlin 
—diskutiere. Dem entsprechen auch ihre sehr unterschiedlichen Er- 
fahrungen in den 30er Jahren in der Sowjetunion: 1931/33 arbeitete sie 
mit Piscator an der Verfilmung von Anna Seghers Novelle Aufstand der 
Fischer von St. Barbara, den dieser im Auftrage der Internationalen | 
Arbeiterhilfe in Murmansk und Odessa drehte. Seit 1934 inszenierte 
Asja Lacis insbesondere am Lettischen Staatstheater in Moskau Stiicke 

von Wolf (Bauer Batz, Trojanisches Pferd), Blaumanis (Ugunz), Upits 

(Zingu jeskas uzvara), und Bill-Bjerlozerkowskij. Gemeinsam mit Reich 

-entwickelte sie in diesen Jahren eine umfangreiche publizistische Tatig- 
keit fiir 

145.



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

eine antifaschistische Kulturfront. Ich erinnere mich: im April 35 gab der 
Schriftstellerverband einen Empfang fiir Brecht—er war fast drei Monate in 
der Sowjetunion und entwickelte viele Kontakte und gewann Freunde. Dieser 
Empfang war ein wichtiger Schritt zur Bestatigung, aber die Wirkung war 
nicht einhellig positiv. Dabei hatten wir uns alle Miihe gegeben. Ich erinnere 
mich, da’ Kirsanow seine Ubersetzung der Ballade vom Toten Soldaten \as. 
Einige Mitglieder von Tairows Kammertheater spielten Dialogszenen aus der 
Dreigroschenoper, Lieder und Balladen daraus sang Carola Neher. Dann war 

da auch noch Wieland Herzfelde, der die Bedeutung Brechts in der deutschen 
Dichtung und im Theaterleben erlauterte. Ich schlieflich beschrieb Brechts 

Arbeitsmethode aus eigener Erfahrung und nach meiner Kenntnis— ich hatte 
mich ja in der Zwischenzeit mit seinem Werk und seinen Theorien befasst. 

Die Resonanz unter den Kulturschaffenden war geteilt: Fiir und Wider. 
Schon damals wurden die Fraktionen unverséhnlicher. Die konservativen 
Krafte hatten schon sehr an Boden gewonnen durch die bekannte Entwick- 

lung im Lande, die systematisch wie eine Lahmung in die revolutionaren 

Prozesse eindrang. Brechts Abstraktionen wurden als abstraktes und for- 
malistisches Herangehen diskreditiert. Seine Analysen der Erhellung paften 
nicht in das Konzept der Verdunkelung. Reich gings genauso. Wir glaubten 
lange, zu lange, da’ wir es nur mit Uberresten biirgerlichen Unvermégens, 

mit ‘Kinderkrankheiten’ im Leninschen Sinne zu tun hatten, dabei gab es 

schon einen unversohnlichen Kampf. . 

Unter “januar 39” vermerkt Brecht im Arbeitsjournal: “reich und asja 

Lacis schreiben mir nie mehr..:?’—Fir fast zehn Jahre wird die | 

politische und kinstlerische Arbeit unterbrochen, da beide Opfer der 
Stalinschen Verfolgungen werden. Nach ihrer Entlassung aus dem | 

Lager leitete Asja Lacis 1948/57 das Staatstheater Valmiera in der 

Lettischen SSR als Chefregisseur. Auf meine Frage, wie sie es—vor 

allem bis 1956 als “Nichtrehabilitierte’—fertiggebracht habe, aus 
einem kiinstlerischen und materiell armseligen Provinztheater eine 
fuhrende Buhne Sowjetrusslands zu machen, antwortete mir Asja Lacis 

im Sommer 1974 verschmitzt und nachdenklich: | 

Ich habe die Beschltisse der Partei wértlich genommen. Mit ihnen habe ich 
zuerst argumentiert, dann mit meiner Konzeption. Und welcher Genosse ist 
nicht beim Wort zu nehmen?— 

eine Vorbild-Haltung, die vor allem unter jungen zeitgendssischen 

Theaterschaffenden Sowjetrusslands “aufgehoben” scheint. 

In den 50er Jahren forderte Asja Lacis— zusammen mit Bernhard 

Reich —die Brechtrezeption auf lettischen Buhnen. Auf dem Brecht- 
Dialog 1968 in Berlin berichtete sie dariiber.? Ihre letzte Inszenierung 
war eine Ein-Personen-Fassung der Mutter Courage und ihre Kinder von 
Brecht (erarbeitet von Reich) im Jahre 1969, mit der sie sich 

146



| | : Heinz Uwe Haus | 

gegen eine dogmatische Modell-Auffassung wenden wollte. Die Auffiihrung 
mit Ilga Zwanowa ist in der ganzen Sowjetunion erfolgreich gezeigt worden: 

- von Riga bis zur Akademikerstadt in Sibirien. Uberall wurde ihr bestatigt, daf | 
sie Aktivitat und Perspektive in den Texten und Situationen sichtbar machte | 

und Affekte und Bestrebungen der Figur als soziales Verhalten zu entdecken 
erméglichte. Daf das in der Breite als kiinstlerischer Gewinn beschrieben 
wurde, zeigt einen Fortschritt in der Zuschaukunst, die heute doch eher | 

geschichtliche und dialektische Prozesse im Verhalten des Subjekts konkret 
beobachtet, sucht. | 

In diesem Zusammenhang schrieb sie 1977 kurz und biindig: | 

In Mutter Courage muf die unsinnige Blodheit gezeigt werden, die diese 
Menschen denken, die fiir den Krieg sind. Wir haben gezeigt, dai die Courage 
alles verliert: materiell und personlich und menschlich.* | 

Dieses Notat fiir eine Auffiihrungskonzeption in Weimar blieb ihr letz- 

ter schriftlicher Beitrag fiir eine deutschsprachige Veroffentlichung: ein : 

gutes Vermiachtnis mit allen Ziigen ihres Charakters und ihres Denkens. 

Anmerkungen a | 

Alle nicht gekennzeichneten Zitate sind Ausziige aus Tagebuch-Notizen, die der 

Verfasser in den Jahren 1970, 1972 und 1974 von Gesprachen mit Asja Lacis in Riga 

anfertigte. | . 

1. Asja Lacis, Revolutiondr im Beruf, Minchen, 1971, S. 71. | 

2. Asja Lacis zitiert aus Revolutiondres Theater in Deutschland, Moskau, 1935 

(Russisch) wahrend der Unterhaltung vom 17.08.74. | 

3. Brecht Dialog 1968, (Dokumentation), Henschelverlag Berlin 1968, S. 103/110 

4. Mutter Courage - Arbeitsmaterialien, DNT Weimar 1977, Bd. 2, S.6 

| Weitere Buch-Veréffentlichungen von Asja Lacis sind: Dramaturgie und Theater, 

Riga, 1962 (Lettisch) und Asja Lacis, Riga, 1973 (Lettisch). 

| | | 147



i 

. 

L 

| 
| 

ne |



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Volker Lilienthal. “Actuality and Use of BB’s Tui-criticism.” | 

_ What Brecht analyzes and criticizes in Turandot or the Congress of the 
Whitewashers, his unfinished Tui novel and in his Me-ti book, is updated by Volker 
Lilienthal. In those writings about the Tuis Brecht expresses his disillusionment 
over the fact that the intellectuals of his generation did not resist facism in 
Germany. He accuses them of being henchmen of the ruling class. With reference . 
to Brecht, Lilienthal writes about modern Tuis that are to be found especially in the . 
media. He explains the phenomenon of censorship within the journalists’ heads 
and illustrates it with examples that border almost on corruption. He writes about 
journalists whose privileged, well-to-do position compels them to be their own 
censors and prevents objective critical analysis. It makes no difference whether the 
journalist is working in East or in West Germany. The antecedents of Brecht’s Tuis 
can be found in the works of Balzac and Kleist and their ‘tradition’ goes even _ 
further back. What can be done? Concerning the work in bourgeoise media Brecht 
advocated the concept of redirection: the author in the position of the producer 
furnishes the apparatus with his writings, but not without changing it in the | 
framework of the possible and in the sense of socialism. The increasing interest of 
journalists in trade unions in connection with the struggle for co-partnership in 
the media are seen by the author as actual tendencies towards redirection in the 
sense of Brecht’s concept. 

Volker Lilienthal. “Aktualitat und Nutzen von BBs Tui-Kritik:’ | 

Was Brecht bereits in Tuzandot, dem nicht vollendeten Tui Roman und dem | 
Me-ti Buch der Wendungen analysierte und kritisierte, wird von Volker Lilienthal 
aktualisiert. Brecht klagt in diesen Werken die Intellektuellen (die Tuis) als 
Hand—bzw. Kopflanger der herrschenden Klasse an und dufert so seine Ent-. 
tauschung tiber den ausgebliebenen Widerstand der Intellektuellen seiner Genera- | 
tion gegen den Faschismus in Deutschland. In Anlehnung an Brecht schreibt ‘ 
Lilienthal von den ‘neuen’ Tuis, die in den Medien zu Hause sind. In einer Vielzahl | 
von Beispielen beschreibt er das Phanomen der Schere im Kopf und berichtet von 
Journalisten, deren materiell privilegierte Stellung sie in einer objektiven Be- 
richterstattung oder kritischen Analyse behindert. Es macht dabei wenig Unter- 
schied, ob dieser Journalist westlich oder dstlich der innerdeutschen Grenze 
arbeitet. Es wird ebenfalls deutlich, da’ Vorlaufer von Brechts Tuis in den 
Schriften Balzacs und Kleists zu finden sind und ihre Tradition wohl noch 
bedeutend weiter in die Geschichte zuriickgeht. Was ist zu tun? Hinsichtlich der 
Arbeit in birgerlichen Medien hat Brecht das Konzept der Umfunktionierung 
vertreten: der Autor als Produzent beliefert den Apparat nicht ohne ihn zugleich 
nach Mafgabe des Méglichen und im Sinne des Sozialismus zu verandern. Das 
verstarkte gewerkschaftliche Bewuftsein von Journalisten, verbunden mit dem 
Kampf um Mitbestimmung im Medienbetrieb sieht der Autor als aktuelle Ten- 
denzen, die durchaus als Vorbereitung einer Umfunktionierung im Brechtschen 
Sinne verstanden werden k6nnen. 

Volker Lilienthal. “Actualité et usage de la critique Tui de B. Brecht?” ‘ 

Ce que Bertold Brecht analyse et critique dans Turandot ou le congrés des 
blanchisseurs, son roman inachevé Tui et son livre Me-Ti7 est examiné dans une 
perspective actuelle par Volker Lilienthal. Dans ses écrits sur les Tuis, Brecht 
exprime sa déception devant le fait que les intellectuels de sa génération ne 
résisteérent pas au fascisme allemand. II les accuse d’étre des valets des classes . 

190 |



| | Volker Lilienthal 

dominantes. En se référant a Brecht, Lilienthal écrit a propos des Tuis | 
modernes que !’on trouve dans les médias. II explique le phénoméne de 
l’autocensure dans le journalisme tel qu'il se passe a l’interieur des tétes et | 

c Pillustre avec un exemple qui est proche de la corruption. II parle de 
journalistes dont la position privilégiée et la situation financiére aisée les 
obligent 4 se censurer eux-mémes et empéchent toute analyse critique 
objective. Que le journaliste travaille en Allemagne de |’Est ou de l'Ouest 

ne fait aucune différence. Les précurseurs des Tuis de Brecht peuvent étre 
trouvés dans les oeuvres de Balzac et de Kleist et leur tradition remonte 
encore plus loin dans Histoire. Que peut-on faire? En ce qui concerne 
l’action dans les médias bourgeois, Brecht préconisait le concept de 
redirection: |’auteur dans la position du producteur contribue par ses 
écrits a l'appareil idéologique, mais non sans l’infléchir dans le cadre du 
possible et dans le sens du socialisme. Lintérét croissant des journalistes 
pour les syndicats lié a la lutte pour la participation dans les médias sont 

vus par l’auteur comme des tendances réelles vers la redirection dans le 
sens du concept brechtien. | | 

; . 

| 191 

|



| 

| 

- Ne, 

i 

| 

| | 
| 

| : 
|



Journalisten als Kopflanger— 

 Aktualitat und Nutzen von 

L Bertolt Brechts Tut-Kritik 

Volker Lilienthal | 

| 1. Scharferer Wind im Gattungsgeschaft 
. 

- Die Uberredungskiinste von Journalisten werden gerade in Zeiten 

der Kriegsvorbereitung immer unentbehrlicher. Sie sind es, die den 
Krieg fiihrbar machen sollen auch in den Kopfen derer, die als Kanonen- | 
futter herhalten miissen. Die immer groferen Riistungslasten werden 

- den Volkern mit der behaupteten Aggressivitat des Gegners akzeptabel 
gemacht. Aufriistung wird uns von Journalisten, die den Militars “text- | 
lich dienstbar” (1) sind, als “Nachriistung” verkauft. Alltaglich wird in 
diesen Zeiten der Krieg dadurch salon— und konsensfahig gemacht, daf 
man ihn zur Notwendigkeit erklart. Da mokierte sich z. B. die Welt iiber 

| den ehemaligen Bundesverteidigungsminister Apel, der bei einer Fregat- 
7 teniibergabe in Bremen gehauft beteuert hatte, daf die Ristung ja nur | 

| dem Frieden diene: “Wer sich unnotig entschuldigt, zeigt Schwache”” 
Das aber ist noch harmlos, verglichen mit jenem Aufruf zum Angriffs- 

| krieg, der beim Springer-Kolumnisten Paul C. Martin nach einer er- 
neuten Erhohung des Roholpreises durch die OPEC zu lesen war: “Die 7 
Antwort kann nur lauten: Einmarsch!” (2). Da méchte man mit den | 

folgenden Zeilen aus dem Gedicht “Ode an die Flugzeugtrager” vonF.C. 
Delius antworten: “Verflucht wer das schreibt und wer das wiederholt 
ohne zu erréten/ und wer sich verkauft an die Ministerien fiir Mord und 
fiir Totschlag” (3). 

| 193



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

Auf die scharfer werdenden Verteilungskampfe um den gesell- 
schaftlichen Reichtum antworten die Medien mit der abstrakten Set- 
zung einer Ethik der Entsagung. Eine ideologische Strategie ist das, die 
schon Bertolt Brecht in seinem Stiick Turandot oder Der Kongref der 
Weiffwascher entlarvt hat. Im alten China ist die Baumwolle knapp 2 
geworden. Der Kaiser beruft einen Kongref der Philosophen ein, die 
dariiber beraten sollen, wie dem unruhigen Volk die Misere am besten zu a 

erklaren ist. Die Auftragsdenker lésen das materielle Elend auf in der 
Forderung nach einem neuen Bewuftsein: “Nicht: Wo ist die Baum- | 

wolle? lautet die Frage, sondern: Wo sind die Tugenden? Wo ist die 
| heitere Entsagung hingekommen, die sagenhafte Geduld, mit der das 

chinesische Volk seine ungezahlten Leiden zu ertragen wubte?” (4). Die 

Ideologen wissen auch mit Widerstand fertigzuwerden. Krafte, die sich 
der Forderung, “den Giirtel enger zu schnallen’, widersetzen, die Ge- 

werkschaften z. B., werden mit der Raffinesse der unscheinbaren Rand- | 

bemerkung als verantwortungslos diffamiert. So war z. B. am 19. Juli | 

1982 im ZDF—“heute” iiber die streikenden Beschaftigten des eng- fy 
lischen Gesundheitswesens zu héren: “Statt Kranke zu pflegen, demon- 
strieren sie auf der Strafe”. Wer solcherart den Herrschenden in ihrer 
Machtausiibung mit Worten beispringt, war fir Brecht ein “Tui”. Mit 
diesem Kunstwort, einer verfremdenden Umkehrung des Begriffes 
“Intellektueller” in “tellektuell-in”’, meinte er all die “Weifwascher”’, 

“Schonfarber”, “Ausredner”, “Kopflanger”, “Bemanteler” und “Argu- | 
mentenlieferanten”, deren Geschaft es ist, Herrschaft zu rechtfertigen — 
und die Unterdriickten an ihrer Befreiung zu hindern. Von der Brecht- 
schen Tui-Kritik, wie sie zentral in dem Stiick Turandot, dem Me-ti. 

Buch der Wendungen und dem fragmentarischen “Tui-Roman” dar- ° 
gelegt ist, laft sich tiber Journalisten sehr viel lernen. Was bringt sie 
dazu, im Interesse der Herrschenden zu denken? Brecht gibt Antworten. 
Seine Beschaftigung mit dem Marxismus in den zwanziger und dreifiger 
Jahren wurde zum theoretischen Ausgangspunkt seiner Intellektuellen- 
kritik. Von Marx lernte er, da’ der Uberbau einer Gesellschaftsfor- 

mation der Reflex der 6konomischen Basis ist, daf die in einer , 
Gesellschaft vorfindlichen Bewuftseinsformen (affirmative oder wider- 

sprechende) Reaktionen auf die herrschenden Produktionsverhaltnisse | 
sind: “Die Gedanken der herrschenden Klasse sind in jeder Epoche die 

herrschenden Gedanken, d. h. die Klasse, welche die herrschende 

materielle Macht der Gesellschaft ist, ist zugleich ihre herrschende 
| geistige Macht. Die Klasse, die die Mittel zur materiellen Produktion zu 

ihrer Verfiigung hat, disponiert damit zugleich uber die Mittel zur 
 geistigen Produktion, so daf ihr damit zugleich im Durchschnitt die 
Gedanken derer, denen die Mittel zur geistigen Produktion abgehen, a 

194



| Volker Lilienthal 

| unterworfen sind’(5), | 

Die Rolle der Intelligenz in der Weimarer Republik, welche fiir 
: _ Brecht “das goldene Zeitalter der Tuis” war, wurde fiir den Autor 

ebenfalls zu einer textkonstituierenden Erfahrung. Die biirgerliche 
Republik namlich, der Form nach Demokratie, dem gesellschaftlichen — 

/ Inhalt nach aber Klassenherrschaft, bedurfte zur scheinhaften Uber- 
: windung dieses Widerspruchs der Tuis und ihrer Ideologien. Etwa 1930 

macht Brecht die ersten Aufzeichnungen zu Turandot. Nach einer 
Unterbrechung wird die Arbeit daran im Exil fortgesetzt, das Sttick | 

J erhalt zu Beginn der fiinfziger Jahre eine vorlaufige Endfassung. Zu 
| einem “Tui-Roman” sammelt Brecht Aufzeichnungen von 1931 bisin 

die Mitte der vierziger Jahre; das Werk bleibt Fragment (6). Der Me-z 
schlieflich nimmt seinen Anfang 1934; der Titel Buch der Wendungen 

| taucht zum erstenmal im Mai 1939 auf. Den Hohepunkt tuistischen _ 
Versagens sah Brecht in der Reaktion der Intellektuellen auf die 

| faschistische Machtiibernahme 1933. Anstatt hinzuweisen darauf, daf 

| der Faschismus eine Herrschaftsform der reaktionarsten Teile der Bour- 
| -geoisie war, erwarteten sie tatenlos das schnelle Ende des Terrors, weil er 

geistlos sei: “Samt all ihrem ideologischen Intellektualismus und ihrer 
| ~ generellen Bereitschaft, das Schlimmste zu erwarten, waren die meisten 
. Linksintellektuellen beim Aufstieg des Nationalsozialismus wie vor den 
Of Kopf geschlagen und ratlos, dafiir eine befriedigende Erklarung zu 

liefern. In den friihen Jahren der Hitler-Bewegung waren sie tiberzeugt 
gewesen, daf der Nationalsozialismus, ein so ungeistiges Phanomen, 
kaum eines ernsthaften Studiums wert sei” (7). Da& dieser Idealismus 

katastrophale Folgen hatte, findet sich bei Brecht in wenigen Satzen 

skizziert: “Die Tuis machen sich lustig tiber den unwissenden Hu-th (d. 

i. Hitler, V. L.). Sein Werdegang. Seine 53 000 Sprachschnitzer in 
seinem Buch ‘Wie ich es schafte’. Inzwischen siegt er draufen” (8). Der _ 

Faschismus wird fiir die Tuis zum Trauma, weil selbst ihre relative _ 
Freiheit ihnen nun nicht mehr zugestanden wird. Entweder sie werden 

| verfolgt, miissen fliehen oder sie suchen sich zu arrangieren, was viele 
spater als “innere Emigration” ausgeben werden. Jedenfalls wird der Tui 
im Faschismus tendenziell iiberfliissig, weil 1.) physische Gewalt oder 
deren Androhung teilweise an die Stelle von Ideologie als Produktion 

| von Unterwerfung in der Form der Freiwilligkeit tritt, 2.) weil der 

| weiterhin notwendige Anteil von Ideologie an der Herrschaftssicherung 

“ ob der Gesichertheit der Macht durch die Ausschaltung aller opposi- 
tionellen Krafte nicht mehr raffiniert sein mu’; es geniigen simpelste 
Propagandaformeln. In Turandot sagt die Hitler-Figur Gogher Gogh: 
“Sie mtissen (...) die Frage nach der Baumwolle nicht beantworten, | 

sondern verbieten lassen” (9). Wo die faschistische Herschaft ihren 

| 195



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

Terror nicht mehr durch den schénen Schein der Ideologie zu kaschieren 
versucht, sondern einfach verbietet und droht, besteht kein gesellschaft- 
licher Bedarf mehr an der Arbeitskraft der Tuis. : 

Enttauschend war fiir Brecht, daf die exilierten Intellektuellen | 

keine Einheitsfront gegen den Faschismus zustande brachten. Das eifer- | 
stichtige Gerangel der einzelnen Tui-Fraktionen war vorherrschend. : 
Obwohl doch der Faschismus ihnen ihre “Freiheit” beim Verkauf von | 
Meinungen genommen hatte, lernten die Tuis nicht aus dieser Erfah- 
rung: “Die Tuis unter der Herrschaft des Hu-ih. Teils in der Ver- 
bannung, teils im Reich der Mitte (d. i. das damalige Deutsche Reich, V. ! 
L.). Die Verwirrung der Begriffe ist nunmehr durch den Hu-ih beseitigt. | 
Die Tuis im Inland bauen auf. Die Tuis im Ausland halten immer noch 
krampfhaft an den alten Bergriffen fest, schworen auf die Quelle der 
Ubel und verfluchen die Ubel” (10). Um im US-amerikanischen Exil 
seinen Lebensunterhalt zu verdienen, hat sich Brecht, ohne Erfolg, auch 

als Drehbuchschreiber versucht. In Hollywood hat er die Abhangigkeit | 
vom Markt am eigenen Leibe erfahren. Das Gedicht “Hollywood” lautet: | 
“Jeden Morgen, mein Brot zu verdienen/Gehe ich auf den Markt, wo | 
Liigen gekauft werden./ Hoffnungsvoll/ Reihe ich mich ein zwischen 
die Verkaufer” (11). Da also selbst ein Brecht zeitweise Tui sein konnte | 

und werden mufte, muften zwangslaufig auch die gesellschaftlichen / 
Voraussetzungen andere sein: “Dieses Land zerschlagt mir meinen : 
Tuiroman. Hier kann man den Verkauf der Meinungen nicht enthiillen. 

Er geht nackt herum. Die grofe Komik, die sie zu fiihren meinen und 
gefiihrt werden, die Donquichotterie des Bewuftseins, das vermeint, das | 

gesellschaftliche Sein zu bestimmen—das galt wohl nur fiir Europa” | 

(12). | 

2. Das Denken als Handelsware 

In der Figur des Tui personalisiert Brecht die gesellschaftliche 
Indienstnahme des Intellekts fiir Zwecke der Klassenherrschaft. Diese 
asthetische Konkretisierung der Ideologie-Produktion geht aus von zwei 
Kategorien: a) der dkonomischen und b) der funktionalen, welche die 

spezifische Anwendung von Denkkraft und Formulierungskunst be- 
schreibt. Fiir Brecht ist der Tui der Intellektuelle “dieser Zeit der Markte 

und Waren’. Damit ist im Kern schon die Antwort gegeben auf folgende 
Frage: Warum unterwerfen sich Journalisten der Herrschaft? Wie voll- - 
zieht sich ihre Berufssozialisation zum Ideologen: “Die Kopfarbeiter”, 

lesen wir in Me-tz, “sehen darauf, da ihr Kopf sie ernahrt. Ihr Kopf 

ernahrt sie in unserer Zeit besser, wenn er fiir viele Schadliches aus- 

heckt”. Und weiter: “Gerade um die allerdiimmsten oder unhaltbarsten 

196



| Volker Lilienthal 

Behauptungen oder Einrichtungen zu stiitzen, mietet man kluge Képfe. 
Die kliigsten Képfe bemithen sich nicht um die Erkenntnis der Wahr- 

) heit, sondern um die Erkenntnis, wie Vorteile zu erlangen sind durch die 
Unwahrheit” (13). Wo das Denken als Handelsware dem Gesetz von | 

Angebot und Nachfrage unterworfen ist und sowohl offentlich-recht- 
licher Rundfunk wie privatwirtschaftliche Presse das ideologische 

| Interesse des Gesamtkapitals als Gattungsgeschaft zu vertreten ge- 
| - zwungen sind, wirkt sich fiir den einzelnen Journalisten schon der 

Zwang, seinen Lebensunterhalt zu verdienen, sozialisierend in dem 

| Sinne aus, daf er die Erwartungen der Miachtigen, praktisch: des 
Mediums, fiir das er arbeitet, schon bei der Produktion mitdenkt. Schere 

im Kopf: das ist nur ein Problem fiir die Empfindlichen. Jene aber, die 
| ungeriihrt vom Elend an die Verniinftigkeit des Bestehenden glauben, 
| denken automatisch nach Maf. Und dieses Maf ist das Ma der Herr- 
| schenden. ar - 

3. Blanko-Schecks: die Medien als Gedanken-Strich | 

| : Brechts Intellektuellenkritik ist materialistisch darin, daf sie das 
affirmative Auftragsdenken nicht als individuellen Defekt moralisch 

disqualifiziert, sondern aus dem materiellen Lebenszusammenhang 
erklart. Der Tui ist, da er sein Denken auf dem Markt der Meinungen 
verkaufen muf, gezwungen, den Brotwert seiner Formulierungen zu 

| kalkulieren: so lernt er, den Klassenstandpunkt der Besitzenden zu 

vertreten. In der Szene “Tui-Schule” in Turandot hat Brecht das ver- 
anschaulicht. Der junge Tui Shi Meh muf erklaren, warum Kai Ho, der 
zum Aufstand aufgerufen hat, im Unrecht ist. Der Lehrer Nu Shan | 
bedient dabei eine Strickvorrichtung, an der ein Brotkorb hangt. Der 
Korb wird heruntergelassen, wenn des Tuis Erklarung der Herrschaft 

gefallt (die Belohnung riickt naher ), aber er hebt sich und der Lohn riickt 
also in weite Ferne, wenn die Ideologie ungeniigend ist. Es ist eben dieses 
Prinzip von Lohn und Strafe, das auch den Journalisten gefiigig macht. 
Er namlich wird sich merken, wann er fiir einen Artikel herrschaftliches 

Lob bekam und wann Tadel. Zu den modernen Brotkérben gehéren 
heute zuallererst die vielen Privilegien, die Journalisten geniefen. Selbst 
innerredaktionelle Konflikte werden durch sie ertraglich und verhin- 
dern oppositionelles Handeln. Um ein Beispiel aus der neueren fik- 
tionalen Literatur anzufiihren: in ihrem Roman Flugasche beschreibt 
die Ostberliner Autorin Monika Maron, eigene Erfahrungen ver- 
arbeitend, den Fall der Reporterin Josefa Nadler. Angestellt bei der 
Ostberliner [//ustrierten Woche, gerat Josefa Nadler in Auseinander- 
setzung um ihre Reportage tiber die Industriestadt B. (gemeint ist Bitter- 

197



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

feld), die sie so beschreibt, wie sie von ihren Bewohnern erfahren wird: als 

“schmutzigste Stadt Europas”. Das aber will die Redaktionsleitung nicht 
drucken lassen, denn das sei Wasser auf die Miihlen des Klassenfeindes. | 

Zwat opponiert Josefa—aussichtslos— gegen diese Entscheidung, vor der 
Kundigung als moéglicher Konsequenz aber schreckt sie lange Zeit : 
zurtick. Ihre Kollegin Luise wei warum: “ ‘Aber du willst nicht um vier | 
Uhr friih aufstehen, du willst nicht acht Stunden an eine Maschine 4 

gekettet sein, du willst nicht auf deine tausend Mark verzichten. Du willst 7 

deine Privilegien behalten, und sei es nur das eine: eine Arbeit zu haben, 

die Spaf macht. Hor mal, der Marx hat schon gewuft, warum er auf das : 
Proletariat gesetzt hat und um Himmels willen nicht auf die Intellek- 
tuellen. Du hast eben mehr zu verlieren als deine Ketten. Da ertragt man 
das biSchen Unfreiheit schon, zumindest leichter als den Verlust der 

Privilegien’ ” (14). Daf Verleger fiir gute Lohne von ihren Redakteuren 
stetes Entgegenkommen erwarten konnen, wei auch der Volksmund: 
Wes’ Brot ich ef, des’ Lied ich sing’. Am Beispiel der von der Gruner + | 
Jahr-Verlagspolitik erzwungenen stern —Tendenzwende sieht das so aus: 
“Einkommen geht vor Engagement. Gute Gehilter, Gewinnbeteili- | 

gungsmodelle, giinstige Kredite fiir Haus und Segelboot, Dienstwagen | 
und ahnliche Vergiinstigungen sorgen fiir die Flexibilitat der Schreib- 
krafte” (15). 

Ebenfalls subtil sind die Korruptionsmechanismen, denen Journa- 
listen vor Ort, besonders in der Wirtschaftsberichterstattung ausgesetzt : 
sind. Mit allerhand Zuwendungen versuchen die Public-relation-Abtei- 

-lungen der Konzerne und. Interessengruppen, den Berichterstatter zu 
ihrem verlangerten Arm, zum scheinobjektiven Werbefritzen zu mach- 
en. Da finden Redakteure, geladen zu einer Bilanz-Pressekonferenz von 
Karstadt, auf ihren Platzen nagelneue Taschenrechner vor. Berichtet 
wird auch von Tischtennisplatten, die Kaufhof solchen Journalisten 
zukommen lie’, die wohlwollend tiber das Haus berichtet hatten (16). 

Nicht ohne ist auch die Gewahrung von Rabatten bis zu 50 Prozent, aber 
der Warencharakter des Lohnschreiber-Denkens ist dort am offenbarsten, 

wo industriefreundliche Berichterstattung direkt mit Geld abgegolten 

wird. Zitiert sei hier aus der Studie “Journalisten - Freunde des Hauses” 

des Sozialwissenschaftlers Bernd Grof: “Der direkteste Weg von Korrup- 
tion ist der, Geld anzubieten. So fanden Journalisten anlaflich eines 

Auto-Presse-Treffens 20 Fiinfzig-Mark-Scheine in ihren Hotelzimmern 
vor. Anlaf$lich einer Frankfurter Automobilausstellung lud ein geschafts- 
tichtiger Top-Manager acht Journalisten zu sich ein und mischte jedem . 

von ihnen einen Barscheck unter das Pressematerial. Der Scheck war auf | 
den Namen des jeweiligen Journalisten ausgestellt und—blanko; jeder 
sollte den Wert seiner Gegenleistung selbst einsetzen” (17). 

198



Volker Lilienthal 

. Zwangslaufig mu soviel 6konomische Unfreiheit die Tuis zu 
| “rasenden Verteidigern der puren Fiktion der Freiheit” (Brecht) machen. 

Die Gedankenfreiheit wird ihnen zu Freiheit beim Verkauf der Gedanken | 
als Ware: “Die Waren, welche die Kopfarbeiter zu verkaufen hatten, 

| waren Meinungen und Kenntnisse. Die Freiheit, welche sie anstreben, ist 
| die Freiheit des Wettbewerbs beim Verkaufen von Meinungen und Kennt- : 

: nissen” (18). So miissen sie, wollen sie nicht die Grundlage ihrer eigenen 

Existenz aufkiindigen, auch die Gewerbefreiheit der Kapitalisten ver- 
| teidigen. Die Standpunktlosigkeit hat Brecht als Bedingung effektiven 

| ~ Tui-Denkens erkannt. Darin folgt ihm heute z. B. ein Autor wie F. J. 
Wagner, der den Reporter Jorg Enders in dem Roman Big Story die 
“Meinungslosigkeit”, den “fehlenden Standpunkt” (19) als widernatiir- 

| —- liche Persénlichkeitsverleugnung erfahren laft: “In Nicaragua hatte ein 
| Freiheitskampfer zu ihm gesagt: ‘Reporter sind Sie? Schade? Warum 

schade? ‘Weil Sie wieder weggehen. Unsere Sache ist nicht Ihre Sache. 
Sie beobachten uns nur. .? Dies war der Punkt. Auf welcher Seite steht Le 
man als Reporter?” (20). Wer gesinnungslos ist, kann viele Standpunkte, 

je nach Tagesbedarf einnehmen: daher auch die biirgerliche Forderung 
| - nach dem meinungsabstinenten Reporter. Gut lebt. wer sich von vielen 
| Herren was einfliistern la8t und deren Parolen weitergibt: heute die 

Sicherheit der Atomindustrie loben, morgen Verstandnis fiir die arbeit- 
erfeindliche Politik der Regierung zeigen, iibermorgen eintreten fir 

| “Sicherheit durch Verteidigung”. Nicht mehr viel gemein hat der Tui- 
Journalist auch mit dem journalistischen Ideal: “Diese Herrschaften | 
namlich fragen nicht mehr ‘wer, was, wann, wo, wie, warum und wozu?’ 

und machen sich dann einen Reim darauf, sondern sie fangen mit dem 
Reim an und legen sich die Fakten entsprechend zurecht, und—wie es der | 
Zufall will—reden sie damit immer einem einflufreichen Zeitgenossen | 
nach dem Munde. Das aber ist tédlich fiir den Journalismus, wie wir ihn 

verstehen, ... (21). 

Dieses Ideal jedoch war schon immer mehr Fiktion als Realitat, 
positiv gewendet: mehr eine Berufsutopie. Der moderne Tui, wie ihn 

Brecht formuliert, findet sich schon bei Honoré de Balzac in seinen | 

Verlorenen Illusionen (in drei Teilen 1837, 1839 und 1844 erschienen) 

mit solcher Klarsichtigkeit kritisiert, da’ wir sagen mtissen: Brecht hat 
seinen Balzac sehr genau gelesen. Die Figur des Dichter-Journalisten 
Lucien ist der Tui par exellence. Begabt zwar, hat er doch nicht soviel 

. Riickgrat, Schmeicheleien und Angeboten zu widerstehen, die ihm Reich- 
tum und Prestige versprechen. Schon friih wird ihm geraten, “zugleich 
ein religidéser und ein royalistischer Dichter (zu) sein. Das wird nicht nur 
vorteilhaft sein, sondern auch Ihre Karriere er6ffnen. Opposition und 

Liberalismus vergeben keine Stellungen und Belohnungen. ..” (22). Im 

— 199



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

hektischen Betrieb des Pariser Zeitungsgewerbes wird Lucien lernen, daf | 
die Medien “Bordelle des Geistes” (23) sind. Daf es hier nicht um die 

Wahrheit, sondern um’s Geschdaft geht, kapiert er schnell. Eine Aus- 
nahme ist der Fall, wo er Skrupel hat, das erste Buch eines Freundes | 

ungerechtfertigterweise zu verreifen (wie von ihm gefordert wird): “Sie 
bringen sich um ihren Broterwerb” (24), sagt man ihm, eine Drohung, 

die ihre Wirkung nicht verfehlen wird. Moglich und notwendig wird ) 
diese Unterwiirfigkeit der Denkenden nur in einer Gesellschaft, die auch | 

ihre Zeitungen immer mehr kommerziellen Gesichtspunkten unterord- | 
net. Schon die friihe biirgerliche Gesellschaft, deren kritischer Chronist | 
Balzac ist, hat die Zeitung nicht mehr, “um Meinungen aufzuklaren, 

sondern um ihnen zu schmeicheln” (25), der Zerfall der biirgerlichen 

Offentlichkeit kiindigt sich an, das Ideal des kritischen Rasonnements 
wird obsolet. Wo also die Zeitung, “wie alle Geschafte (.. .) ohne Treu 

und Glauben”’ (26), “ein Laden (ist), wo man dem Publikum Worte in der 

Farbe verkauft, die es will” (27), miissen auch die Journalisten “Handler 

in Worten” (28) sein, die ihre “Schopferkraft fiir den Profit der Ak- 

tiondre”’ (29) verausgaben. In diesem Prozef, der den Journalisten zum 

Kopflanger degradiert, bedarf das Denken nach Maf nur noch selten der 
ausdriicklichen Anweisung von oben. Diejenigen, die erfahren haben, 
daf auf dem Markt der Meinungen Nachfrage nur nach dem Seichten und 
Konformen besteht und deren Verinnerlichung des gesellschaftlichen } 
Wertgefiiges perfekt ist, sind wahrhaft selbstandige Arbeiter: man muf | 
ihnen nicht mehr sagen, was sie schreiben sollen, wie das noch fiir den : 

armen Lohnschreiber Luis da Silva in dem 1936 erschienen Roman 
Angst des Brasilianers Graciliano Ramos zutraf: “Wenn sie (die Spitzen 
der Gesellschaft, V. L.) etwas von mir wollen, werden sie es mich von : 

weitem wissen lassen: einen Zettel schreiben oder die Zeitung anru- 
fen... Ich werde die Miete fiir einen Monat zahlen, wenn ich kann, oder | 

ich werde noch einen Artikel schreiben, wie ich ihn schon hundertmal 

geschrieben habe und immer wieder schreibe, indem ich einfach die 
Worte auswechsle. Die Leute beherrschen mich, ohne ihre Schnauzen zu 
zeigen: sie benutzen das Telefon oder ein Stiickchen Papier” (30). | 

_ 4, Falsche Moral: “Sie handeln—ich liefere die Argumente” (31) 

| In der Legitimation des Bestehenden und der Verschleierung der 
Wahrheit nehmen alle tuistischen Strategien ihren Anfang. Sinn der 
Ideologie ist die Produktion von Unterwerfung in der Form der Freiwillig- 
keit, wie das fiir unser Jahrhundert der Philosoph Althusser formuliert , 
hat. Der Gedanke indes findet sich schon bei Heinrich von Kleist. In | 
dessen ironischem Entwurf eines Lehrbuchs der franzdsischen Jour- 

200



Volker Lilienthal 
| 

nalistik aus dem Jahre 1809 heift es unter § 2: “Die franzdsische 

Journalistik ist die Kunst, das Volk glauben zu machen, was die Regie- . 
rung fiir gut findet” und der § 4 lautet: “Ihr Zweck ist, die Regierung, 
iiber allen Wechsel der Begebenheiten hinaus, sicherzustellen, und die 
Gemiiter, allen Lockungen des Augenblicks zum Trotz, in schweigender 
Unterwiirfigkeit unter das Joch derselben niederzuhalten” (32). 

Der Tui bemiiht sich, ein partikulares Interesse als allgemeines, 
konsensuales auszugeben. So wird der Riistungsprofit zum “nationalen 
Anliegen”. Der Tui beschénigt bestehendes Unrecht und liefert der : 
Macht eine falsche Moral. Was er im Auftrag und Interesse der herr- 
schenden Klasse produziert, ist falsches Bewuftsein. Ein Arbeitsloser z. 
B. soll nicht in der Profitorientierung die Ursache fiir seine “Freisetzung” 
(der Zynismus der Tui-Worte!) suchen, sondern in individuellem Ver- 

sagen. Der gesellschaftliche Widerspruch soll sich in Wohlgefallen auf- 
lésen, statt Geschichtserkenntnis wird Moral gepredigt. Handfeste dko- 
nomische Interessen werden dabei besser nicht genannt. Im “Tui-Roman” 
sagt Brecht von einer Gruppe von Tuis, darunter auch “ein Zeitungs- 
schreiber”, da8 sie “niemals von anderen Ursachen des Krieges als 
geistigen (sprachen). Selbst dem Gegner warfen sie nicht vor, er habe nur 

Petroleum oder Erzlager oder Markte stehlen wollen, kurz seine Ge- 
schafte mit Waffengewalt betrieben, sondern sie redeten nur von seinem 
Eroberungswillen, seiner Barbarei, seiner Lust am Zerstoren. . .” (33). 

Die Tuis sind Idealisten par exellence. Ihre Lehre lautet: Das Be- 
wuftsein bestimmt das Sein, “es ist der Geist, der die Geschicke der 

Volker entscheidet, nicht die Macht” (34). Die Herrschaft einer Klasse 

wird grundsatzlich als die Herrschaft bestimmter Ideen und Prinzipien 
dargestellt. Damit sind sowohl die wirklichen Machthaber in Politik und 
Wirtschaft von unangenehmer Aufmerksamkeit entlastet, als auch die 
Tuis in den Glauben versetzt, sie seien es, die mit ihren Einfallen die 

Geschichte bestimmten, wo sie doch tatsachlich nur die “journalistischen 
Sauhirten” der Herrschenden sind, wie das schon 1883 ein Arbeiter- 

reporter angesichts des Bismarck-Lobes in der biirgerlichen Presse er- _ 
kannte (35). | | | 

«5, Der Autor als Produzent 

Und wenn sich der Journalist als Kritiker versucht? Brecht war in 
dieser Frage skeptisch und glaubte auch hier an das Primat der Okonomie. 
Wenn die Tuis, schreibt er, “z. B. in Zeitungen schrieben, die nicht ihr 
Eigentum waren, schrieben sie gelegentlich auch gegen das Eigentum. Sie 
durften es, solange die Zeitungen dadurch Geld verdienten, also Eigen- 
tum vermehrt wurde” (36). Méglichkeiten zur Veranderung sah Brecht 

201



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

allerdings dort, wo sich der Intellektuelle selbst als Produzent begreift. 
Als Lohnabhangiger erfahrt er so seine Solidaritaét mit dem Proletariat. 
Hinsichtlich der Arbeit in biirgerlichen Medien hat Brecht das Konzept 
der Umfunktionierung vertreten: der Autor als Produzent beliefert den 
Apparat nicht, ohne ihn zugleich nach MafSgabe des Moglichen und im 
Sinne des Sozialismus zu verandern. Bleibt dies aus, darauf hat Walter 
Benjamin hingewiesen (37), konnen revolutionare Inhalte beliebig durch 
repressive Toleranz (Herbert Marcuse) assimiliert werden. Das verstarkte 

gewerkschaftliche Bewuftsein von Journalisten, verbunden mit dem 
Kampf um Mitbestimmung im Medienbetrieb: das sind aktuelle Ten- 
denzen, die durchaus als Vorbereitung einer Umfunktionierung im 
Brechtschen Sinne verstanden werden kénnen. Neues Ideal ist der Anti- 
Tui, nach Brecht ein Weiser und Lehrer. Er tibt das “eingreifende 
Denken”, “das auf Schwierigkeiten folgt und dem Handeln vorausgeht” 
(38). “Warum braucht das Proletariat die Intellektuellen?” hat Brecht 
einmal gefragt und geantwortet: “1.) Um biirgerliche Ideologie zu durch- 
léchern ... 2.) Zum Studium der Krafte, die ‘die Welt bewegen’. Haupt- 
sdchlich in den nichtrevolutionaren Situationen kann eine revolutiondre 
Intelligenz die Revolution in Permanenz halten. 3.) Um die reine Theorie 
weiterzuentwickeln” (39) und immer neue Handlungsanweisungen fiir 
den Befreiungskampf zu geben. Das Denken der Intellektuellen kann vom | 
Warenzwang befreit werden. “Es gibt einen neuen Freiheitsdrang”, heift 
es im Me-t, “und eine neue Freiheitsvorstellung, welche nicht eine 
Freiheit des Wettbewerbs beim Verkauf von Waren im Auge hat, sondern 
eine Freiheit vom Wettbewerb beim Verkauf von Waren” (40). Das ist eine 

Freiheit, die im Sozialismus einzulésen ist. Erst wenn sie verwirklicht ist, 

kann sich das Denken als gesellschaftlich niitzliche Produktivkraft voll i 
entfalten. 

Wenn wir nicht mehr von der Zeitung verachtlich als der “Annon- 
cenplantage” (41) sprechen miissen, wird vielleicht auch der Wunsch des 
Herrn Keuner, “ich will andere Zeitungen” (42), erfiillt sein. Und wo die 

Medienarbeiter ihre Erfahrungen sozialisieren, wo sie “den Hérer als 
Lieferanten organisieren” (43), steht endlich auch die Aufhebung der 

Trennung von Kopf- und Handarbeit auf der Tagesordnung. Die redu- 
zierten Spezialisten werden verschwinden oder, wie Bauer Sen in Turan- 

dot sagt: “Wir werden alle grofe Felder haben und also alle grofe Studien 
betreiben kénnen” (44). , 

Anmerkungen | 

1. Ein Ausdruck, den Ginter Kunert in seinem neuen Aufsatzband zur Literatur 
Diesseits des Erinnerns (Miinchen/Wien 1982, S. 60) auf Goethe anwendet. 

2. Beispiele zitiert bei: Eckart Spoo, Der Faschismus nahrt sich an unserer Angstlich- 
keit, in: die feder 7/1982, S. 23. Zur medialen Kriegsvorbereitung siehe auch: G. 

202 |



| Volker Lilienthal 

Rager und H. J. Janowski iiber Nato-Doppelbeschlu8 und Friedensbewegung in drei 

. Zeitungen (medium 6/1982, S. 27 ff.), Bernt Richter: Wie wir Waffen sprechen 

lassen (medium 7/1982,:S. 21), Henrich von Nussbaum: What a lovely war! 

(medium 8/1982, S. 4 ff.), Alf Mayer: Hartetests fiir Gansehaut (medium 8/1982, | 

S..8 ff.), Crispin Aubrey: Die Kriegstreiber von der Fleet Street (die feder 11/1982, 

S. 16 ff.), auBerdem den Appell der Bundesvorstaénde von dju und dem Verband 

Deutscher Schriftsteller (VS) an alle Journalisten und Publizisten, zur Rustungs- 

propaganda nicht beizutragen (vgl. die feder 1/1982, S. 2). Wie aus der neuesten und 

ersten systematischen Rechtsstudie zur Nato-“Nachriistung”, welche der Bremer 

Rechtsprofessor Wolfgang Daubler im September unter dem Titel “Stationierung 

und Grundgesetz” ver6dffentlichte, hervorgeht, verstoft der Briisseler Doppel- 

beschluf in entscheidenden Punkten a) gegen das international anerkannte Volker- 

recht (z. B. gegen das Drohungsverbot der UN-Charta), b) gegen das Grundgesetz 

der Bundesrepublik Deutschland (z. B. gegen Art. 26 GG). Journalisten also, die 

weiterhin die militarische Todeslogik publizistisch reproduzieren, tragen bei zur 

Vertuschung von Rechtsbriichen, gegen die Daubler sogar das Rechtsmittel der | 

Verfassungsbeschwerde fiir mdglich halt. | 

3. in: EF. C. Delius, Die unsichtbaren Blitze, Berlin 1981. Hier zitiert nach: links- 

| kurve 3/1981, S. 16. 

4. Turandot, Ausgabe Frankfurt/M. 1969, S. 60. 

5. Karl Marx/Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, in: Marx/Engels, Werke, 

Band 3, Berlin (DDR) 1978, S. 46. | a. 

6. Der “Tui-Roman” war urspriinglich als Satire auf die Mitglieder des Instituts fiir 

Sozialforschung gedacht. Brecht stand Denkern wie Horkheimer, Adorno und 

Pollock, die er spottisch “Frankfurtisten” (nach dem Griindungsort des Instituts) | 

nannte, sehr skeptisch gegenitiber; fiir ihn waren ihre Theorien “nicht-eingreifend” 

(vgl. hierzu naher Klaus Volker: Bertolt Brecht. Eine Biographie, Mtinchen/ Wien 

1976, S. 405 ff.). Obwohl wir die Kritische Theorie—ebenso wie hier Brecht —als | 

| wichtigen Beitrag zur Tradition der Medien-Kritik wirdigten (vgl. meinen Aufsatz 

“K ulturindustrie oder; das Ende der Aufklarung”, in: JPK 2/1982, S. 67 ff.), wollen 

wir doch auch hinweisen auf fragwiirdige Elemente der Institutspolitik. Jiingst hat 

Ulrike Migdal in ihrer Funksendung “Die Horkheimer/Adorno-Legende’” (Produk- 

tion des Deutschlandfunks, gesendet auch im III. NDR-Horfunkprogramm am 7. 

Juli 1982) der zweiten Institutsgeneration um Horkheimer, Adorno und Marcuse 

vorgeworfen, einen “Gedachtnisschwund gesteuert” zu haben. Wahrend namlich in 

| der Anfangsphase des 1923 gegriindeten Instituts dort auch viele Kommunisten 

| arbeiteten, wurde deren Einflu& spatestens in der Exil-Zeit des Instituts durch | 

Horkheimer und Adorno zuriickgedrangt. Ausschlaggebend war dafiir zum Teil die 

Enttauschung tiber die Entwicklung der Sowjetunion; Unverstandnis brachte man 

vor allem dem Hitler-Stalin-Pakt vom 23. August 1939 entgegen. Die Instituts- 

grinder Hermann und Felix Weil hatten es zur Aufgabe des Instituts bestimmt, dem 

“wissenschaftlichen Marxismus eine akademische Heimstatte” zu geben. Demgegen- oe 

iiber soll die Angstlichkeit von Horkheimer und Adorno besonders im US-ameri- 
_kanischen Exil soweit gegangen sein, da$ in den Aufsatzen der Zeitschrift fiir 

Sozialforschung eindeutig marxistische Begrife vermieden oder umschrieben 

werden muf8ten. Man hatte Angst, das Gastrecht zu verlieren, wenn man zeigte, wes’ 

Geistes Kind man war. “Ein volliger Identitatsverlust” jedenfalls war nach Migdal die 

Folge solcher Riicksichtnahmen. Von der antikommunistischen Personalpolitik in 

der Horkheimer/Adorno-Ara ist vor allem die Einfrierung der Beziehungen zu Karl 

Korsch, von dem tibrigens Brecht in seiner Marx-Rezeption sehr viel gelernt hat, und 

zu Ernst Bloch zu nennen (vgl. Silvia Markuns Bloch-Monographie, Reinbeck 1977, 

S. 43). Von halbherzigem Go6nnertum, welches oft Tribute forderte, war auch die 

Beziehung des Instituts zu Walter Benjamin bestimmt (vgl. Werner Fulds Bio- 

graphie Zwischen den Stihlen, Minchen/Wien 1979, S. 244 ff., 252, 265 f.,275 

f.). Fuld, der insbesondere ein vehementer Kritiker der Editionspraxis der Schriften 

Benjamins durch Adorno ist (Unterschlagung kritischer Briefstellen), konstatiert - 

203



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik | 

_ bei Adorno eine “Differenz zwischen der intellektuellen Kihnheit (. ..) und seiner 

privaten Feigheit” (227). Zur Institutsgeschichte siehe auch: Martin Jay, Dialek- 

tische Phantasie. Die Geschichte der Frankfurter Schule und des Instituts fiir 

Sozialforschung, Frankfurt/M. 1976. | 

7. Walter Laqueur, Weimar — Die Kultur der Republik, Frankfurt/M./ Berlin/Wien | 

1977, S. 90. 

8. Tui-Roman, Ausgabe Frankfurt/M. 1973, S. 81. | 

9. ebd., S. 71. | | 

10. ebd., S. 12. | 
11. Die Gedichte in einem Band, Frankfurt/M. 1981, S. 848. Zu “Brechts Miferfolg 

als Hollywood-Filmschreiber” vgl. den gleichnamigen Aufsatz von James K. Lyon in: | 

EKnilli/K. Hickethier/W. D. Litzen, Literatur in den Massenmedien— Demontage | 
von Dichtung? Miinchen/Wien 1976, S. 45 ff. 

12. Brecht 1942, zitiert bei: Volker, a.a.O., S. 405. | 
13. Ausgabe Frankfurt 1979, S. 22 und 34. 

14. Frankfurt/M. 1981, S. 82 f. . 

15. Felix Perelzstein, Meinungs-Einfalt, in: konkret 5/1982, S. 86. 

16. Hans-Bredow-Institut (Hrsg.), Journalisten heute (Dokumentation der Ham- 

burger Medientage 1981), Hamburg 1981, S. 178 (Redebeitrag von Riidiger Nie- 

mann, Hauptgeschaftsfitihrer des BDZV). . | 

17. zitiert nach: die feder 4/1982, S.23. | 
18. Brecht, Me-ti, S. 84. . 

19. Miinchen 1982, S. 201. | 

20. ebd., S. 90. - 
21. Jost Nolte, Eva Kron oder Erkundigungen nach einem Modell, Roman (zitiert 

nach der TB-Ausgabe Frankfurt/M. 1979), S. 146 f. 

22. Balzac, Verlorene Illusionen, dtv-Diinndruckausgabe, Miinchen (2. Auflage) 

1978, S.157. | | 
23. ebd., S. 252. 

24. ebd., S. 492. 

25. ebd., S. 342. 

26. ebd. 
27. ebd. 

28. ebd., S. 406 . | 

29. ebd., S. 345 oa 

30. Ausgabe Frankfurt/M. 1978, S.146 f. 

31. Turandot, S. 13. . 

32. Heinrich von Kleist, Samtliche Werke und Briefe, Band III, Miinchen/Wien 

1982., S. 361. . 

33. ebd., S. 46. 
34. Turandot, S. 40 

35. Wilhelm Metzger, Griindung eines Fachvereins unter dem Sozialistengesetz, Me- 

° tallarbeiter-Zeitung XXVI/37 (1883), abgedruckt in: Friedrich G. Kirbisch 

(Hrsg.), Der Arbeitsmann, er stirbt, verdirbt, wann steht er auf? Sozialreportagen 

1880-1918, Berlin/Bonn 1982, S. 36. 

36. Tui-Roman, S. 7. 

37. vgl. dessen grundlegenden Aufsatz “Der Autor als Produzent, in: ders., Versuche 
liber Brecht, Frankfurt/M. (4. Auflage) 1975. 

38. Me-ti, S. 31. 

39. Gesammelte Werke, Band 20, Frankfurt/M. 1975, S. 54. 

40. ebd., S. 85. , 
41. Tui-Roman, S. 81. 

42. Brecht, Geschichten vom Herrn Keuner, Ausgabe Frankfurt/M. (10. Auflage) 

1979, S. 78. 

43. Brecht, Radio-Theorie, unter anderem in: D. Prokop (Hrsg.), Massenkommunika- 

tionsforschung 1: Produktion, Frankfurt/M. (4. Auflage) 1976, S. 31 ff. 

204



Volker Lilienthal 

44. S. 100—aus der Sekundarliteratur sei noch hingewiesen auf den instruktiven | 

Argument-Sonderband 11: Brechts Tui-Kritik, hrsg. v. W. F Haug, Berlin 1976. 

Noch ein Lesehinweis: Dieser Aufsatz iiber Brecht erscheint in anderer Fassung | 

auch in der linkskurve — Magazin fiir Kunst und Kultur 4/1982. Unter dem Schwer- 

punktthema Journalismus sind unter anderem Beitrage angekiindigt tiber: Bildbe- 

richterstattung, das Feuilleton der Frankfurter Rundschau, die Situation der Freien 

Mitarbeiter beim WDR und die jiingsten Kiindigungen beim Berliner Tagesspiegel. 

Interessierte wenden sich an den Verlag Neue Zeit, Linkskurve-Vertrieb, Ringstr. 

53, Postfach 43 04, in 2300 Kiel 1. | 

© Volker Lilienthal, 1982 . — 

Abdruck mit Erlaubnis des Autors 

205





| 

Brecht’s Women 

A Synopsis/Proposal 

David Z. Mairowitz | | 

- Brecht’s lifelong obsession with women is the ideal vehicle for a oe 
re-examination of his work, his theory, his biography. This subject has not 
been explored in depth, outside of several literary analyses. These focus on © 
the notable development from women treated as sex objects and revulsion | 

material in Baa/—they are quickly discarded in Bavarian rivers—to the 
image of women as beneficiaries of the revolutionary conscience in Days 
of the Commune. But this political maturation should also be looked at 
alongside the personal habits of a man who, according to Klaus Volker, 
‘changed women like his shirt’. Considering how highly he praised their 
humanity and ‘motherly’ qualities in the later plays, Brecht’s own rela- 
tions with women were hardly exemplary. To show the workings of this 
contradiction is not to reveal the man as a ‘sexist pig’, but to illuminate the - 

| strange interplay of his life and work. 
| The question of Brecht’s women cannot be isolated from his conver- 

sion to Marxism and his belief in the changeability of human nature. 
What is involved here is the entire matter of sexuality in Brecht. The early 
work and life are infused with a rampant eroticism which Brecht as 
Marxist-Leninist later strove to eliminate from his plays. Through the 
early poems and plays, as well as the diaries, runs a brash bisexuality and 

| pleasure principle which is rarely given any critical priority, most likely 
due to Brecht’s own attempt to suppress it later on. Yet, in a post-1960s 

| political context it is precisely this early license and overspill, with its 
_ emphasis on personal gratification and free play of emotion, which seems _ 

the more attractive side of Brecht, perhaps more relevant and contem- 

porary than the idea of a predestined takeover by the working-class. | 

| 207



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

In his own political context, it was clear that Brecht would adopt a 
new and radical theory of emotion in the theatre; this was certainly 
necessary to counteract the strong use of sentimentality by the Nazis. But 
the heavy play of emotions in the early work (and in the poetry through- 
out) suggests that Brecht’s leap to a very stringent form of Marxist- 
Leninism brought with it a great deal of personal suppression; it could 
also be argued that his conversion could only be carried out with an 
acompanying de-emphasis on the earlier erotic priority. 

This change affected Brecht’s life with women, but especially the 
female characters in his plays, as we shall see. What remains more or less 
constant is Brecht’s need to surround himself with women throughout his 
life. His mother plays an important role in the early poems and plays, but it 

is the various ‘collaborators’ he kept by his side all his life who flesh out the 
story: Elisabeth Hauptmann, Margarete Steffin, Ruth Berlau, Helene 
Weigel, and the one who got away, Marieluise Fleisser. Each of these _ 
women, who worked with and influenced Brecht, merits a story in her 

own right. All were lovers as well as co-workers, and for Brecht, the 
distinction never seemed to come easy. 

The story of Brecht’s women is not exclusively sexual. While 
learning his Marxism in Weimar Germany, Brecht would also have been 
aware of a dynamic women’s movement and tradition, both within and 
without the KPD (German Communist Party). The corpse of murdered 
Rosa Luxemburg certainly floats in his songs, but other notable women 

leaders like Klara Zetkin also influenced Brecht’s changing vision of 
women’s roles. There is likewise some evidence that, after his conversion, | 

Brecht’s attitude towards women in his plays reflects changes in KPD 
policy. For example, the Party’s attempt to bring more working-class 
women into the fold is emphasised in Te Mother. Walter Benjamin has 
said of the play: ‘If mothers are revolutionized, there is nothing left to | 
revolutionize.’ This is also Brecht’s attitude and clearly shows arevision __ 
of thought after an endless succession of plays in which the only women 
are whores. | | 

Now begins the transition to the famous female characters: Joan 
Dark, Pelagea Vlassova, Shen Te, Grusha, Mother Courage. This is 

generally viewed as a positive step in Brecht’s maturity and political 
development. It may be that these characters were, in part, suggested by 
the three central women in his life: Steffin, Berlau, Weigel. But while 

these three remain, in varying degrees sexual partners (also his retinue-in- 
exile as he wanders the continents looking for a sanctuary), the figures in 
his plays become deliberately desexed. These characters pay an enormous 
price for their position at the centre of revolutionary experience. No 
longer sex objects, they become objects of political demonstration, strong 

208



| | David Z. Matrowitz 

and often ‘motherly’, in Brecht’s curious use of the term, but with 
suppressed emotional lives and zero erotic presence. These women, pow- 
erful dramatic figures as they may be, can also be said to suffer trom 
Brecht’s theories of the drama, and their lives as women are never fit 

subjects for his plays. This is not to isolate Brecht in this respect, but _ 
simply to show the glaring gap in his otherwise progressive view of 

| humanity. There is no challenge in Brecht to the arrangement of tradi- 

tional sexual roles. 
Towards the end of his life Brecht maintained his own highly- 

developed sexual presence in East Berlin. He writes erotic poetry and 
continues his string of sexual collaborators, many of them young women 
at the Berliner Ensemble, virtually until his death. Some of these ‘widows’ 
are still alive and provide a potential source of first-hand information. 

Brecht is in imminent danger of immortalization. Many of his plays 
are already considered ‘classics’, consigned to the world repertoires as 
finished texts, reproduced ad infinitum as safe audience-filling vehicles. 
Brecht himself was never above ‘amending’ the works of other writers, 
including Sophocles and Shakespeare, to serve a contemporary political 
purpose: ‘Our enjoyment of old plays becomes greater, the more we can 
give ourselves up to the new kind of pleasures better suited to our time.’ 

- Brecht’s entire work and political ethic needs a radical analysis in 
order to delay and divert the otherwise evitable process of canonisation. 
The first and most drastic step is to gently liberate him from the firm grip 
of Leninism. This is in no way to deny the importance of his political 
education or to hold up a self-righteous anti-communism mirror to him as 
some noted Brecht scholars have done. But his ideas cry out to be looked at 
in a contemporary light. And the myth of a predominant proletariat, 
which he believed in and fought for, is, on this side of the 20th Century, a 
partly discredited and mostly out-of-date vision of the political future. 
That the working-class, on its own, is no longer the vanguard of world 
revolution is by no means a new idea; it reached a climax in the 1960s and 
in the work of Herbert Marcuse, for example. But Brecht’s work from 
1930 onward is certainly infused with the traditional Marxist-Leninist 
vision and runs the risk of being locked in its historical context, a fate the 

author would surely have scorned. 7 | 
Brecht expected that his own work would undergo historical revi- 

sion, and that his theories would be subjected to perpetual scrutiny and 
criticism. Now is the time for a post-1960s review, and the question of 
Brecht’s women seems the perfect thread. Just as the Women’s Move- 
ment has become a vital part of the current political opposition, it can also 

shed some light on the male-dominated Marxist-Leninist tradition em- 

braced by Brecht. This is not to limit the argument to a feminist analysis, 

209



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

but to re-think the whole matter of emotion and emphasis (or rather 
de-emphasis) on the personal in Brecht. In a new political atmosphere 
where the personal has become political (rather than suppressed as a 
phenomenon of opposition to authority), a re-examination of Brecht is 
crucial. Such re-thinking is already going on in the German theatre where 
Brecht’s once tremendous influence is receding, especially amongst the 
younger playwrights. Some of these have expressed their preference for 
Horvath or, ironically, for Marieluise Fleisser, also committed writers, but 
with a stronger emotional and personal content. Brecht is being left out in 
the cold. A critical look at his life with women and the role of women in 
the plays can, I believe, help him in the 1980s. 

Brecht’s Women is the subject of various literary critiques and, toa 
limited extent, has haunted some of the numerous biographies. But it has. 
never provided the through-line to any published book, certainly not as 
the mainspring for critical reassessment. This is partly due to limited 
availability of certain biographical and poetical materials. This may also 
have something to do with the understandable reticence of the ‘Brecht 
Industry’ (rivalled only by that of Shakespeare) which has grown up since 
his death. Hero worship (Brecht’s face on porcelain plates), protectionism 
and institutionalisation, primarily in the conservative DDR, have made 
any attempt at keeping Brecht politically relevant a task fraught with 
obstacles; to enter his private life is extremely difficult. For this reason the 
proposed book will be selectively biographical; a full biography of the 
writer probably will not (and perhaps cannot) be written for at least 

. twenty years. This is not to say that material is not available. I believe there 
is a great deal of unpublished biographical material, especially concerning 
the last years in the DDR. This can be obtained chiefly through inter- 
views. 

The book’s thrust is a biographical/critical one, looking at the 
women who share Brecht’s life, from his mother to the last of his Berlin 

| lovers. The focus will be the interplay of biographical and literary mate- 
rial, with a re-emphasis of factors which any book about women suggests: 
the theory of emotions; the critique of nature, the eroticism that works 
throughout the life and poetry, but lies crushed under the dramatic theory 
in the plays. Another area of great concern, one scarcely touched in the 
biographies, is Brecht’s relation with children. This is again difficult 
territory, but no biography can be sound without exploring it. All of this 
comes from an overview of great respect, but not blind reverence for 
Brecht. While recognizing his role in world literature and drama, it seems 
urgent to approach him from a vantage point which permits freshness and 
political relevance, however thorny the path through the forest of his life | 
with women. 

210



The Way Ahead © 

I. Future Fields of Brecht Scholarship 

Michael Morley | : 

Aside from the obvious gaps in Brecht scholarship that need to be 

filled—a more comprehensive collection of the letters both to and from 

Brecht; a decent biography; a German-language equivalent of the Me- 

thuen Poems for those German academics whose geographical and criti- 

cal awareness stops at the Rhine—it seems to me that the recent corres- 

pondence in the T.L.S. provides an unwitting if accurate demonstration of 

the level of much of the critical debate on the topic. How on earth 

correspondents could spend as much time as they did debating Brecht’s | 

notoriously capricious remark “Je unschuldiger sie sind, desto mehr 

verdienen sie erschossen zu werden’, quite baffles me. | | 

I do not wish to sound like an Antipodean echo of His Britannic 
Master’s Voice, but I do find John Willett’s view of the whole question 

more sensible than the position occupied by those who wish to take one 
remark (incautious, yes; stupidly paradoxical, yes; indicative of a callous 
lack of concern for individual fates, perhaps; in keeping with the thoughts 
of an inhuman monster? no) and build out of it an entire personal and 

social philosophy. | 

Yet this is precisely what happens in much critical writing on 
Brecht. How many overblown. articles and top-heavy studies have ap- 
peared over the last years concentrating on isolated and relatively unim- , 

| portant aspects of Brecht’s work which then, by the mysterious processes 
of critical alchemy, are transformed into the real touchstone for any 
evaluation or understanding of his work? And yet we still await a half- 

| . 211



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

way competent and reliable biography which might do for Brecht what, in 
their various ways, Furbank has done for Forster, Crick for Orwell, and 

Carpenter for Auden. Perhaps the problem lies in the fact that the ideal 
biographer of Brecht would need Crick’s grasp of the political and social 
context, Furbank’s feel for the world of his subject, and Carpenter’s ability 
to illuminate both the qualities and flaws of the human being and the 
achievements of the artist with a judicious combination of enthusiasm for 

the latter and clear insight into, yet understanding for, the weaknesses of 
the former. 

Apart from this, the neglected areas which interest me might seem 
both obvious and, in some cases, quite unimportant. In fact my first 

comment might prompt readers to think that Iam indulging in something 

perilously close to Chinese self-criticism: where are the studies of the 

poetry? Still nothing like an overall critical assessment of Brecht’s achieve- 
ment as a poet, nor even sufficient perceptive analyses of individual 
poems, periods or cycles which might take us halfway there. How does 
Brecht’s view of himself as a poet and the role of poetry, grow, change, 
become modified or restricted over the years? Even a study of the first- 

person poems (an enormous number, pace their author’s own observa- 

tion: “dass ich selbst mich fiir privates nicht eben sehr interessiere”) 
would throw more light on this and other questions. 

Much more work is needed on the topic of the relationship between 

music and word in the early poetry in particular (though presumably Fritz 
Hennenberg’s book of the early songs will look at this); and both Brecht- 

ians and Weillists would do well to heed David Drew’s call for reason (at 

the recent Yale Weill Symposium) in the debate where one idol is played 
off against the other. And, to give but one example of an obvious question 
which puzzles me and has not, to my knowledge, yet been asked: precisely 

what happened during 1914 and 1915 which prompted Brecht to drop the 
contemporary manner of the European war poet (albeit somewhat crit- 

ical) and take up the mantle— American-styled and Anglo-Saxon woven 
— of the tough, hard-bitten outsider poet who pits himself and his subjects 
against nineteenth century nature rather than the twentieth century 
destructive forces? I have never found the conventional answer (reaction 

against the war, insight into man’s impermanence, return to traditional 

forms, etc.) all that convincing. Where does the new tone come from? 

How does a fondness for exotic surroundings and traditional forms avoid 
the criticism of escapism and second-hand borrowing from literary 
models? 

The poetry aside, the major need in the area of the theatre is for the 

compilation and publication of the material in Bunge’s archive of Brecht’s 

rehearsal tapes. I assume that John Fuegi will make some use of these in 

212 |



Michael Morley 

his forthcoming study, but before we get yet another lofty treatise on 
“Alienation and Stagecraft” or “Epic Theatre and the Techniques of 
Scene-structuring and Scenic Realisation” (it would sound even more 
kosher in German) I would like to see some sort of gentle persuasion to 

bear on the Brecht heirs so that this vital documentation can be sifted and 
made accessible. For it is clear from the number of extracts already 

available that Brecht’s rehearsal approach is somewhat at odds with the 

rational, patient and sober figure of the director as “primus inter pares” 

propagated by the already published formal discussions. . 
In the area where politics and aesthetics intersect, there is surely 

scope for further studies along the lines of the late Keith Dickson’s 
Towards Utopia—still, in my opinion, one of the best books in English on 

Brecht’s intellectual heritage and development. And here too there is a 
topic for the careful psycho-biographer/political writer. Instead of yet 
another “Brecht and—” (recent candidates, in the shape of figures like _ 
Lessing, Schiller, Schopenhauer(!), leave one dreading the day of “Brecht 
and Proust” or “Brecht and Heidegger”) why not something on Brecht 

and Orwell? Here were two figures representative of styles of radical will 

and thought in the twentieth century. Both were class renegades who 

sought to deny their background and ally themselves with the aims of the 

working class: both responded—in different ways—to the split between 

thought and action, ends and means; both respected language as a func- 

tion of social response and awareness (and hence wrote more clearly and 

forcefully than many of their contemporaries on a range of subjects); both 

admired the language and directness of Kipling and the St. James/Luther | 
Bible; both saw themselves belonging to a tradition which included both oe 
the “plebeian” (Wodehouse, comics, detective stories, popular songs) and | 

the “patrician” (Shakespeare, the Noh Drama, Joyce, Flaubert, Rim- 

baud). Given this surface similarity, Brecht’s brutal, almost hysterical 

comment on Orwell’s death in 1950 has always struck me as odd: a case of 
“there, but for the grace of Marx, go I”. A critic with any feel for the 
political and cultural mood of the thirties in Europe and an understanding 
of the work of both writers, would surely find rewarding material here. 

213





The Way Ahead 

Il. Brecht and Postmodernism | 

Antony Tatlow | | 

There exist various publishers’ series on writers and thinkers who 
are thought to have made significant contributions to modern culture. 
Some of these series have existed for many years. Not one has yet included 
a book on Brecht. Are Camus and Lawrence really more important? It 
would be hard to argue that this was so. There is nevertheless a good | 
reason why that book on Brecht has yet to appear. Nobody is yet in a 
position to write it. And why is this so? Because we are only beginning to 
understand the depth of Brecht’s work and the complexity of its relation- 
ship to our changing world. } 

a Thirty years after his death, the questions of philological scholar- 
ship are more or less settled. It is true that the necessary major edition 1s 
probably still decades away and assembling it will require as much imagina- 
tion as persistance. There is also the further thought that any record must 
somehow include accounts of the efficacy of the work and such a process 
now requires global attention. But if the written record is now more or 
less ascertainable—there will probably be no more major surprises—the 
question of assessing that record is a very different matter. | 

| Yet if we are to believe much that has been written in recent years 
and months, this assessment is pretty well settled. I wish to look briefly at 

some of these arguments because so many beg the essential question | 

concerning the relation of Brecht’s work to the wider paradigm. Fixated 
on much narrower frames, they both misjudge that work and fail to 
appreciate the nature of changes in the containing paradigm. 

215



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

The recent appearance of two trenchantly negative accounts of 
Brecht and his work in the leading American and British literary reviews, 
the New York Review of Books and the Times Literary Supplement, is 
surely symptomatic of a sense that a final reckoning is now due, that the 
time has come to unmask pretensions. Those who follow German lan- 

guage debates will recognise this response, in spite of its “English” 
particularities. We can trace it to the 1978 Frankfurt Symposium at 
which several theatre directors and scholars explained why they felt 
Brecht’s work had outlived its usefulness. The major difference between 
these discussions depends upon their tone. Instead of a relatively dispas- 

sionate analysis, in which one could occasionally detect a sense of sadness 

at the inevitable separation from a respected mentor, the current English 
_ language discussion betrays considerable personal animus. Irritation at 

_ overdependence has been replaced by anger towards the man, expressed 
with that degree of moral fervour often espoused by those having little 

actual or imaginative contact with societies that lack their own puritan 
bourgeois traditions and the ahistorical self-certitude they engendered. I 
do not wish to pursue these matters here, but to turn to what underlies 
most recent criticism, whether or not such criticism amounts to outright 

rejection. | | 

Perhaps I could bring this issue to a deliberately sharpened point by 
asking whether Brecht’s work and our “postmodernist” world are really 
compatible. If many critics are right, then that work is affixed to aban- 
doned categories. It therefore cannot be reread. It is outmoded, unalter- 
ably dated. But the problem may lie in a false affixation. Rereading Brecht 

might involve realising a neglected potential with the capacity not merely 
to relate passively to postmodernist positions but to contribute to their 
formulation. I believe this second alternative offers the more credible 
perspective, though here I merely wish to indicate the direction of likely 
enquiry. 

First we need to recall the criticism. Here we encounter an interest- 

ing divergence of positions between the earliest “English” criticism, if I 

may stay with these slightly arbitrary designations, as formulated by 

Esslin in the late 1950s and the arguments which came to the fore in 
Germany about twenty years later. Esslin and others explained Brecht’s 
turn to Marxist analysis as a necessary compensation for his own funda- 

mental nihilism. Marxism therefore offered Brecht necessary psycho- 

logical strength and this enabled him to produce the later great plays. So 

though it may have been functionally indispensible to Brecht his Marx- 
ism, according to Esslin, was essentially superficial. It failed to constrain 

the underlying perceptive energy and that is why Brecht’s great char- 
acters, Mother Courage, Azdak, Galileo, but also his late poetry, assert an 

216



Antony Tatlow 

indestructible humanity in spite of their author’s public position. Brecht 
may have advocated “totalitarianism” (Esslin) but his creative work belies 

it, vindicating the poet. | | 
_.. The latest advocates of this position judge Brecht more harshly and 

for this there are presumably two main reasons, apart from the individual 
critic’s sense of his own moral worth. Where the whole Marxist project is 
judged to be floundering, it offers less justification for Brecht’s public 
persona and, more importantly, the accumulated evidence, unavailable to 

Esslin, of Brecht’s theoretical writings as well as biographical studies, 
point to a much more serious engagement, even on the political level, with 

Marxism than was heretofore apparent. That is why Brecht as a person is 
more vigorously condemned. At its extreme he is seen as self-serving to 

an intolerable degree, publicly supporting the politically insupportable in 

order to secure his private and artistic goals. Hence the tone of these latest | 

reviews. They dispute Brecht’s stature, not because he lacked ability or 

understanding of human nature or could not incorporate this in his work, 
but because he did not himself practise what he preached. | | 

_ The main distinction between such “English” and German criti- 
cism is that the latter has taken Brecht’s Marxism more seriously. For 
those who reject Marxism, the matter is therefore closed. But the main 

accusation has been that Brecht’s work did not advance sufficiently 
beyond, that it indeed regressed to a variation of Enlightenment aes- 

thetics, steadfastly ignoring the Dialectics of the Enlightenment, that it 
functioned as mere illustration of pre-established facts, as simplification 
of simplifications, disregarding the complexities of human experience, 
that characterisation in the plays remained on an intolerably superficial 
level with a distinct tendency to abandon reality for the realm of fairy-tale. 

| - Such criticism has argued the reverse of the “English” position, 

namely that Brecht followed his public, theoretical criteria only too 

closely, to the detriment of his work. This position itself probably derived 

from a tendency, that seems particularly marked in Germany, to confuse 
the stage and the social world and from Brecht’s popularity with the 

generation of 68 and their subsequent disenchantment. A factor contri- 

| buting to this malaise must be the dogmatically sustained evaluations, — 

best exemplified by Knopf’s Handbuch, which reject anything that de- 
| viates from a prescribed and limiting systematisation of ideas. Heiner | 

Miller has argued that not changing Brecht is to betray his legacy. He is 

correct but is reacting to such distortions. The capacity for change lies in 

the work itself. , | : , , 
Among those who are prepared at least to consider reevaluations 

there remain two major objections which are in fact closely related; these 

objections have also been raised by some feminist criticism whose perspec- 

217



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

tives can sometimes be so illuminating: firstly that Brecht’s work em- 
bodies, as he himself blindly embraced, a productivist, even Stakhanovite, 

ethic that is now totally outmoded, and secondly that too many characters 

in his plays amount to mere allegorisations and are hence deprived of that 
which distinguishes and helps to constitute human experience—the un- 

| conscious. Lacking this necessary psychological depth, the work has | 
insufficient capacity for reinterpretation. It contains no mysteries, every- 

thing is on the surface. Such critics will at most concede that Brecht, as | 

one of them has written, may still have relevance “far abroad, in Copen- 

hagen or Peking”, but in the heartland his days are done. In the Third | 
World his superficialities may still have a certain force, where the uncon- 
scious is a luxury, but elsewhere and when that unconscious functions as. __ 
an instigator of perceptual change, its absence is crippling. Reacting to 
such views, others have attempted to align Brecht with irrationalist 

_ traditions, Nietzsche and Artaud for example. Such realignment can have 
a corrective purpose but cannot be taken too far without jeopardising 

Brecht’s socialist perspectives. 

Brecht’s “productivism” must naturally be understood in terms of 

the exigencies of his period. And so it must be contextualised. But this 

does not merely mean that we are called upon to excuse it on historical 

grounds, such as the need to build a deficient or rebuild a shattered 

economy, for that would simply substantiate the charge that his work | 

belongs to a superceded period. Industrialisation, technological advance, 

has now become a social and political problem and not simply the solution 

to all problems. But contextualisation means recognising that Brecht’s 

productivism is not an abstract capitalism. Productivism does not stand 
for independent technology but for applied human creativity. Since the 

problems change continuously, production of the ideas that enable solu- 

tions must adjust to the changes. It is not permissible to nail Brecht to one 

such solution because some of his works appear to advocate it. Surely the 

point about even Die Erziehung der Hirse is that, far from being an 
illiberal illustration of Stakhanovite self-prostration before the leader, it is 
a call for social creativity and its test is practice. Those who here align 

Brecht with Bacon and the positivist domination of nature forget that 
Bacon’s famous phrase, which Brecht liked to quote, contained a qualifica- 
tion whose force would have been self-evident to any Renaissance scien- 
tist; if you want to “conquer” nature, you must learn to obey it first. His 

praise of production does not involve a constant and mechanical raising of 

the norms but a liberation of human creativity. 

The question of Brecht’s treatment of the unconscious is more 

_ important and of course more complex. It is obvious, and has already been 

| partly proven, that psychoanalytic readings of Brecht are viable. What is 

218



| a Antony Tatlow 

perhaps contestable is how such readings are placed within a wider — 

— socio-cultural paradigm. Functional Freudianism, but also the dyadic 
mother/child patterns whether of the Kleinian variety or such as pro- 
posed by Dinnerstein, and advocated by Lennox, whose quasi-Freudian 
arguments seem dubious to me (in place of the fearful father weencounter | 
the dominant mother whose sexual power terrifies the child) will only 
satisfy those who are content to remain within the structure of their 
categories. A Swiss patriot, for example, has argued that the snow 

metaphor, standing for man’s coldness and inhumanity, can be more 

satisfactorily explained as a traumatic recollection of the mother’s with- - 

drawal of protective warmth. Perhaps we need to move to a more sophis- 

ticated psycho-social analysis of Brecht’s language, along the lines, say, of 
the Deleuze-Guattarian modifications of Lacanian theory. In this context 
it is interesting to note how Colin MacCabe draws on Brecht in his — 

Lacanian reading of Joyce, though Brecht functions in his analysis as a : 

point of reference outside the Lacanian categories. Such psycho-social 

: linguistic analysis should prove more productive than the strictly psycho- 

analytic readings of the early poetry. | 7 
But critics have also largely neglected the evidence that the dra- 

matic work addresses itself specifically to the representation of the uncon- 

scious. In accordance with narrow ideologies, its presence has been 

expressly denied in recent years. Such narrow readings, and in particular 

those which assimilate Brecht to some variation of “Leninist” positivism, 
have blinded their adherents to the texts’ realities and potential dramatic 

realisations. In part, this is the familiar problem of the dominant model, 

but there are other reasons. The means Brecht devised to embody the 
voice of the unconscious are among the most memorable in his theatre. | 
Just two examples must suffice, but they are not exceptional. | 

In the Threepenny Opera Polly is an economic pawn, a function of 
the men. Yet it is she who sings the Pirate Jenny Song, and that song 
would be hard to surpass as an expression of the female unconscious. In 
recent years the Caucasian Chalk Circle has been widely criticised. 
Grusche is thought to illustrate a sort of asexual allegory that appears 
ridiculously idealistic in concept. Though the model may have played its | 
part here, the text shows no evidence for this. A sexless Grusche, on the 

contrary, would make no real sense of it. Yet she also constitutes a passage 

for something more complex than the merely personal and private inter- 

| ests which some feminists accuse Brecht of ignoring. Her songs, and the | 

| words of the Singer who speaks for her when emotion is too great for her 

to speak alone, are an expression of the social unconscious, just as the . 

whole play demonstrates the frustration of those needs in her personal 

life. And the whole play includes that first scene which so many critics 

| | 219



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

still insist on reading in realist terms which is why they dismiss it as 
ridiculous and embarrassing idyll, though it is no more “realistic” than | 

what follows, Azdak’s exceptional opportunity to bring about justice. 

“God help you if it isn’t a garden,” says the old man in response to the 
agronomist’s promise, and that sentence should be restored to the play. 

Mother Courage and the Good Person of Szechuan also demonstrate the 
power of this social unconscious and show how, and at what cost, its 

desires are frustrated in the personal lives of the characters. The innova- 

tions in Brecht’s dramaturgy were devised to show the power of this force. 
Earlier criticism approached Brecht’s work in psycho-biographical 

terms, separating the author’s “public” and “private” personae. We are 

also familiar with the narrowly determinate sociological categorisations 

which preferred to turn the work into a one-dimensional function of 

economic anthropology. It is evident that such readings are still in- 

fluential. 
We now clearly need an approach that will do greater justice to the 

psycho-social complexity in Brecht’s work, recognising the means it 

employs to embody the unconscious and the implications for a revivified 

dramaturgy. Subjectivity is always relational. Postmodernism marks the 

end of a phase of objectivism and will be useful insofar as it heralds the 
| beginning of a period of more thorough, and radical, relational thinking. 

It would be unfortunate if we forgot that Marx’s writings contain one of 
the most adventurous investigations and projections of such relational- 

ism (for Althusser is an aberration), and Brecht’s work constitutes, 

perhaps as nothing else, the traverse of a psycho-social problematic whose 

reality is still only too apparent. Lao Tse does not, as Ash (in the T7mes 

Literary Supplement) believes, contradict Lenin. They are complemen- 

tary and postmodernism should help us understand why this is so. 

220 | |



TR 

Book Reviews. 

Paula Banholzer, So viel wie eine Liebe. Der unbekannte Brecht 

(Miinchen: Universitas, 1981), 240 Seiten. 

Paula Banholzer war Bertolt Brechts Jugendliebe, die er “Bittersweet” oder 
“Bi” nannte und die von ihm einen Sohn hatte, der spater im Zweiten Weltkrieg 
gefallen ist. Ein Erinnerungsbuch diesen Umfangs miifte ja eine Fille von neuen 
Informationen und Details aus Brechts Anfangsperiode bieten, also auch fiir den 
Brechtforscher eine Fundgrube sein. Man sollte jedoch nicht zu viel erwarten: 
weder Umschlag noch Innentitel noch Klappentext lassen erkennen, da’ kaum 
mehr als die Halfte des Buches tatsachlich von “Bi” und Brecht handelt, ja, daf 
nur ganze neunzig Seiten von ihr selber verfa’t sind. Die zweite Halfte bringt 

: dagegen ganz Unerwartetes: ein Interview mit Marianne Zoff, einen Bericht von 
Herbert Greuel iiber das, was Marieluise FleiSer und andere von Brecht gehalten 
haben, und schlieflich eine Erinnerung des Schauspielers Karl Lieffen an den 
Regisseur Brecht des Jahres 1950. | 

Verantwortlich fiir diesen kunterbunten, so irrefiihrend betitelten Band 
sind die Herausgeber Axel Poldner, laut Klappentext “Buchhandler und Litera- 
turagent internationaler Autoren, Verfasser von Sachbiichern und Essays,” und 
Willibald Eser, “Journalist, Film- und TV-Autor.’ Was sie dazu bewogen haben 
mag, in die ‘Brecht-Industrie’ einzusteigen, dariiber kann man nur spekulieren. 
Immerhin haben sie die beiden alten Damen, Paula Banholzer-Grof und Mari- 

anne Zoff-Brecht-Lingen, dazu veranlaft, iiber ihre Beziehungen zu Brecht zu 
sprechen, und dieser Verdienst soll ihnen nicht geschmalert werden. 

Der Band beginnt mit dem Beitrag “Bidi und ich” von Paula Banholzer, 
dem ruhrenden Portrat einer streng katholisch erzogenen Augsburger Arzt- 
tochter, die leidenschaftlich gerne tanzte und deren Vorstellungen von einem 
gutaussehenden Verehrer mit Brechts auferer Erscheinung nicht das Geringste 
gemein hatten. Nur zégernd hatte Frau Banholzer sich entschlossen, ihre Erin- 
nerungen selber aufzuschreiben, doch sie sollten die “Wirklichkeitsnahe” haben, 
“die einfach notwendig ist” (9). Literarische Ambitionen hatte sie nicht, aber | 

| “was hier vielleicht an literarischer Qualitat verlorengeht, wird an unverfalschter 

221



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

Darstellung und Nahe gewonnen” (10). Damit hatte sie recht. Die Schilderung 
ihrer begrenzten Schulmadchenwelt, in der der unerwartete Gru eines Gym- 
nasiasten zum Tagesgesprach in der Schule wird, und in der die Freundinnen 
beim Eislaufen gemeinsame Front machen gegen den hartnackigen, aber so 
hoffnungslos unsportlichen Verehrer—diese Schilderung ist Banholzer zum 
Genrebildchen geraten. Man glaubt es ihr, daf sie monatelang alle Annaherungs- 
versuche des ebenso einfallsreichen wie schiichternen Brecht abwies. “Ich 
kannte Brecht damals noch nicht, sonst hatte ich wissen mitissen, daf ihn nichts 

| von seinem Ziel abbringen konnte” (15). So lief sie sich schlieBlich zu ihrem | 
ersten Spaziergang lberreden und hatte danach keinen tiiberzeugenden Grund, 
weitere abzulehnen. Bald brachte Brecht mit seinen Freunden Otto Bezold und 
Georg Pfanzelt ihr fast jeden Abend ein Standchen, und sie konnte sogar bei ihren 
Eltern ein wohlgefalliges Interesse an diesen Darbietungen beobachten. Trotz- 
dem blieb ihr der “Umgang mit diesem ‘verriickten’ Menschen” strengstens 
verboten und auch spater war ein Schriftsteller fiir eine Arzttochter als Enemann 
indiskutabel. Was hatte er denn an finanzieller Sicherheit zu bieten? 

Wie nachhaltig Paula Banholzer von ihrer Umwelt gepragt worden ist, 
zeigt sich noch heute, nach den Erfahrungen eines langen Lebens, in ihrer 
Wortwahl an einigen Stellen ihrer Erinnerungen. Zum Beispiel, “Brecht trug 
mich auf Handen’ (38) und “Er vergétterte mich so sehr, daf es mir peinlich war” 

(31). Als sie Brecht tiber ihre Schwangerschaft informierte, berichtet sie, 
“machte er mir nicht die geringsten Vorwiirfe,” und auch vor ihrem Vater “nahm 
(er) ‘alle Schuld’ auf sich und betonte immer wieder, daf er und nur er ganz allein 
die Verantwortung trage...’ (43). Spater heiSt es dann: “... gebar ich ihm... 
einen Sohn.” (53) 

Seine Verantwortung zu betonen hatte Brecht tibrigens alle Veranlassung, 
| denn er “war natiirlich nicht vorsichtig, kein bifchen, es hatte der Heiterkeit 

geschadet, es ware undsthetisch gewesen’”—nachzulesen im Brief an Caspar 
Neher vom 22. Juli 1918. Doch nun sorgte er sich um die Folgen und bat Cas, fiir 
ihn zu beten, denn einem Kind stiinde er “fassungslos gegeniiber . . . Dieser 

Skandal ware nicht lohnend, schon weil er zu lange dauern wiirde . . 2” (Brecht 
Briefe, Frankfurt a.M., 1981, S. 49). Andrerseits hat Brecht, als die schwangere 
Bi von ihrem Vater ins Allgau abgeschoben wurde, damit ihre ‘Schande’ der 
Augsburger Gesellschaft verheimlicht werden konnte, alle Kosten ihres Auf- 
enthalts bezahlt und sich eine zeitlang “fast ausschlieflich von Brot und Riiben- 
marmelade (ernahrt), da die nun einmal am billigsten war” (50). , 

Neben Banholzers milieutypischem Vokabular, das konventionelle Halt- 
ungen reflektiert, finden sich aber auch durchaus eigenwillige Reaktionen. Zum 
Beispiel versuchte sie gerade in ihrer intimsten Zeit, Brecht genau zu beo- 
bachten, um dahinterzukommen, warum sie so fasziniert war von einem Mann, 
der gar nicht “ihr Typ” war. Auch kommt sie immer wieder auf Brechts Eifer- 
sucht zu sprechen, die mit zunehmender Intensitét ihrer Beziehung nicht 

- geringer, sondern starker wurde. “Ich war sein pers6nliches Eigentum, und er lief 
mich das durchaus fiihlen’, berichtet sie (39). — 

Wenn Brecht in Minchen war, lief er seine Bi in Augsburg von bewahrten 
Freunden tiberwachen. Sobald die geringsten Anzeichen auf einen ‘Rivalen’ 
deuteten, bestellte Brecht den Betreffenden zu sich und redete so lange auf ihn 
ein, bis der jede Hoffnung auf Paula Banholzer fahren lief. Fiinf der solcherart 
traktierten jungen Manner hat sie spater wiedergesehen und von ihnen erfahren, 
wie nachhaltig Brechts Argumente und Redeweise sie beeindruckt hatten. Es 

222



Book Reviews 

kam auch vor, da Brecht sie selbst mit einer mehrstiindigen Gehirnwasche | 
bedachte, wenn er ein anderweitiges Interesse bei ihr vermutete. “Es gelang ihm 
bei jedem Vortrag dieser Art und Thematik, seine Vorztige so geschickt her- 
auszustellen, daf jeder Rivale auch vor meinem geistigen Auge immer kleiner 
und unbedeutender wurde’ (41) Immer lief es darauf hinaus, daf Brechts Rhe- 
torik sie widerstandslos machte. 

So konnte es nicht ausbleiben, da in Bi der Wunsch aufkam, sich dieser | 

starken Beherrschung zu entziehen. Im Sommer 1921 ging sie als Erzieherin 
nach Niirnberg und tat damit den ersten Schritt in einem mtithsamen Lésungs- 
prozef, der ihr ein jahrelanges Hin und Her zwischen Trennung und Vers6hnung 
und wiederholten Heiratsversprechen bescheren sollte. In Niirnberg merkte sie 
erleichtert, wie Brechts Einfluf nachzulassen begann. Trotzdem brachte sie es 
noch nicht fertig, sich wirklich von ihm zu losen: Sie teilte inm ihre Verlobung | 
mit, worauf er—natiirlich—sofort in Nurnberg auftauchte und so lange auf sie 
einredete, bis sie die Verlobung wieder léste. Er brauchte dazu fiinf Tage. “Heute 
weif ich, da ich nur durch die ungeheure Suggestivkraft, die Brecht auf mich 

_ austibte, etwas tat, was ich gar nicht wollte” (73) Doch war das erst der Anfang. 
Als Marianne Zoff von Brecht schwanger war und im Kreuzfeuer zwischen | 

Brecht und ihrem vorherigen Verehrer stand, wurde Paula Banholzer herbei- 
gerufen. Gemeinsam stellten die beiden Frauen in einem Minchener Café Brecht 

zur Rede und sagten sich von ihm los. Doch am selben Abend noch gelang es 
Brecht, seine Bi wieder vollends auszusdhnen. “Als Héhepunkt der Vers6hnung 
vereinbarten wir einen Hochzeitstermin fiir die allernachste Zeit” (86). Spater | 
lief sie sich mit dem Versprechen vertrosten, da’ Brecht des Kindes wegen | 

Marianne Zoff heiraten, sich sofort wieder scheiden lassen und dann sie, Bi, | 
heiraten wiirde. Geduldig nahm sie ihre Kopie des zu diesem Zweck zwischen 
Brecht und Zoff geschlossenen ‘Vertrags’ in Empfang. 

Als sie die Warterei schlieflich tiber hatte und sich mit einem ‘biirger- 

lichen’ Mann verlobte, setzte Brecht ein letztes Mal seine bewahrte Redege- 
wandtheit ein, um Bi bei der Stange zu halten. Sein Erfolg war aber von kurzer 
Dauer. Kaum war er nach Berlin zurtickgereist, als der verabschiedete Verlobte, 
Hermann Grof, nun seinerseits Paula tagtaglich bearbeitete—so kam sie vom 
Regen in die Traufe! —und schlieSlich miirbe machte. Sie wurde Frau Grof und 
hat diesen Entschluf nie bereut. | | 

Die Jahre mit Brecht—sie “zahlten doppelt und dreifach” (99)— mdchte 
sie nicht missen. Der Leserin scheint es, als zehre Frau Grof noch heute von 

diesen Erinnerungen. Klarer als sie selbst vielleicht, sieht die Leserin auch das | 
Gefalle in diesem Stiick Lebensgeschichte vom Erwachen am Anfang zur Zuriick- | 
nahme am Ende. Das Erwachen: besonders in der gemeinsamen Miinchener 
Zeit, wo Bi die Welt des Theaters und der Kiinstler kennenlernte, wo sie und 

Brecht in rauchigen Kneipen diskutierten und sie sich in Schwabing so heimisch 
fiihlte, als ware sie in diese Welt hineingeboren. Brecht besprach auch mit ihr | 
haufig, woran er gerade arbeitete, und holte ihre Meinung ein. Mit Tromme/n in 
der Nacht hatte er besonders viele Probleme. “Als ich ihm dann einmal einen Tip 

gab, der ihm gut gefiel, erzahlte er sofort seinen Freunden, da8 ich mit ihm 
zusammen das Sttick geschrieben habe, was nattirlich nicht stimmte.” (75) | | 

Dennoch hat Brecht ihr die Buchausgabe gewidmet. | | 
_ Brecht versuchte sich auch als Erzieher. “Er brachte mir bei, mich meiner 

Haut zu wehren, egoistischer zu werden und auch Alteren gegeniiber nicht 
zuruckzustecken. Bis zu einem gewissen Grade gelang ihm das auch.’ (77) Was 

| 223



| Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

Brecht da aufbaute, machte er allerdings durch seine dominierende Haltung 
schnell wieder zunichte. “Ich sagte (Bi) also, sie habe mich nicht mehr lieb, denn 
sie will immer frei sein und nicht mehr gehorchen’, notierte er sich im Friihjahr 
1921 (Tagebiicher, Frankfurt/ Main, 1975, S. 105). Offensichtlich war da in 

Paula Banholzer manches in Bewegung geraten—intellektuell, psychologisch. 
Nur war diese Entwicklung eng mit Brecht verkniipft, und als diese Bindung sich 
lockerte, fliichtete sie in die Sicherheit eines geregelten biirgerlichen Daseins 

. zuruck. Das Leben, das sie an Brechts Seite erwartet hatte, schien ihr nun “eher 
fiir einen Mann als fiir eine Frau wiinschenswert und geeignet” (99). Das war die 
Zurticknahme. 

Der Teil “Bidi und ich” ist sicher der interessanteste und ergiebigste des 
Buches. Das erganzende Gespriach, das die Herausgeber mit Paula Grof gefiihrt 
haben, wiederholt teilweise die bereits von ihr behandelten Punkte, wie das 
Kennenlernen, den ersten Kuf, die erste gemeinsame Nacht—die ganz be- - 
sonders, immer wieder wird nachgefragt. Auch Brechts Eifersucht, die Be- 
gegnung mit Marianne Zoff und andere Dinge kommen nochmals zur Sprache. 

| Was zum ersten Mal erdrtert wird: zum Beispiel, wie gern Brecht mit Taktstock 
und Stehpult aus dem Gedachtnis Musik dirigierte, ferner, daf er Bi haufig 
Bucher empfahl, und daf er sie zur Schauspielerin machen wollte. Und wie stand | 
Brecht zu materiellen Dingen? “Er war von gemafigtem Geiz” (145), aus- 
genommen, was seinen Sohn Frank anging. Alles, was ihn bewegte, behandelte 
Brecht in den Gesprachen, mit denen er Bi stundenlang fesseln konnte, aber 
Politik war nicht dabei. Sie wiifte nicht zu sagen, was seine politische Uber- 
zeugung damals war. “Er war wankelmiitig und ist wohl sein ganzes Leben 
politisch ein unsicherer Mensch geblieben:’ (130). Auf direkte Befragung ist 
Paula Grof nun auch bereit, klar auszusprechen, was in ihren Erinnerungen nur 
umschrieben wird: Brecht hat sie enttauscht, “aber ich hab ihm noch zu seinen 

Lebzeiten vergeben:” (106) Dazu gabe es allerdings noch Fragen. 
Das Gesprach mit der Sangerin Marianne Zoff, Brechts erster Ehefrau und 

Mutter der Tochter Hanne, wurde von W. Eser allein gefiihrt. Sehr schnell wird 
klar, da’ im Leben dieser Frau die Beziehung mit Brecht nicht einsamer Héhe- 
punkt gewesen ist. Sie war in zweiter, offenbar gliicklicher Ehe mit dem Schau- 
spieler Theo Lingen verheiratet. Uber ihre Jahre mit Brecht dufert sich die alte 
Dame offen, souveran und zuweilen ironisch. Zu der ersten Begegnung mit 
Brecht in ihrer Theatergarderobe: “Ich wunderte mich, warum ich ihn noch 
nicht hinausgeworfen hatte, betrachtete ihn dabei aber nicht ohne Faszination, so 
wie man ein exotisches Tier im Zoo bedugt. Der asketische Schadel gefiel mir, 
der schmallippige Mund bewegte sich fortwahrend, die dunklen Knopfaugen 
stachen, seine schmalgliedrigen Pianistenhande gefielen mir. Du spinnst wohl, 
schof es mir durch den Kopf, als ich mich dabei ertappte, diesen schwabelnden 
Eindringling sympathisch zu finden,’ (157f.) Das fuhrt natiirlich zu der Frage, 
was es war, das sie und viele andere Frauen fiir Brecht einnahm. Es war “seine | 

Ungeniertheit, seine selbstsichere Einfachheit, seine natiirliche und unge- 
kiinstelte Spontaneitat, dieses urwtichsige Hinterwaldlerische, das von einem | 
quicklebendigen Geist getragen wurde und unversehens ohne jede Vorwarnung 
einfach auf einen einhieb” (169f.). | 

Fragen nach Intimitaéten, Kosenamen oder ihrer Treue gegentiber Brecht _ 
laft Frau Zoff unbeantwortet, andere Fragen zahlt sie mit gleicher Miinze zu- 7 

_ rtick, etwa so: 

| _W. Eser: Haben Sie Brechts Bude in Miinchen kennengelernt? | 

224 )



Book Reviews 

M. Zoff: Ja, ich hab sie kennengelernt! (169) 
Die Scheidung erfolgte nicht auf Betreiben Brechts, sondern Marianne 

Zoff wiinschte sie— “wegen seiner Weibergeschichten-’ (185) Doch das Fazit der 
mit Brecht verbundenen Jahre: “Brecht war ein genialer Mann. Seine Fehler und 
Schwachen teilt er mit uns allen. Sie sind ihm vergeben,’ (193) 

Fir Brechtforscher und Kenner der Tagebiicher sind die Selbstdarstel- , 
lungen der beiden Frauen eine aufschlufreiche Erginzung zu dem, was Brecht 
iiber sie notierte. Fiir das allgemeine Lesepublikum mag das Zoff-Interview eine 
willkommene Erganzung zu den Zoff-Passagen bei Banholzer sein. Fir das 

nachfolgende Material dagegen ist solch ein Zusammenhang nicht herstellbar. 
Der Beitrag, “Gesprache uber Bert Brecht” von Herbert Greuel, stellt — 

recht unvermittelt— AuSerungen iiber Brecht zusammen, auch Gefiihle ihm 
gegeniiber, von Marieluise Fleifer, George Grosz, Arnolt Bronnen und Herbert 
Ihering, die von den ersten beiden im pers6nlichen Gesprach erfahren, fiir die 
letzten beiden aus Publikationen entnommen sind. Die Kommentare von Grosz, 
Bronnen und Ihering gehéren in das Gebiet der Kultur und Theatergeschichte, 

_ fiihren also sehr weit ab vom Thema des Buches. Noch weiter ins Abseits, um das 
gleich mit zu erledigen, fiihrt der letzte Beitrag, “Der Schauspieler Karl Lieffen 

| iiber den Regisseur Bert Brecht.’ Das ist eine kurze Erinnerung an Brechts 
Courage-Inszenierung vom Jahr 1950, genauer, an Brechts Gesicht und Kleid- . 
ung wahrend der ersten Leseprobe und an’seine Angst wahrend der Premiere, die 
er in einem nahegelegenen Restaurant absa$. Weder das Thema noch die Zeit- 
periode noch das Niveau dieses Textes paft zu den ubrigen Beitragen. 

Bleibt also Marieluise Fleifer — leider nicht im direkten Gesprach, sondern 
in umschreibender Darstellung, die sich mit der Unmittelbarkeit der vorher- 

gehenden Interviews nicht messen kann. Auferdem wurden die zugrunde ge- 
legten Gesprache vor etwa fiinfundzwanzig Jahren geftihrt und sind langst von 
Fleifers eigenen Publikationen tiber Brecht, die Greuél angeregt haben will, 
eingeholt worden. Was nicht heifen soll, da’ damit das Thema Brecht und Fleiver 
erschépft ware. Im Gegenteil, eine umfassende Studie der Schriftstellerin Fleifer 

- einschlie$lich ihrer Beziehung zu Brecht ware dringend notig. Das wenigstens 
macht Greuéls Beitrag kiar, wenn auch nichts sonst. | 

Die Einbeziehung von Marieluise Fleifer verandert aber die Thematik des 
Bandes so weitgehend, daf auch die ersten Teile davon betroffen werden und der 
Titel nun gar nicht mehr stimmt. Zusammen betrachtet, ergeben die Brechtge- 
schichten der drei Frauen eher einen Kommentar zum Thema “Die Frau als 
Sexualobjekt,” und es ist kaum anzunehmen, daf das von den Herausgebern 
beabsichtigt war. Oder sollte das Wort “Liebe” im Titel nichts als ein Ver- . 
kaufskoder sein? | 

| Daf Brecht ein Frauenverschleifer war, ist sattsam bekannt. Traditionell | 
wird dies meistens als “Kavaliersdelikt” abgetan, das einem auferordentlichen 
Mann wie Brecht wenn nicht zustand, so doch seine kreativen Energien be- 
fliigelte. Schuld daran waren ohnehin die allzu erb6tigen Frauen. Das vorliegende 
Buch steht ganz in dieser apologetischen Tradition. Esers Frage an Zoff: “Die 

Damen sollen es Brecht leichtgemacht haben. Warum?” (169) Eser-Poldners 
| Frage an Banholzer: “‘Jungmadchenliebe mit Folgen? Bereuen Sie, wozu Sie 

damals bereit waren?” (106) und “Brecht (muf) Sie sehr geliebt haben . . . Er hat 
iiber zwei Jahre gewartet, bevor er seine verstandlichen Wiinsche anmeldete” 
(123). Greuéls Frage an Fleifer: “Warum schreiben Sie nicht ein Buch tber 

Brecht ...der Ihnen einmal sehr nahe gestanden hat und dem Sie—wie auch 

| 225



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

immer —Ihren Ruhm als Dramatikerin verdanken?” (223) Der Mythos von dem 
grofBen Mann und dem kleinen Madchen kommt am penetrantesten zur Sprache | 
bei Greuél, er spricht von dem “Genie, der sie einmal mit einem Griff in die Héhe 
gezogen hatte und in dessen Flammen sie verbrannte” (202f.) Auch die | 
Typisierung der Frau als irrationales Wesen ist bei ihm am deutlichsten. Das 
lautet dann—in schénstem Deutsch—so: “Die Analyse eines Gegenstandes oder 
von Menschen war ihr eine fremde Welt?’ (224) | | 

In allen Gesprachen— deren Verlauf vom Fragesteller weitgehend gesteuert 
werden kann— werden die Frauen nur in Bezug auf Brecht gesehen und befragt, 
wahrend sie als individuelle Personen nicht das Interesse der Fragenden finden, 
damit auch dem Lesepublikum vorenthalten werden. Das entspricht durchaus 
der Absicht der Herausgeber, wie der Untertitel des Buches, Der unbekannte 

Brecht, deutlich macht. Diese Begrenztheit der Perspektive ist zu bedauern. | 
Insbesondere Paula Banholzer, die uns zunachst in ihrem eigenen Bericht als ; 
Person entgegentritt, hatte man gern anders, tiefer, befragt gesehen. 

Schlie$lich: Wem niitzt das Buch? Der Anlage nach ist es fiir ein all- 
gemeines Publikum bestimmt, das keine Anmerkungen oder Literaturhinweise 
erwartet. Auch diese Leser waren vermutlich mit einem weniger inkongruenten 
Buch besser bedient, also mit einem, das nur die Banholzerteile und das Zoff- 
interview enthielte. Fiir Brechtforscher jedenfalls sind nur diese drei Teile inte- 
ressant. Wenn auch vieles, was hier als “unbekannt” verkauft wird, schon in der 
einschlagigen Literatur nachzulesen ist—etwa bei Frisch/Obermeiers Brecht in 
Augsburg oder Volkers Brechtbiographie—so bleiben doch noch Neuigkeiten 
und Nuancen ubrig, die man gern zur Kenntnis nimmt. Wichtiger ist der | 
Band—trotz der angemerkten Mangel—als ein Buch von und iiber Frauen, das 
weitere Untersuchungen anregen konnte. Ein Buch also, das nicht halt, was es _ 
verspricht, dann aber wiederum halt, was es nicht verspricht. 

Gisela E. Bahr | 
Oxford, Ohio | 

Hans Bunge, Brechts Lai-Tu: Ruth Berlau Erzébit an as yet (June 1984) 

unpublished manuscript. 

For several years now those who are trying to obtain a more complete view 
of the life, times, and work of Bertolt Brecht have expected the imminent 

publication of Hans Bunge’s three hundred pages of Berlau material. But several _ 
: years have now dragged by and still the material has not appeared in book form. 

Publishers have accepted the typescript, paid Dr. Bunge in advance, and have then 
: not proceeded to bring it out as a book. Behind the scenes, various major Brecht 

authorities such as Werner Mittenzwei and Gerhard Seidel have been asked, by 
various Sides in the debate, to evaluate the merits of the work and to say whether 
or not they feel it should be published. The tone of the debate has often become | 
bitter and among the work’s detractors Barbara Schall-Brecht has been par- 
ticularly adamant in declaring that the work should never be published. 

- Readers of the current volume of the Brecht Yearbook have an opportunity oe 
to see part of what all this fuss is about in the extract published here. As readers 

226 : |



7 _ Book Reviews 

will readily see from this quite representative extract the work is often choppy, 
sometimes inexact on details, and it is at times strident, at times more maudlin | | 

than simply tender, the German usage leaves something to be desired, and all 

kinds of things are simply left out. All this is noted by the work’s detractors and all 

of this is conceded by those who argue that the work must be published. Docu- 

mentary materials, so argue those who praise the work, may well be choppy, | 

fragmentary, strident, and maudlin but, this is not necessarily a drawback at all 

with an authentic document but rather may help to validate its authenticity. And 

this constitutes the very heart of Bunge’s dilemma. Yes, of course, he as an 

experienced professional writer could polish the individual segments, could write a 

bridge material to carry us between the material recalled by Berlau in her long 

rambling conversations with Bunge, and of course Bunge could correct her 

incorrect recollections, but that would change the nature of the material itself, a 

| frank self-portrait of Berlau herself and a vision of Brecht and the Brecht circle 
filtered through Berlau’s own consciousness years and years after many of the 
events described and a recollection colored by all the joys and trials of those 

intervening years. The work, as it now stands is correctly labelled: “Ruth Berlau | 

Erzahlt”’ Her narrative is complex, it has gaps, she makes mistakes, but above all 

it is her story and it is not, his story. After years of voluntary silence she looks back 

| over her life and assesses the impact Brecht made on her and she attempts to 
assess the impact she herself made on Brecht. 

The story, which Berlau tells is a powerful and important one. She gives | 

specific details of how things were done within the Brecht circle. How the | 
worker/mistresses related to one another. How life was lived in exile and what 
kind of person Brecht was, and became, first in exile and then back in Berlin. Her - 

story is candid. Where she knows that Brecht wore handmade silk shirts, even if 
he did not want his story to note that fact, her story contains that fact. If Brecht 
wanted to construct a vision of himself as being poor and being close to “the 
workers,” Berlau notes his various cars and his various houses. Where Brecht | 
wishes to simply go on with his life with a new sexual partner and not have the | 
new relationship have an effect on the old “friendship,” Berlau insists on seeing : 
things from the point of view of the person who has been displaced from Brecht’s 
bed and, just as importantly, displaced from the working collective. She tries to 

| show how it feels to learn that Brecht is helping Isot Kilian move out of the home a 

she had shared with Wolfgang Harich in exactly the same way as he had helped 
her, Ruth Berlau, years ago move out of the home she had shared with Robert 
Lund. She sees a formula at work here. She notes that her own involvement with | 
Brecht followed a standard pattern of strong interest, a period of intimacy oe 
combined with work on joint drama projects, and then a period of sexual estrange- 

~ ment where the working arrangement was supposed to go on as though nothing | 
else had changed. As Berlau sees it, the standard arrangement was a cumulative 
one for Brecht. He gained a variety of sexual partners and an ever expanding 
working collective. Viewed from the other side, however, things looked rather 
different: her story was not his story. For her, it was necessary to always be 
available and to remain friendly despite Brecht’s other liaisons. She was not to 
enter other liaisons herself (this view squares incidentally with that of other 
women who were involved with Brecht at different times) but was to be tolerant 
about his other affairs. To not be tolerant was to expose oneself to the charge of | 
“being frigid,” a rather interesting dialectual use of that term. She was to 
definitely come along to America, to leave her own world in Denmark, but once _ 

| 227 :



: 
| 

Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

having arrived in America, she was to not be too visible too much of the time. She 
should be tolerant if he took up with a dancer in Hollywood and should loan him 
her car so that he could conveniently pay visits to the dancer, but, at the same 
time, Berlau should not form her own separate liaisons. It may well be that 
Berlau’s recollections of much of what happened is colored by her own sense of 
disappointment and loss but all in all, I detect no more fictionalization by Berlau 
of her story than Brecht was wont to do in presenting his own stylized story of his 
own life. If we can be tolerant of Brecht’s own view of self, I see no reason 
whatsoever to not look with equal care and tolerance at other views, such as those 
of Berlau, Steffin, Banholzer, Zoff, Hauptmann, Sternberg, etc. etc. 

My own sense is that I would be very comfortable if the Berlau book came 
out just as it now is with its gaps and inconsistencies but I would add that I do 
think that it could be improved by means of a scholarly apparatus attached to the 
book. Many of the supposed facts about the House Unamerican Activities 
Committee need to be commented on in an accurate appendix. She is not always 
accurate about Carola Neher in Russia or on Brecht’s relationship to Auden but 
my suggestion would be to definitely let the inaccuracies remain in the body of the 
text but then clear up the discrepancies by means of footnotes. I believe it is 
important to see what happens to memory after years of lapsed hopes. I believe 

_ this is part of the truth of the self-portrait of Ruth Berlau. It is true that when she 
did the interviews with Bunge that she was often ill, it is true that in her last years 
she was often drunk, but it is also true that a complex history lay behind her being 
in Berlin at all in the last years of Brecht’s life. We can hide such accounts and we 
can polish them up but I wonder what we lose by being truthful about the cost in 
human terms of being part of the Brecht collective. Can we not look candidly at 
the anguish of a Fleisser as she confronts Brecht’s “satanic stare,” or the horror of 
a Hauptmann as Brecht suddenly marries Weigel, or the despair of a Banholzer 
and Zoff as they confront Brecht in Munich, or the pity of the letters (often 
unanswered) of a Steffin ill in France and unable to sleep as she has nightmares of 

Brecht with other women, or the terror and pity of a Berlau, as she dreams her 
pubic hair is on fire and that Weigel in Berlau’s dream casually calls for the fire 
brigade to put it out. And, of course, what of Weigel herself, what of her own life 
as she had to accommodate herself to Brecht’s ever changing sexual partners? 
And what about Barbara Brecht-Schall and the human cost to her as a child of 
changing countries and languages at crucial times in her own development and 

having to accommodate herself to an ever changing household? In this complex 
set of questions, the life of Berlau as perceived by Berlau is a terribly important 
constituent part. I would strongly urge that whoever or whatever is standing in 

the way of the publication of the book be promptly removed. A candid evaluation 
of the life and times of the Brecht circle absolutely requires that we hear and judge 
her story as well as his story. Bunge is to be warmly congratulated for his strong 
and diplomatic persistence in attempting to ensure that Berlau’s voice, after so 
many years of loyal silence should at last be heard. 

John Fuegi | 
College Park, Maryland 

228 |



Book Reviews 

Fritz Hennenberg, Das Grofe Brecht-Liederbuch, Henschelverlag Ber- 

lin/Suhrkamp Verlag Frankfurt a.M. 1983, 3 Bande, 560 Seiten, 

160.-M | | 

1. Ein “Grofes Brecht-Liederbuch’—warum? 
Weil es oft schon ein Kunststiick ist, iiberhaupt Noten zu den Liedern zu 

kriegen. Von Brechts eigenen Melodien sind nur einige in der “Taschenpostille”’ 

abgedruckt—in die Ausgaben der “Gedichte” wurden sie nicht iibernommen. | 

Um an Weills bekannte Stiicke zu kommen, mu man in vier oder fiinf Alben 

nachschlagen. Eisler hat seine Brecht-Lieder in verschiedenen Sammlungen 

verstreut. Von Dessau ist seit langem kaum etwas greifbar. Uberdies sind viele 

Ausgaben unzuverlassig—so fehlt, um nur ein Beispiel zu nennen, bei der 

“Seeraiuberjenny” immer die dritte Strophe! Hier nun, in unserem “Grofen | 

~ Brecht-Liederbuch”, sollen die bekanntesten Brecht-Vertonungen endlich ein- 

mal an einem Ort versammelt sein, und in einer méglichst gesicherten Gestalt. 

—-2. Wieviele Lieder wurden ausgewihlt und welche? 

Brecht ist unendlich oft vertont worden, und selbst ein “grofes” Brecht- 

Liederbuch mit 125 Titeln mu8 sich beschranken. Es wurden nur Lieder von 

Komponisten aufgenommen, die mit Brecht persénlich gearbeitet haben und auf 

seine Ansichten eingestimmt waren. Eine Entdeckung ist der erste musikalische 

Mitarbeiter Brechts, Franz S. Bruinier. Brecht hat ihn Mitte der zwanziger Jahre 

kennengelernt, ihm eigene musikalische Einfalle vorgesungen und aufschreiben 

lassen, gemeinsam mit ihm Lieder komponiert, ihm auch Texte zur selbstandigen 

Vertonung gegeben. Ein interessanter Fund sind Melodien Brechts zur ““See- 

rauberjenny” und zum “Barbara-Song”, die Bruinier notiert hat. Die Zusammen- 

-arbeit dauerte nur kurz; Bruinier starb 1928, erst dreiundzwanzigjahrig. Die 

Klaviersatze zu Brechts Melodien, auch zu denen aus der “Taschenpostille” und _ 

den (hier erstmals ver6ffentlichten) “Liedern zur Klampfe”, schrieb Kurt 

Schwaen. Er steuerte auf Wunsch des Herausgebers auch das Schluflied, “Wohin 

zieht ihr?”, bei. Ubrigens hat noch Paul Dessau die Konzeption des “Grofen 

Brecht-Liederbuchs” mit Interesse verfolgt und eigens einige Klaviersatze dazu 

geschrieben. | | 

3. In welchen Fassungen erscheinen die Lieder? 

7 Die 125 Titel sind fiir Singstimme und Klavier gesetzt. Einige Lieder 

haben eine originale Gitarrenbegleitung, die aber aufs Klavier tbertragen 

werden kann; andererseits lassen sich viele Klaviersatze leicht fir Gitarre ein- 

richten. Die Fahigkeiten des Amateurs wurden beachtet, doch damit nicht etwa 

die Aufnahme einiger komplizierter Stiicke—wie Eislers Zwolftonlieder tiber 

das Gedicht “An die Nachgeborenen” —versperrt: Es sollte auch hier und da ein : 

Anreiz gegeben werden. Die Vielfalt der Méglichkeiten, Brecht-Texte in Musik 

Zu iibertragen, sollte sich beweisen: Songs, Massenlieder, Balladen, Kinderlieder, 

Schnurren, Chansons, Moritaten, auch Lieder fiirs Vortragspodium. Jeder, der 

sucht, sollte etwas finden kénnen. Mehr noch: Er sollte auf Entdeckungen 

geschickt werden. 

4. Wie gliedern sich die drei Bande auf? | 

‘Eine Aufteilung machte sich zunachst der Handlichkeit wegen notig: Die 

Noten sollten guten Platz auf dem Klavierstander finden. Im ersten Band stehen 

| 229 |



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik 

Brechts eigene Melodien, einige von Bruinier und Lieder aus Theaterstiicken; 
alles andere im zweiten Band. Wer Interesse hat, iiber die Geschichte der Lieder 
zu lesen, sollte den dritten Band, die Kommentare, aufschlagen. Hier werden 
auch Winke fiir den Vortrag gegeben. Die Lieder aus Theaterstiicken miissen aus 

| der szenischen Situation begriffen werden—die Kommentare fiihren darin ein. 
Interpretationsmodelle werden diskutiert, von den Autoren selber geschaffene 

| (Brecht und Eisler haben Lieder fiir Tonaufnahmen gesungen, Dessau Sanger am 
Klavier begleitet) oder solche der Interpreten, mit denen sie gearbeitet haben. 
Ubrigens karren die Kommentare auch einiges fiir das Thema “Brecht und die 
Musik” (und dariiber hinaus fiir die Brecht-Biographie) interessantes Material 
an. So konnte zum Beispiel durch die Entdeckung des zur Urauffihrung der 
“Dreigroschenoper” verwendeten Notenmaterials die damalige Musikfolge re- 
konstruiert werden. 

5. Welche Winsche gehen dem “Grofen Brecht-Liederbuch” mit auf den Weg? 
Der nach fleifiger Benutzung natiirlich, und zwar nicht nur durch Fach- 

leute und fiir Auffiihrungen. Gewif bietet sich hier, kompakt zusammengefaft, 
eine Auswahl an, die fiir Veranstaltungen genutzt werden wird. Auch die Musik- 

7 schulen und tiberhaupt der Musikunterricht sollten sich Anregung holen. Das 
Singen in Gruppen, das Lied als Mittel der Aussprache ist wieder aktuell ge- 
worden: Hier finden sich Vorbilder. Nicht zuletzt hat derjenige, der sich nur mal 
so hinsetzen und zum eigenen Spaf singen und in die Tasten greifen will, eine 
Sammlung an der Hand, die ihn zu unterhaltsamer Auseinandersetzung auf-_ 
fordert. In den endzwanziger Jahren freute sich Brecht, iiberall seine “Drei- 
groschenoper” — Songs geklimpert zu horen. Ihm schwebte eine neuartige Haus- 
musik vor, keine idyllische, in die vier Wande eingeschlossene, sondern eine 
autsdssige. “Das grofe Brecht-Liederbuch” ist das Arbeitsmaterial dazu. 

Fritz Hennenberg 

German Democratic Republic 

Bertolt Brecht. Gedichte tiber die Liebe. ed. Werner Hecht. (Frankfurt: 
Suhrkamp, 1982), 239 pp. 

“Liebe” verkauft sich gut. Daher der Titel von Hechts Anthologie. Die 
meisten Texte haben nichts mit Liebe zu tun. Zumindest wire eine Definition des 

| Begriffes angebracht gewesen. Es will jedoch scheinen, daf der irrefiihrende Titel 
gewahlt wurde, um das Verkaufspotential des schmalen Bandchens ohne eigent- 
lichen Neuheitswert zu steigern. 

Angst, Aggression, Misogynie, Entfremdung von der Frau, die sich in 
Sexualhemmung oder sado-masochistischer Aktion niederschlagen, sind die 
Themen der meisten Texte, deren Grofteil nicht, wie Hecht in seinem bezeich- | 

) nenderweise kurzen und uninformativen Nachwort angibt, “aus allen Zeiten | 
seines Lebens” (p. 237) stammen. Drei Gedichte kommen aus den Jahren vor 
1918, dreizehn von vor 1920, etwa siebzig von 1945-55. Allein 18 Prozent der 
etwa 140 Texte stammen aus dem freilich sehr fruchtbaren Jahre 1920, dessen 
Produkte einen Kampf um sexuelle Identitat ausdriicken. 

Hecht hat sich alle Miihe gegeben, die Enge seiner Auswahl zu ver- 

230



| : Book Reviews 

schleiern, wiirde die Sammlung doch, ware sie chronologisch angeordnet, nicht 

so reprasentativ erscheinen wie er sie hinstellen méchte. Die “neuen,” bislang 

nicht veréffentlichten Texte wiirden sich als einige zeitlich begrenzte Zusatze 

erweisen, die dem schon veréffentlichten Corpus von Brechtgedichten nichts 

Wesentliches hinzuzufiigen haben, so daf sich eine separate Buchveroffent- 

lichung eriibrigt hatte. Es ware auch aufgefallen, daf die Texte aus den 20er | 

Jahren, bevor sich Brecht ideologisch und klassenkampferisch betatigte, ganz | 

erheblich in Tendenz und Inhalt von den spateren unterschieden sind. Sie sind | 

von der sprachlichen Leistung her, hinsichtlich der Dynamik und Originalitat, 

durchaus hoher zu bewerten. 
So streute Hecht schon bekannte Texte unter die neu veroffentlichten, 

damit das Bandchen nicht zu mager ausfiel. Freilich hatte es Hecht nicht schwer- 

fallen sollen, Texte zu finden, die seiner angeblichen Intention nahergekommen | 

waren. “Das Thema der Liebe zu einem Menschen wiederholt sich in gleicher 

Bestindigkeit wie das Thema der Liebe zu den Menschen, die aufgerufen sind, | 

shren Planeten ‘bewohnbar’ einzurichten. Beide Themen bedingen sich, regen | 

sich an, schdpfen eins aus dem anderen. Der Mikrokosmos der individuellen 

Liebe befliigelt den Anspruch, auch in der ‘grofen Welt’ unter menschlichen 

Bedingungen Freundlichkeit und Frieden, Bewegung und Produktivitat, Schon- 

heit und Wiirde in das Zusammenleben der Menschen zu bringen-” (p. 237) 

Unter diesen Voraussetzungen waren der Text von Brechts Internationale, 

sein Lied vom Neuen Deutschland udgl. berechtigterweise aufzunehmen. Nach - 

~ dem Lesen der Anthologie mag man nicht fiir méglich halten, dai die siiflichen | 

Klischees des Nachwortes den eben beendeten Band begleiten wollen. Das Nach- 

wort ist ganz im Vakuum entworfen, méglicherweise— die Auswahl der Gedichte 

legt es nahe—um die imaginare Leserschaft zu besanftigen, denn Hechts Absicht 

scheint, nicht weniger als die des jiingeren Brecht, der Schockeffekt gewesen zu 

sein, Dazu merkte schon Arendt an: “The épater le bourgeois this time did not 

shock any more, least of all the bourgeoisie. . -” . 

Gewif, dieser Inhalt und diese Mittel sind spatestens schon seit de Sade, 

Sacher-Masoch und Wedekind althergebracht. “In the fervor of creating Brecht : 

did what all poets do when they are left alone, he told tales out of school. He found | 

what he told wonderful, and others found it abominable;” (Arendt, p. 44) So sind 

etliche der Texte, so “Uber die Verfithrung von Engeln,” “Uber den Gebrauch | 

gemeiner Worter,” “Ratschlage einer alteren Fose an eine jiingere” hinreichend 

charakterisiert. Hecht findet offenbar den in den Texten reflektierten Lebensstil 

| und die pornographischen Exkurse, welche keinem aufgeklarten Durchschnitts- 

menschen etwas Neues zu sagen haben, die explizite und z. T. “perverse” Sexuali- 

tit zu aufregend, um sich die Frage nach Ursprung und Funktion dieser reife- 

mafig bei einem immerhin schon 29jahrigen Dichter etwas verspateten Textezu 

stellen. “Der Ausbruch Brechts aus der biirgerlichen Moral, der sich wahrend  _ 

des ersten Weltkriegs vollzog, wirkte sich auch auf die Beziehung zu Frauen aus, fo 

die vielfaltig und unbestandig war: ‘Der Teller, von welchem du issest dein Brot / | 

~ Schau ihn nicht lang an, wirf ihn fort!” (S. 238) Hingeworfene Aufgerungen wie 

diese, welche so deutlich Brechts Biographie verfalschen, indem sie dem Autor in | 

Sachen Sexualitit eine Souveranitat verleihen, die er denn doch nicht hatte, 

-__-bezeichnen Hechts Haltung dem “grofen Manne” gegeniiber. Er fallt damit weit 

| gegeniiber fritheren Studien, z. B. Weber oder Pietzcker, ab.’ 

Nuancen sind Hecht bei der Kollage seines Machwerkes entgangen. Drei | 

‘Kinder von drei Frauen—das kann auch ein Zeichen von Ungeschick oder 

| : 231



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik | 

Unerfahrenheit sein, fiir sich betrachtet trivial wie das obenzitierte Satzchen von 
Teller und Brot, dem nicht mehr Tiefe innewohnt als dem rebellischen “Wer 
zweimal mit derselben pennt, gehért schon zum Establishment” der Studenten- 
bewegung von 1968. Unbiirgerlich ist die kalkulierte Promiskuitat auf Seiten des 
Mannes nicht, denn die doppelte Moral und die Ausbeutung der Frau sind 
traditionell biirgerlich.? Das Imponiergehabe, das einen pubertaren Voyeurismus 
mit dem Sensationalismus einer Latrinenkultur paart, indem mit Bravado die 
eigenen Note und Angst vor der Frau und der Sexualitat liberspielt werden, ist bei 
aller Pose weder revolutionar-unbiirgerlich noch dekadent, da die Lautheit auf 
ein tiefes Erschreckt- und A ffiziertsein deutet, weit entfernt von der Blasiertheit 
des an starken Tobak Gewéhnten. Grimm deutet an: “Kunst und Abkehr von der 
Kunst, Kunstgenu8 und unerbittliche Sittlichkeit, Lust und Askese stehen bei 
Brecht nebeneinander, ja gehen miteinander auf?” | 

Keine Aussage tiber Brecht 1a8t sich ahistorisch halten. Leider sind sowohl 
Hechts Nachbemerkungen, wie die Texte selbst, ohne Kontext hingeworfen. 
Gerade bei Brecht, der so entscheidende Veraénderungen durchgemacht hat, 
spielt es eine wichtige Rolle, von welcher Schaffensepoche. die Rede ist. Es 
kommt fiir den Stellenwert des Textes darauf an, ob er vor Brechts ideologischer 
Wandlung, im Exil oder in der DDR verfaSt wurde. Hecht scheint mit seiner 
kleinen kulinarischen Anthologie fiir den abseitigen Brechtliebhaber aller Histori- 

| zitat Hohn sprechen zu wollen. Er stellt die Gedichte wahllos unter kleine Motti, 
die ihrerseits lyrischen Texten entnommen sind und keineswegs einen thema- 
tischen oder stimmungsmafigen Rahmen fiir das, was folgt, bilden. Dabei weif 
Hecht es besser, wie zwei seiner friiheren Veréffentlichungen iiber Brecht be- 
legen. Er ist prinzipiell imstande, chronologisch, logisch, historisch und literar- 
kritisch zu arbeiten.> 

Wissenschaftlich ist die Anthologie also wertlos. Sie bietet nicht einmal 
alternative Lesungen, keinen kritischen Apparat, keinen Index, keine Anmer- 
kungen von Bedeutung. Um mit dem Biichlein zu arbeiten, muf sich der Leser 
die chronologische Abfolge der Texte miihsam aus dem Anhang zusammen- 
klauben, die kritischen Informationen aus anderen Quellen besorgen. Die 
Ausgabe ist aber auch vom kulinarischen Standpunkt schlecht. Ohne den ange- 
deuteten Kontext laft sich wenig Vergniigen an dem wie Kraut und Riiben 
Dargebotenen finden. Brecht ist, nach Bachmann, beinahe, aber nicht ganz, ein 

_ Volksdichter. Er entzieht sich letztlich doch dem naiven, unkritischen Zugriff, 
der harmlosen Verbraucherfreude, die ja auch das Letzte war, was er in seinem 
reifen Werk férdern wollte.’ Der Umgang mit der Sammlung erfordert Arbeit, 
Umstellung, Sichtung, zusatzliches Lesen aus anderen Quellen—kurzum also 
eine neue Anthologie. | 

Der Gestus der Bewunderung beherrscht die Auswahl. Der Mythos vom 
| grofen Manne scheint auch bei anderen Hecht-Ver6ffentlichungen immer 

wieder durch. “Es ist fiir diesen vitalen Mann schon erstaunlich, da8 er sich 
schlieflich dauerhaft mit einer Frau verbunden hat, und es gehort zu den un- 
gewohnlichen Leistungen von Helene Weigel, da8 sie ihn iiber drei Jahrzehnte 
bis zu seinem Tod an ihrer Seite hielt. Neben anderen Qualititen lag das ohne 
Zweifel an der Selbstlosigkeit ihrer Liebe und praktischer Hilfe sowie Grobziigig- 
keit ihres Verstandnisses fiir den grofen Mann, dem sie schon in den zwanziger 
Jahren mit ihrem und seinem Kind die Atelierwohnung raumte, weil sie ihm 
gefiel, und die sich auch als beriihmte Schauspielerin erheblich veranderte, bis 
ihre Kunst seinen hohen Anspriichen geniigte. (p. 239) Wie moglicherweise 

232



| Book Reviews 

Brecht nimmt Hecht die Selbstopfer “der” Weigel als selbstverstandlich hin. 

Hechts Misogynie trifft sich mit der Brechts, verstarkt sie applaudierend und 

erlaubt keinen kritischen Abstand. a 
Die deutsche Linke, und nicht nur die deutsche, besitzt eine hartnackige 

sexistische Tradition, die von dem patriarchalischen Marx, dem débonnair 

lebenden Engels (weshalb Marx ihn mit Stirnerunzeln bedachte) tiber Bebel 

reicht, welcher in Die Frau und der Sozialismus durchaus in den Fufstapfen des 

misogynen Luther wandelte und die romantisch-btirgerlichen Ideale der in- 

dividuellen Geschlechterliebe und der Monogamie auch in seiner kommunis- 

tischen Utopie durch nichts Neues zu ersetzen wubte.’ Die Tradition der Frauen- 

verachtung reicht bis zu Fa$binder und Biermann und spiegelt sich auch in der 

Geschlechter- und Heiratspolitik sozialistischer Lander, der marxistischen Pri- 

derie und ihrer Kehrseite. Insofern fallt nichts, was Brecht bietet, auch aus 

diesem Rahmen. | 

In den Texten aus den Jahren vor 1920 ist es die Suche nach dem Rausch, 

der von dem zuweilen noch vorsichtigen Kontakt mit der Frau (“Lied von der _ 

Liebe,” p. 12) erwartet wird: | 

| Oh, die unerhérten Moglichkeiten | 
Wenn man Frauen um die Hiiften nimmt 

Zwischen Schenkeln sanft im Abwartsgleiten | 

Durch das griine Meer der Wollust schwimmt. 

Oder Schnaps trinkst in den Schmutzspelunken. . . | 

Einst war Sitzen schén in Kirchenbanken 

Wo der Segen mich zum Himmel schmif! .. . 

Auch auf wilden Abendkarussellen... 

Oder wenn dich tolle Strudel reifen, 

| Wenn du sinnlos auf dem Riicken liegst... (p. 191-192) _ 

Kirchensegen, Schnaps, Karussell, Frau—das Vehikel gilt gleich, wenn es | 

nur eine Veranderung der langweiligen Realitaét mit sich bringt. Schon hier die | 

Klage, daf die Flucht nicht andauert: | 

| Was man haben kann an blauem Himmel | 

Wind und Mensch, reicht nicht einmal zur Not— 

| Und auch dieses kriegen nur die Lummel 

Und es reicht nicht und wird schnell zu Kot. (p. 192) 

Verginglichkeit und Lust fahren in anderen Texten dazu, daf dem Objekt der 

Lust miftraut wird. (“Tanzlied,” p. 18) Daher muf es vergessen, also ausge- 

loscht, werden, so “Tod des Anna Gewdlkegesichtes,” (p. 123) oder, im Falle der 

Verweigerung, verspottet (“Schone Nelke,” p. 27): 

Geh ma zua, die seidenen Socken 
Man soll halt nichts iibertreibn! 

Ist sie so a fade Nocken | 

| Wenns net so mag, laft sie’s bleibn. (p. 27) 

Spott entsteht aber auch in Antwort auf Spott von Seiten des Madchens. (“Lied 

von der Liebe,” p. 12) Trauer, Einsamkeit—tief empfundenen Verlust und Rat- 

losigkeit driicken einige friihe Gedichte aus: “Ein bitteres Liebeslied,” “An 

233 |



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

Bittersweet.” (p.179, p. 181) Auch schon im Jahr 1918 nimmt Brecht Motive 
auf, die noch den guten Menschen von Sezuan bestimmen, z. B. die gute Hure. 
Eine solche ist die von den Mannern sadistisch mifbrauchte, gutmiitige Evelyn 
Roe, die—und das ist fiir Brecht bezeichnend—selbst keine Lust zum Verkehr 
mit den sie benutzenden Mannern hat, sondern sich aus einem “reinen” Zweck 
hingibt. Frih schon wird der Ekel des Sprechers vor sexuell aktiven Frauen in die 
weiblichen Gestalten hineinprojiziert, z. B. “Beuteltier mit Weinkrampf?’(p.28) 

Brechts Frauenbild aller Perioden verhindert die Entstehung von Liebesge- 
dichten im traditionellen Sinn— nicht etwa, wie Weber meint, Brechts Einsicht, 
da8 das Geld die Liebe verdorben habe.* Liebe—eine dauerhafte Gemeinschatft 
auf sinnlichen und geistigen Interessen begriindet— gibt es durchaus in den 
friihen Texten Brechts, egal, wie schlecht die Zeiten sind.° Nur findet sie sich 
eben nicht da, wo Hecht sie sucht. Eines der wenigen wirklichen Liebesgedichte 
Brechts ist die “Ballade von der Freundschaft,” die Hecht ihres homosexuellen 
Inhalts oder des neutralen Titels wegen entweder nicht als Liebesgedicht erkannt 
oder absichtlich verschwiegen hat.!° In diesem Text findet sich integriert, was 
sonst bei Brecht nur getrennt auftritt; das sinnliche, erotische und das freund- 
schaftliche, das geistige Element. Pietzcker beobachtet: “So ist die asexuell, 
leicht leer wirkende Liebe im Zusammenhang zu sehen mit Brechts Betonen des _ 

: Grobsexuellen im Zusammenhang mit seiner Dirnen- und Zuhalterwelt” 
(Pietzcker, S. 273) In Brecht-Texten iiber den Kontakt mit Frauen findet sich 
kein Miteinander von—traditionell ausgedriickt—Leib und Seele. Es ist ent- 
weder das eine oder das andere, Freundschaft oder Sexualitat, vorhanden. Das 
entspricht der Leib-Seele-Dualitat der christlich-europaischen Tradition und 
geht dariiber hinaus. In den Dramen Baal und Im Dickicht der Stddte besitzt die 
Neigung Baals zu Ekart, die Shlinks zu Garga beide Elemente. Bei diesen 
homosexuellen Verhaltnissen werden auch die bei Brecht seltenen Worte “ich 
liebe dich” gebraucht.!! 

Nicht alles, was mit menschlichem Kontakt, Kommunikation, Ge- 
schlechtsverkehr oder Sinnlichkeit zu tun hat, ist Liebe, ein Faktum, dem Hecht 
gegentiber blind scheint. Andererseits geht es bei Brecht aber auch nicht einfach 
um die Abwesenheit der Liebe, wie Weber ausfiihrt, weil “die hoffnungslose 
Situation der Zeit, wie im jungen Brecht, eine gesteigerte Begierde nach Lust, 
ricksichtsloser Lebensgier, einen asozialen und amoralischen Vitalismus” ent- 
fesselte. (Weber, p. 58) Was das betrifft, so spricht das zynische Gedicht “Uber die 
Vitalitat” (p. 44) eine deutliche Sprache und lehnt eben jene Lust- und Lebens- 

_ gier als Unwert ab, indem es sie als grundsatzlich spiefig entlarvt. Hecht dagegen | 
scheint den Text wértlich zu nehmen: “Einige der vulgaren Darstellungen : 
waren, wohl aus moralischen und personlichen Riicksichten, zurtickgehalten 
worden. Mit ihrer Publikation stellt sich das Thema Liebe Brecht freilich nicht 
anders dar, als man es schon kannte, es enthalt aber mehr Vitalitat und Kraft.” (p. | 
238) 

Es geht in den Texten aus den 20er Jahren um den sexuellen Gebrauch. 
Allerdings greift Weber zu kurz, wenn er meint, die Sexualitit mache “den 
Partner zum unpersonlichen Werkzeug” fiir kérperliche Befriedigung, welche 
nur einen Teil des Menschen erfasse. (Weber, S. 58) Er tibersieht, daf in keinem 
dieser Texte die Frau Partner ist. Sie ist Instrument, iiber das hinaus auf den 
eigentlichen Partner, einen anderen Mann, projiziert wird. Ton und Thema der 
friiheren Texte sind umgeschlagen, eine Abwendung von dem biirgerlichen 
Madchen als Liebesobjekt hat stattgefunden. Fiir die sexuelle Befriedigung steht 

234



| | Book Reviews 

die liisterne und feile Person zur Verfiigung. Diese jedoch gewahrt keine Be- 

_ friedigung von Substanz. “Some see Brecht making a virtue of necessity. Accord- 

ing to them, lacking the finer feelings of a born lyric poet, he takes up cudgels on 

behalf of an austere ideology that camouflages his sterility:? So beschreibt , 

Dickson das Befremden, das manchen beim Lesen von Brechts heterosexuellen 

| Texten ergriffen haben mag. Freilich— Brecht mangelt es in anderen Kontexten — 

nicht an Eloquenz, so daf nicht auf sprachlichen Mangel geschlossen werden 

darf. 7 | 

Das trifft besonders auf die friihen Gedichte zu, die, viel mehr als die nach 

der ideologischen Bekehrung, eine Diktion und ein Vokabulaf des sinnlichen — 

| Begehrens und der Lust entwickeln, welche allein sprachlich befreiend wirken. 

Man denke z. B. an den friihen Text “Tarpeja,” (GW, p. 24 ff.) der in eindring- 

lichen visuellen und akustischen Bildern die Konfrontation zwischen einer 

klimtisch-jugendstilhaften femme fatale und einem eiskalten Morder darstellt, 

der sie, nachdem er sie ausgebeutet hat, totet. Man mochte an Wedekinds Jack 

the Ripper oder Tschamper denken, von denen eine gute Portion nicht nur in | | 

manchem von Brechts dramatischen Charakteren, sondern auch in seinen lyri- | 

schen Sprechern enthalten ist, Lustmorder, die nicht einmal Lust bei ihrem Tun | 

empfinden. | | 

Unlust und Ubersattigung beherrschen zahlreiche der von Hecht gesam- 

melten “Gedichte iiber die Liebe” Die pornographischen Schilderungen sind 

nicht weniger mechanisch als die Pflichtiibungen der viel zitierten Prostituier- 

ten. In diesen Haltungen reflektiert sich immer wieder nur der Sprecher und nur | 

er. , 

1. Was erwartet man noch von mir? | 

Ich habe alle Patiencen gelegt, alles Kirschwasser gespien | 

Alle Biicher in den Ofen gestopft a 

| Alle Weiber geliebt, bis sie wie der Leviathan gestunken haben. 

Warum also nicht Ruhe?... | 

Man schlaft schon bei seiner Schwester ohne rechte Freude. 

Der mord ist viel zu muhsam 

Das Dichten zu allgemein... (GW,p.101) | 

So liest sich ein Text um 1920. Mit Recht zitiert Pietzcker, durch Brecht 

| angeregt, Kants Definition von der Sexualitat als dem gegenseitigen Gebrauch 

der Geschlechtsorgane, welche “der Form nach der fortgeschrittensten burger- 

lichen Wirklichkeit” entsprache. (Pietzcker, p. 261-62) Diese Entsprechung gilt 

bei Brecht freilich anders als Hechts Nachsatz nahelegen méchte. Hecht deutet 

einen kritischen Abstand zum Dargestellten bei Brecht an: “Denn ohne solche 

- Tugenden der Verhiltnisse leidet auch die Liebe zu einem Menschen. In den 

‘finsteren Zeiten’ wird sie zur Beziehung, die sich iber Bezahlung und Aus- 

beutung reguliert, als ‘Ware’ Liebe, gleich ob in Form der Prostitution oder in | 

Form der biirgerlichen Ehe.” (p.237) | | | 

Ein derartiger Abstand ist jedoch nicht vorauszusetzen, betrachtet man die 

Texte eingehend und bezieht man auch—man kann kaum anders— Fakten aus 

Brechts Biographie mit ein, seinen sexuellen Habitus, wie er z. B. bei Marieluise 

Fleisser reflektiert ist. Hecht streift Brechts Leben nur im Voriibergehen. Den 

Texten ist eine tiefe Betroffenheit anzumerken, indiziert durch die beinahe 

| 235



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

penetrante Wiederholung derselben Motive und Themen. Es ist mehr als Tech- 
nik, wenn “die Liebeslyrik des jungen Brecht die ‘normale Sexualitat’ ” (wenn es 
so etwas gibt—dazu etwa Freud, “Das Unbehagen in der Kultur”) negiert. Der 
Grund ist nicht, daf “sie entfremdete Sexualitit ist, und gewinnt aus der ab- 
weichenden Sexualitat lyrische Unmittelbarkeit. In der abnormalen (Masochis- 
mus, Sadismus, Homosexualitat) findet sie zur Selbsterfahrung des Subjekts und 
biirgerlichen Protest gegen die Gesellschaft.” (Pietzcker, p-273) 

Die Gedichte handeln nicht von der Entfremdung—sie sind entfremdet 
durch ihre entfremdeten Sprecher. Es ist nicht gewagt zu behaupten, daf der 
Autor selbst, wie seine Sprecher, als Produkt der burgerlichen Dekadenz, die er 
darstellt, Teil der Szene ist. Von diesem Aspekt her handelt es sich um Doku- 
mentationsdichtung. “Liebe als Ausleben der Sinnlichkeit kommt aus Ver- 
zweiflung, nicht nur aus der politischen und sozialen Situation, sondern innerer 
Not,” halt Weber fest, (Weber, p. 60) der auch die offensichtliche Ambivalenz 
dieser Texte—z. B. der Mahagonny-Songs— beobachtet und sich fragt, ob sie 
Anklage der Gesellschaft oder Verherrlichung ihrer sexuellen Freiheit sein 
wollen. (Weber, p. 76) 

“Dennoch gelangt Brecht weder hier noch in anderen Gedichten zum 
Ausdruck freier Sexualitat und einer ihr entsprechenden Liebe,” heift es bei 
Pietzcker noch iiber die spate Lyrik Brechts. (Pietzcher, p. 293) Zorn und 
Aggression sprechen aus dem, was Dickson “the revolt against an ‘aromatic’ 
aestheticism” nennt, “a demythologization of the very language of poetry. 
Brecht’s early verse reeks of brandy and tobacco, excrement and putrification, the 
unashamed mortal sacrament of a doomed megalopolis.’ (Dickson, p. 277-278) 
Zorn—und mehr noch Enttauschung, daf die Welt nicht so ist, wie sie dem 
Halbwiichsigen geschienen haben mag, sprechen aus der Auflehnung gegen den 
Anstandigkeitskodex der Mutter in “Auslassungen eines Martyrers” von 1918 
(GW, p. 37) und der wiederholten Konfrontation der Liebe mit der Prostitution. 
“Die Liebe dauert nicht, weil sie durch Geld verdorben ist”’ ( Weber, p. 75) Mit der 
Enttauschung Hand in Hand geht die in vielen Gedichten ausgedriickte Sehn- 
sucht zuriick, dorthin, wo alles anfing, in den Mutterleib, (Pietzcker, p. 282) ein 
Weg vom verantwortlichen Erwachsensein, das sich auch in Baals Kinderphobie 
spiegelt: 

Gibt ein Weib, sagt Baal, euch alles her 
Laft es fahren, denn sie hat nicht mehr! | 
Firchtet Manner nicht beim Weib, die sind egal: 
Aber Kinder fiirchtet sogar Baal. (GW, Stiicke I, p. 4) 

Der Zorn richtet sich nicht gegen eine Partnerin und weniger gegen die 
Frau, die Verantwortlichkeit und reifes Verhalten fordern kénnte. In den Ge- 
dichten der 20er Jahre wird die Frau, es sei denn in ihrer asexuellen Kamer- 
adinnen-Schwestern-Figuration, als die “andere,” die “Feindin” wahrgenommen. 
Partner dagegen sind Manner. In zahlreichen Gedichten wird ein Freund oder ein 
anonymes Mannerkollektiv in den Zeugenstand gerufen oder als Komplize 
beschworen. Hecht hat—mit oder ohne Vorbedacht—derartige Texte in den 
Hintergrund geschoben oder iibergangen. | 

Es ist kein Zutfall, da die Eisenbahntruppe von Fort Donald (GW, p. 13) 
ein Liebeslied singt, das von einem Mann, Johnny, handelt, der an anderen Stellen 
als harter Bursche beschworen wird, einer, der nicht verwundbar ist—eine 
Wunschprojektion. In dem “Lied der Galgenvogel” polemisiert eine Manner- 

236



Book Reviews 

gruppe gegen die Frauen. Am Ende wird mannliche Briiderlichkeit gefeiert, 

miannliche Freiheit gepriesen. (GW, p. 35 ff.) Die Armee bildet oft den Rahmen 

um die heterosexuellen Kontakte. A priori bilden Mannergemeinschaften den 

Hauptbezugspunkt, die Sicherheit, von wo aus den Frauen als Beute nachgestellt 

wird, so z. B. in dem “Mann-ist-Mann-Song”: (GW, p. 139) | 

Ach, Tom, hast du auch Jenny Smith gesehn? 
Denn ich hab auch Jenny Smith gesehn! 
Wenn ich so’n altes Huhn beseh 

Dann bin ich wieder gern beir Armee. . 

| Ach, Tom, hast du auch bei Jenny geschlafen? 
Denn ich habe auch bei Jenny geschlafen! 

Der heterosexuelle Verkehr ist ein verbindungsschaffendes Mittel 

zwischen den Mannern. So auch in “Kaugummi-Song”: “Johnny war scharf auf 

geschminkte Madchen wie wir.’ (p. 99) Es ist auch in “Psalm im Frithjahr” eine 

Mannergemeinschaft, die sich besauft, singt und Erektionen hat— gemeinsam 

auf fast atavistische Art, (p. 16) und die Frauen ausbeutet. 

Die Sicherheit und das dauerhafte gemeinschaftsbildende Element gibt es 

in den friihen sexuellen Gedichten sehr wohl, nur liegt es bei den Mannern. 

Auffallend stark ist der traditionellerweise heterosexuellen Verbindungen zuge- 

schriebene Paar- und Partnercharakter in dem irrefiihrenderweise “Ballade von 

der Freundschaft” betitelten Text, der an sich den Titel “Ballade von der Liebe” 

verdienen wiirde. 

1 
| Wie zwei Kiirbisse abwarts schwimmen 

Verfault, doch an einem Stiel 
In gelben Fliissen: sie trieben 
Mit Karten und Worten ihr Spiel. | 
Und sie schossen nach den gelben Monden 
Und sie liebten sich und sahn nicht hin: . 

: Blieben sie vereint in vielen Nachten 

Und auch: wenn die Sonne schien. 

2 
In den griinen harten Gestrauchern 
Wenn der Himmel bewolkt war, der Hund 

Sie hingen wie ranzige Datteln 
Einander sanft in den Mund. : 

Und auch spater, wenn die Zahne ihnen 
Aus den Kiefern fieln, sie sahen nicht hin: 

Blieben doch vereint in vielen Nachten 

Und auch: wenn die Sonne schien. | | 

3 | 

In den kleinen raudigen Hausern : 
Befriedigten sie ihren Leib | 
Und im Dschungel, wenn daran Not war 
Hinterm Strauch bei dem gleichen Weib. 
Doch am Morgen wuschen sie die Hemden _ 
Gingen Arm in Arm fort, Knie an Knien 

Vereint sie in vielen Nachten - 

| Und auch: wenn die Sonne schien. 

| 237



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

4 

Als es kalter auf Erden wurde 
| Dach fehlte und Zeitvertreib | 

Unter anderen Schlingpflanzen lagen 
Umschlungen sie da, Leib an Leib. 
Wenn sie reden in den Sternennachten 
Horen sie mitunter nicht mehr hin: 

Vereint sie in vielen Nachten 
Und auch: wenn die Sonne schien. 

5 

Aber einmal kam jene Insel 
oa - Manchen Mond wohnten beide sie dort 

Und als sie fort wollten beide 
Konnte einer nimmer mit fort. | 
Und sie sahn nach Wind und Flut und Schiffen : 
Aber niemals nach dem andern hin : 

Vereint sie in vielen Nachten 
Und auch: wenn die Sonne schien. 

6 . 

“Fahr du, Kamerad, denn ich kann nicht. 
Mich frift die Salzflut entzwei 
Hier kann ich noch etwas liegen 
Eine Woche noch oder zwei.” 
Und ein Mann liegt krank am Wasser 

| Und blickt stumm zu einem Manne hin | 
Der ihm einst vereint in vielen Nachten 
Und auch: wenn die Sonne schien. 

7 | _ 
“Ich liege hier gut! Fahr zu, Kamerad!” — 
“La es sein, Kamerad, es hat Zeit!” 
“Wenn der Regen kommt und du bist nicht fort 
Faulen wir nur zu zweit!” | 
Und ein Hemd weht, und im Salzwind steht ein 
Mann und blickt aufs Wasser hin und ihn ~ | 

Der ihm einst vereint in vielen Nachten 
Und auch: wenn die Sonne schien. 

8 . 

Und jetzt kam der Tag, wo sie schieden. 
Die Dattel spuck aus, die verdorrt! 
Oft sahn sie nachts nach dem Winde 

: Und am Morgen ging einer fort. | 
Gingen noch zu zweit in frischen Hemden 
Arm in Arm und Knie an Knien 

Vereint sie in vielen Nachten - 
| Und auch: wenn die Sonne schien. 

9 

“Kamerad, der Wind geht ins Segel!” 
“Der Wind geht bis morgen friih!” 

238



| : Book Reviews . 

| “Kamerad, ich bitte dich, binde 
Mir dort an den Baum meine Knie!” 

Und der andere Mann band rauchend fest ihn 

| Mit dem Strick am Baume ihn | 

Der ihm einst vereint in vielen Nachten 

| Und auch: wenn die Sonne schien. | 

10 | | 

| “Kamerad, vor dem Mond sind schon Wolken!” a 

| “Der Wind treibt sie weg, es hat Zeit!” Se 

a “Kamerad, ich sehe dir nach noch: | . | 

Von dem Baum aus sieht man weit.’ | 

Und nach Tagen, als der Strick durchgebissen 

| | Schaut er immer noch aufs Wasser hin _ 

| In den wenigen und letzten Nachten | 

| Und auch: wenn die Sonne schien. 

| 11 | | 

_ Aber jener, in vielen Wochen a 

. Auf dem Meer, bei der Frau, im Gestrauch: | 

Es verblassen viele Himmel | | 

| - Doch der Mann am Baum wird nicht bleich: 

| | Die Gesprache in den Sternennachten | 

Arm in Arm und rauchend, Knie an Knien oe 

- | Die stets vereint, in vielen Nachten oe 

| -_Und auch: wenn die Sonne schien. | 

~_- Neben den konventionellen Freundschaftstopi finden sich Liebe und Stabili- 

tat. Diese gehen iiber das stereotype Treiben einer platonischen Mannergemein- 

: schaft hinaus. Das “Lieben” der ersten Strophe hat eine sexuelle Komponente. 

“Sie liebten sich und sahn nicht hin” suggeriert priide Verschamtheit, eine nicht 

vollausgelebte Leidenschaft. Exzessiver als in den heterosexuellen Gedichten 

wird kérperlicher Kontakt—der Knie und Arme—in einer erotischen Vorspiel- | 

situation dargestellt, wahrend der gesellschaftlich verpénte homosexuelle Akt 

| im Dattelsymbol, das eine Soixante-Neuf Situation umschreibt, verschliisselt 

-_- bleibt. Das Mannerverhiltnis ist, wie auch in den entsprechenden Dramen, 

gebrochen. Das trotz der Langlebigkeit der Beziehung immer wieder be- 

| schworene Nicht-Hinsehen bevor es zu spat ist, setzt einen schmerzlichen Ton. 

Wird auch rituell der Korper einer Frau benutzt, so ist kein Zweifel, daB die | 

eigentlichen Liebenden die Arm in Arm davongehenden Manner sind. (Pietzcker, 

p. 236) Der Baum, an der der eine Kamerad des anderen Knie binden soll, ist 

kaum verhiilltes phallisches Symbol. a | 
In den heterosexuellen Gedichten bis zu der masochistischen Hanna Cash | 

hin findet sich keine langfristige Partnerschaft. Die beiden Manner entsprechen 

einander in Zielen und Anspriichen. “Die ‘Liebe’ als grofe sinnlich-seelische 

Leidenschaft zwischen den Geschlechtern ist fiir den Dichter Brecht offenbar  __ 

| kein zentrales Thema gewesen:”!3 Diese Ballade: von zwei Mannern enthalt — 

jedoch eben diese Leidenschaft bis hin zur Liebesklage, zum Unvergeflichkeits- 

topos. Die Frauengestalten—Anna-Gewolke-Gesicht, Marie A.—verblassen. 

| Einer der beiden Manner nimmt durch seine Langmut und Treue die traditionel- 

| lerweise weibliche Rolle ein. So verhalt es sich auch bei den Beziehungen 

| zwischen Baal und dem philandernden Ekart, Shlink und dem ihn beleidigenden 

| 239 ie



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik 

Garga—der promiskuése Mann wird zu einer Art unverletzlichem Supermann, 
der anhangliche zur “Frau,” d. h. zu einem Geschopf, das etwa so weiblich ist wie 
der Transvestit als reine Weiblichkeitsvorstellung einer mannlichen Phantasie: 
“weiblicher” als eine Frau es je sein kann. 

Die Gedichte “Einmal nur iiber dem Pfiihle,” ( p.128) “Immer wieder,” (p. 
129) “Es dauerte lange, bis. . ” (p. 132) u. a. Texte, die geschlechtsunspezifisch 
bleiben, kénnen nach den obigen Uberlegungen mannliche Partner suggerieren, 
tun es angesichts des kruden Frauenbildes des poetischen Umkreises. Auch das 
Klettern in Baumen der friihen Dichtung erhalt eine Doppelbedeutung. fiir 
homosexuelle Kontakte, besonders, wenn man die folgende Zeile bedenkt: 

Die reinen Vogler sollte man nur henken! 
Wenn sich ein Weib mitunter auspumpt: gut. 
Den Baum spiilt sauber keine Meeresflut! 

(“Sonett Nr. 15,” p. 196) 

Es muf damit kein enger biographischer Bezug angesprochen sein. Die 
frihen Texte reflektieren ein homosexuelles Bewuftsein, welches sich auch in 
den Kontext der friihen Dramen fiigt, gleich, was Brechts eigene Praktiken 
gewesen sein mdégen. 

Das Verhaltnis, das sich aus der Konstellation her zu der Frau ergibt, ist das 
eines Konkurrenten. Solange die Frau nur in kérperlicher Lustfunktion be- 
trachtet wird, und der Versuch wird in vielen Texten bis hin zur korperlichen 
Verachtlichmachung unternommen, etwa inden Dirnengedichten, ist eine Nahe 
moglich, denn das Geschlechtstier kann—wie die hinter dem Busch der Be- 
friedigung Dienende—keine Bedrohung fiir die homosexuelle Partnerschaft 
sein. Der Liebhaber teilt das Leben auf existentieller Ebene. Freilich bleibt der 
Frau gegeniiber Vorsicht geboten, denn sie kénnte ja den Geliebten zu groferer 
Intimitat verlocken. So erklart sich die Frauenphobie vieler Texte, die nur not- 
diirftig durch die kraftmeierische Geste verhiillt wird. 

Die Pietzckersche Interpretation von Brechts Texten iiber die Sexualitat — 
bislang die einleuchtendste— geht haarscharf an dem Aspekt der Homosexualitat 
vorbei und irrt so um weniges. Die Homosexualitat ist nicht nur Protest oder 
Mittel zur Authentizierung der Selbsterfahrung. Die “brutale Sexualitat, die 
sich besonders im Verkehre mit Dirnen erfiillt” (Pietzcker, p. 275) hat ihre 
Quelle in der Triebverdrangung. Ihr Weg fiihrt “iiber den Sadismus zum 
Masochismus.’ (Pietzcker, p. 299) Freilich ist es nicht die Heterosexualitat, die 
hier verdrangt wird, sondern die Liebe zum eigentlichen Partner, dem anderen 
Mann, eine Liebe, die sich aufgrund sozial bedingter Priiderie nicht artikulieren 
kann. Statt des begehrten Sexualpartners steht das gesellschaftlich sanktionierte 
Liebesobjekt, die Frau zur Verfiigung. Ein Hafbild der ungewollten, aber leicht 
erreichbaren Frau entsteht, das sich in Entsexualisierung auf ert, wenn per- 
sonliche Sympathie vorliegt (“Ich habe dich nie so geliebt, ma soeur,” p. 133) 
oder in uferlose Verachtung und verbale Erniedrigungsversuche ausartet, wenn 
intimer Kontakt stattfindet, dem man sich nicht entziehen kann, will man als 
richtiger Mann gelten. In “Sonett tiber einen durchschnittlichen Beischlaf” (p. 
57) mifhandelt der Sprecher die Frau, mit der er verkehrt, wahrend er an “ihn” 
denkt und an die Einzelheiten des Verkehrs mit dem abwesenden Mann. “Gut: 
weniger Lieb und weniger Vaselin,” das sind die Vorziige des Beischlafs mit der 
Frau. Ebenso verhalt es sich in “Und ich schlug der alten Schlumpen / In die 
Fresse, da es krachte / Und dabei sah ich den Lumpen / den ich liebte und der 

240



| Book Reviews 

lachte!” (p. 56) Heterosexualitat ist der Beweis der eigenen Funktionalitat, des | 

Giitezeichens vor anderen, je mehr, umso mannlicher, je weniger persdnlich, 

- umso weniger schmerzlich. 

Daher ist es einsichtig, daf Brecht den “hohen Ton” in heterosexuellen | 

“Liebessachen” negiert, (Mennemeier, p. 63) daher auch die “Sexualangst und 

-verachtung,” (Weber, p. 277) die weniger auf das korrumpierende_patri- 

archalisch-kapitalistische System, denn auf den Wunsch nach “Mannerliebe” des 

_ Himmels, “ich nenne ihn Azurl, herrlich, violett, er liebt mich,” (Pietzcker, 

p.243) Aus anderen Griinden als Schumann meint, bleibt bei Brecht der (hetero- 

sexuelle) Geschlechtsakt “Selbsttauschung-’ | 

Wie Brechts friihe Stiicke handeln die Gedichte vom Frauenverbrauch. 

(Weber, p. 58-59) Baal verschleift fiinf Frauen. Der Verbrauch motiviert sich 

aus dem Wunsch, “mit der Liebe fertig zu werden.” (Mennemeier, p. 63) So 

entstehen Todes-, Mord- und Selbstmordphantasien, die Vorstellung, Frauen 

wiirden die Schwangerschaften nicht tiberleben, die Manie, sie zu schwangern. 

Ja, gerade die Schwangerschaft wird oft zum Mittel, eine Frau aus dem Wege zu 

riumen—wenn auch in “einsichtigeren” Texten, wie “Erinnerung an die Marie _ 

A” (p. 135) diese Vorstellung als Illusion entlarvt wird. Wunschziel ist, die 

Frauen zu eliminieren: “Tarpeja,” “Vom ertrunkenen Madchen,” “Die Ballade 

vom Liebestod,”’ u. a. 

Wunscherfiillungen sind auch die Texte tiber die VerstoSung, Zurtick- 

weisung oder Mifhandlung der Frau durch den sie kalt ausbeutenden Mann, z. B. 

“Von He,” “Das Lied vom Surabaya-Johnny,” “Gesang aus dem Aquarium,” usf. | 

Die Erkenntnis kontrarer Fakten lst in den Texten Melancholie aus, bzw. labt das 

Schreckensbild der vampirhaften Frau aufkommen, “Mahagonnysong Nr. 4? 

Befriedigung dagegen verschaffen die Texte, in denen die Frau durch den Mann 

absolut kontrolliert wird, z. B. “Lied der liebenden Witwe,” (p. 47) “Die Ballade 

von der sexuellen Horigkeit,” (p. 91) u. a. Die imaginierte Gefahrdung der Frau 

durch die Schwangerschaft list das biologische “Atsch-Atsch” des Penisbesitzers 

gegeniiber der Uterusbesitzerin aus, (“Beuteltier mit Weinkrampf”’) deren gefahr- 

liche Vagina er unter dem Gefiihl der Kastrationsandrohung doch wieder fiirch- 

tet. (Pietzcker, p. 285) Daher auch der Don Juanismus, der Zwang, sich zu 

beweisen und das Vermeiden des Sich-Festlegens—denn Don Juan firchtet, 

verlassen zu werden. Brecht spart auffallig Phanome seiner Umwelt aus, die der 

Frau grofere Autonomie verleihen kénnen: die in der Weimarer Republik haufig 

betriebenen Abtreibungen oder auch die Geburtenverhiitung—Fakten, die 

seinen poetischen Kosmos gestort hatten. Vollstandig ist das Bild seiner “Liebes- 

gedichte” nur dann, wenn zwischen den Zeilen der abwesende Mann, der Ge- 

liebte und Begehrte, aber oft Versagte, mitgelesen wird. - 

Das entworfene Frauenbild spart ganze Daseinskomplexe im Leben der | 

Frau aus. Klischeevorstellungen iiber die Frau aus der Pornographie und der 

Trivialliteratur ergeben in Kollage das Bild, welches dienende Stellung und 

Inferioritat impliziert. Der Brechtsche Standardmensch ist der Mann. Ressen- 

timent gegen intellektuelle Frauen ist in der frithen Lyrik spiirbar. (“Von He’) 

Auch in den spateren Texten gelingt es Brecht nicht, selbst Helene Weigel ohne 

die Accessoires ihrer hausfraulichen, weiblich-dienenden Existenz zu sehen, also 

ihre Leistung zu schmilern. “Schauspielerin und Fliichtling, Magd und Frau!” 

(p. 156) Das Argument, Brecht habe es nicht besser wissen kénnen, bricht 

zusammen, bedenkt man die Frauenbewegung um die Jahrhundertwende und die 

Brecht selbst bekannten Frauen: Zetkin, Luxemburg, Erika Mann, um nur einige 

241



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik | 

zu nennen. Das Frauenbild, das das Aufkommen einer heterosexuellen Liebes- 
lyrik ausschlieft, da es, wenn es sexuelle Komponenten enthilt, Intelligenz 
vermissen laft, bei der Anwesenheit der geistigen Komponente jedoch ein 
asexuelles Geschépf anvisiert wird, krankt nicht an dem Fehlen mdglicher 
Vorbilder in der historischen Realitat, sondern der bewuBten Selektion auf Seiten | 
des Autors. 7 

| “Das Gehabe der Markte” (p. 62) entlarvt in marx-engelschen Termini die 
der biirgerlichen Moral unterliegenden Doktrinen und klagt ber die Entfrem- | 
dung der Liebenden voneinander in der kapitalistischen Welt. Jedoch ist und 

_ bleibt gerade die biirgerliche—kleinbiirgerliche— Moral indirekt und direkt in 
den frithen und spaten Gedichten normsetzend. Es entgeht Brecht z. B. ganz, daf 

| die Frau doppelt unterdriickt ist als Proletarier in der Familienstruktur.3 Kritik | 
los nimmt er ihre Rolle als Sich-Aufopfernde und Dienende hin, als geschlechts- 
lose Mutter. Das Sexualwesen Frau aus der friiheren Lyrik verschwindet aus den 
spateren Texten. 

Indem Brecht Promiskuitat fiir den Mann propagiert, bewegt er sich im 
alten Territorium der doppelten biirgerlichen Moral. Indem er die weibliche 
Untreue oder Promiskuitat als Schockeffekt benutzt, wird als Norm fiir die Frau 
noch immer die spiefbiirgerliche “Anstandigkeit” gesetzt. Die Rachegeliiste des 
betrogenen Ehemannes sind konventioneller als ihre Formulierung es zunachst 
vermuten laft. (p. 95) Frauen, die herzhaft Priigel des Geliebten einstecken, wird 
implizit applaudiert. Brechts Mutter und Frau—Hure-und-Dirne-Kontrast ist alt 
wie der Eva-Maria Mythos, wie die hohe und niedere Minne. Bezeichnender- 
weise rat die alte Fose der jiingeren nach eindringlicher Darstellung des 
schmutzigen Geschiftes, (p. 200) es anders zu machen, so lange dazu Zeit ist. 
Der Wunsch, auch die unmoralischen Frauen hatten den mannlichen Standard 
verinnerlicht und hielten sich fiir einen Dreck, ist unverkennbar. (GW,p. 271) 

Konventionell ist, bei allem Spaf iiber die Jungfernschaft der “Seelen- 
braut,” die Forderung, daf die Liebe unmaterialistisch und bedingungslos zu sein 
habe, eine reine Liebe also, die sich selbst geniigt und nicht von Auferlichkeiten 
abhangt. So erscheint die liebende Witwe zwar ein wenig lacherlich, (p. 47) aber | 
nicht verachtlich. Dagegen schwingt Empérung tiber das “feile Weiberfleisch” in 
der “Ballade von einem Weib:’ (p. 46) Von Evelyn Roe hin bis zum guten 
Menschen von Sezuan darf das Stereotypbild der guten Hure nicht fehlen. Aus 
dem letzteren Drama ist die “vorbildliche Liebe” genommen: 

Ich will mit dem gehen, den ich liebe. 
Ich will nicht ausrechnen, was es kostet. 

| Ich will nicht nachdenken, ob es gut ist. | 
Ich will nicht wissen, ob er mich liebt. | 
Ich will mit ihm gehen, den ich liebe. . 

| (p. 142) 

In der androgynen Shen-Te ist sicherlich auch das Sehnsuchtsbild des Geliebten 
enthalten. | 

Keuschheit ist bei aller Kostiimierung ein Wert, wie Brechts Aussage iiber | 
die russischen Frauen belegt: 

Stolz = 

Als der amerikanische Soldat mir erzahlte 
Wie die wohlgenahrten deutschen Biirgertéchter 

242



| Book Reviews — 

Kauflich waren fiir Tabak und die Kleinbiirgertéchter fiir Schokolade 

Die ausgehungerten russischen Sklavenarbeiterinnen jedoch unkauflich 

Verspurte ich Stolz. on 

| : (GW, p. 940) 

Auch fiir den spateren Brecht ist Sexualitat etwas, womit sich der Mann einen 

Vorteil iiber die Frau verschafft, sie demiitigt. Die Sexualitat der Frau gegentiber 

ist ein aggressiver Akt der Besitzergreifung, der sie erniedrigen soll.1¢ : 

Hier wie anderswo findet sich die patriarchalische Geste, die verlangt, daf | 

die Frau verinnerliche, was ein mannliches Konstrukt ist. Das tiberlebte An- 

standigkeitsideal ist auch in der Gestalt des gelangweilten Revuemadchens re- 

flektiert, den geschlechtslosen Arbeiterinnen und Miittern der Mittelzeit. Der 

| Spott auf die Ehe trifft nicht die Institution, sondern Kalte und Fehlen von 

- Romantik—denn wie anders liefe sich ein Liebesideal beschreiben, welches 

Dauer, Selbstlosigkeit, fraglose Treue—alles auf Seiten der Frau—voraussetzt? | 

(“Der Ehesong,” p. 80) | : | 

Brechts “kalkulierter Vandalismus” (Grimm, p. 216) mag daher stammen, 

daf unrealistische mannliche Anspriiche sich als unhaltbar erwiesen haben. “In 

Grundstimmung und Aussage ist Brecht keineswegs so weit von den Hot- 

mannsthalschen ‘Terzinen iiber die Verganglichkeit,’ von Heym, Trak! oder : 

Rilkes Liebenden.’ (Weber, p. 62) Das trifft besonders auf die friihen Texte zu, Z. | 

B. “Ich habe dich nie so geliebt,” “Gesang von der Frau,” u. a. - | 

Biirgerlich sind auch die misogynen Nietzsche-Anklange—zu Brechts 

, Zeiten wohlbekannt. Selbst das Bild der Peitsche fehlt nicht: “Uber die Vitalitat,” 

“Von He.” 
: In den spaten 20er Jahren verlieren sich die sexuellen Aussagen, seien sie 

homosexueller oder heterosexueller Art. Mehr Raum wird emotionaler Ge- | 

stimmtheit eingeraumt. Pietzcker folgert daher: “Diesen Weg, der von der 

Triebversagung tiber den Sadismus zum Masochismus fiihrt, geht Brechts Lyrik 

in ihrer Entwicklung zuriick. Sie entspricht einer erfolgreichen Psychoanalyse | 

_.” (Pietzcker, p. 299) Pietzcker spricht daher von einem Heilungsprozef im Fall 

Brecht,der durch die Hinwendung zum Marxismus und das antifaschistische | 

Engagement eingetreten sei.“‘Die Entwicklung zu einer freieren Sexualitat ist 

beim jungen Brecht eng verbunden mit der Wendung zur Gesellschaft. . -’ 

(Pietzcker, p. 302) | 

Dies ist nun nicht der Fall, es sei denn, man setze Repression gleich Heilung. 

Tatsache ist, da ein pornographischer Brecht schlecht in die Reihen der—_ | 

zumindest dem Anspruch nach—keuschen klassenkampferischen Garde gepait 

hatte. So entschlug er sich ganz der Drastik—und gleichzeitig auch der Sinnlich- 

keit. Es ist ja fast komisch, da$ Kritiker bei dem Versuche, auch noch beim reifen 

_ Brecht (nun gesunde) Sexualitat zu finden, die wollenen Unterhosen und den 

langen Bauernrock als sinnlich-erotisch werten wollen. Bei anderen méchte das 

zutreffen, bei Brecht, von dem man weif, welche Register er ziehen kann, sind 

diese Anspielungen nichts als eine schwachliche Gebarde. Mit der ideologischen 

Bewuftwerdung sind beide Arten der zuvor offenliegenden Sexualitét in den a 

Untergrund gegangen—die homosexuelle und die sado-masochistisch hetero- 

sexuelle.!” Die Liebenden der spateren “Liebesgedichte” bleiben unkorperlich und | 

asexuell—nicht etwa androgyn. Der “Liebesunterricht” (p. 209) ist frei von der 
Sprache sinnlichen Begehrens. Es ist ein papiern-theoretischer Text. 

| Sprachlich hat sich eine Anderung vollzogen. War die Sprache der fri- 

ee os 243



Brecht: Women and Politics/Frauen und Pokitik 

heren Texte reich an Neuheit, Wagnis und anarchischem Experiment, so ist sie in 
den Nachkriegsjahren spréde geworden—wie auch die Liebe, von der sie spricht. 
Theoretisch sind auch die Anklagen gegen die noch immer herrschende Lieb- 
losigkeit.’* Neue Themen haben die alten abgelést und einen neuen sprachlichen 
Habitus notwendig gemacht. 

Dagmar C. G. Lorenz 
Columbus, Ohio 

Anmerkungen 

1. Hannah Arendt, “The Poet Bertolt Brecht,” Brecht, ed. Peter Demetz (Engle- 
wood Cliffs, N. J.: Prentice Hall, 19620, p. 45. 

2. Carl Pietzcker, Die Lyrik des jungen Brecht (Frankfurt: Suhrkamp, 1974). Al- 
brecht Weber, “Zu Liebesgedichten Bert Brechts,” Interpretationen zur Lyrik 
Brechts, ed. Rupert Hirschenauer, Albrecht Weber (Miinchen: Oldenburg, 1971). 

3. Friedrich Engels, “Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des 
Staats,” in: Karl Marx, Friedrich Engels, Werke (Berlin: Dietz, 1962) Bd. 21, p. 61 

ff. . 
4. Reinhold Grimm, Brecht und Nietzsche (Frankfurt: Suhrkamp, 1979), p. 17. 
5. Werner Hecht, Brecht. Vielseitige Betrachtungen (Berlin: Henschel, 1978). 
Ders. und Hans-Joachim Bunge, Kathe Riilicke-Weiler, Bertolt Brecht. Sein Leben 
und Werk (Berlin: Volk und Wissen, 1968). 

‘ 6. Ingeborg Bachmann, “Bertolt Brecht: Vorwort zu einer Gedichtanthologie,” 
Werke, Bd. 4 (Miinchen: Piper, 1978), p. 365-67 

7. August Bebel, Die Frau und der Sozialismus (Stuttgart: Dietz, 1891). 
8. “Die Liebe dauert nicht, weil sie durch Geld verdorben ist,” spekuliert Weber, p. 
75. 

9. “In den ‘finsteren Zeiten’ wird sie zur Beziehung, die sich tiber Bezahlung und 
Ausbeutung reguliert, als ‘Ware’ Liebe, gleich ob in Form der Prostitution oder in 
Form der biirgerlichen Ehe,” Hecht, p. 237. 

10. Bertolt Brecht, Gesammelte Werke 8, 9, 10 (Frankfurt: Suhrkamp, 1967). (Ge- 
dichte, 1, 2, 3), hier: Gedichte 1, p. 235-37. 

11. Gesammelte Werke 1, p. 51, p. 58, p. 186. Im Text: GW. 
12. Keith A. Dickson, Towards Utopia. A Study of Brecht (Oxford: Clarendon, 

1978), p. 288. | 
13. Franz Norbert Mennemeier, Bertolt Brechts Lyrik (Diisseldort: Bagel, 1982), p. 

61. Hans-Thies Lehmann, “Das Subjekt der ‘Hauspostille? Eine neue Lektiire des 
Gedichts Vom armen B. B.,” Brecht-Jahrbuch (1980), ed. Reinhold Grimm, Jost 
Hermand, (Frankfurt: Suhrkamp, 1980), p. 22, warnt vor der eindeutigen Zu- 
ordnung biographischer Daten. Freilich —eine Annaherung vom Allgemeineren an 
das Persénliche, vielleicht Autobiographische, geschieht in Gedichten, in denen, 
wie in “Baals Lied” (p. 38) plétzlich eine Kehrtwendung vom “er” zum “ich” 
gemacht wird. (p. 38) Die Verwirrung, die zwischen der Nennung “Baal” und “ich” 
besteht, la8t sich nur durch persdnliche Identifikation deuten. 

14. Klaus Schuhmann, Untersuchungen zur Lyrik Brechts (Berlin und Weimar: 
Aufbau, 1973), p. 100. 

15. Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht (Hamburg: Rowohlt, p. 1951), p. 
73: “Diese Welt hat immer den Mannern gehért. . ” Schon der junge Brecht kann 
sich eine weibliche Existenz ohne Mann nicht als sinnvoll vorstellen—z. B. 
“Ballade von der alten Frau,” GW, p. 115-16. Bei den spateren Liebesliedern aus 
einer guten Zeit sei eine genaue Festlegung des Geschlechts der Sprecher garnicht 
von Belang. Christel Hartinger, Bertold Brecht—das Gedicht nach Krieg und 
Wiederkebhr (Berlin: Brecht-Zentrum DDR, 1982), p. 224. . 

244



Book Reviews 

16. Hellmuth Karasek, Baa/s Glicksverlangen (Miinchen: Kindler, 1978), p. 60, 

verzeichnet drastische Veranderungen: “Geilheit, die dem jungen Autor als Tugend 

erschienen war, die er aber jetzt mit dem puritanischen Zug der kommunistischen 

Bewegung in Einklang, dem faulen Wohlleben und parasitaren Ausbeuten zu- 

ordnet. . 2” 
17. So geht es weniger, wie Hartinger annimmt, um eine von “Entfremdung befreite 

Gesellschaft” und Humanisierung der Natur, (p. 242) sondern eher um das 
Gegenteil. . . . 

18. Peter Paul Schwarz, Lyrik und Zeitgeschichte. Brecht: Gedichte iiber das Exil | 

. und spéte Lyrik (Heidelberg: Lothar Stiehm, 1978), p. 117. . | 

Ty 6 T ae ll el @ Dl 

245



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions



Page image 

not available 

due to copyright 
restrictions









\ 

|





] 
| ‘ Meter tg PF, ; 

| ghia pts ig Je’ oh? ¥ ne”, “ . 

/ 5, A ae ee 
| , yt ag 

| a gcd et oa , 
o by a” 7 m . | [De eta ht 

. oe 1g We ft 

eae i ay 

Risin is * 4 

na we a a 

AD TS: ie a aa 
“1, % i a pan Br 

f re 

, 
PI 

1 Phe catia - 
». yi ~ | AR hd 

if 2 : ‘ a ' , 
MS 

nee 3 

485 a) ew 

= 
ate ye i ae ee eat ie es eae ee fe 

Si “aN a eg “ 

tAL RNS Sn 
Te Le 2 ee or ! iil pO eT a eo 5 a ONE a Cg om ee 

i a ee Nisanetie eye Ss : A 7 - EMME TAN SM oh 
1 ‘ ; ey 4 Ph cad! oy a 3 ‘ 

: PSO Le RS 

ISBN 0-8143-1788-X 
ISSN 0734-8665


	Page 1

