LIBRARIES

UNIVERSITY OF WISCONSIN - MADISON

Brecht, women and politics.

Detroit: Wayne State University Press, 1985

https://digital.library.wisc.edu/1711.dlI/X3ADHAUJLMPIV8Q

http://rightsstatements.org/vocab/InC/1.0/

The libraries provide public access to a wide range of material, including online exhibits, digitized
collections, archival finding aids, our catalog, online articles, and a growing range of materials in many
media.

When possible, we provide rights information in catalog records, finding aids, and other metadata that
accompanies collections or items. However, it is always the user's obligation to evaluate copyright and
rights issues in light of their own use.

728 State Street | Madison, Wisconsin 53706 | library.wisc.edu



Brecht: frauen und politik

The Brecht Yearbook,
Volume 12, 1983

edited by Jobn Fuegr, Gisela Baby,
and John Willett

associate editor: Gerd Breuer




e e e Ry









s—

Brecht: ﬁfaz(en und politik



Brecht Jabrbuch, Jabrgang 12, 1983
Herausgeber: Jobn Fuegr, Gisela Babr,

und John Willett
Mitherausgeber: Gerd Breuer

Wayne State University Press Detroit
edition text + kritik GmbH Miinchen



The Brecht Yearbook, Volume 12, 1983
edited by John Fuegs, Gisela Babr,
and John Willett

associate editor: Gerd Breuer

Wayne State University Press Detroit
edition text + kritik GmbH Minchen



Copyright © 1985 by Wayne State University Pess, Detroit Michigan 48202. All rights
reserved. No parts of this book may be reproduced without formal permission.

Produced in the United States.

ISSN  0734-8665

ISBN 0-8143-1788-X

Special acknowledgment to Gerd Breuer for providing the German synopses and to
Francoise Taylor for providing the French synopses.



The International Brecht Society

The International Brecht Society has been formed as a correspond-
ing society on the model of Brecht’s own unrealized plan for the Diderot
Gesellschaft. Through its publications and regular international sympo-
sia, the Society encourages the free and open discussion of any and all
views on the relationship of the arts to the contemporary world. The
Society is open, of course, to new members in any field and in any country
and welcomes suggestions and/or contributions (in German, English or
French) for future symposia and for the published volumes of its deliber-
ations.

Die Internationale Brecht-Gesellschaft

Die Internationale Brecht-Gesellschaft ist nach dem Modell von
Brechts nicht verwirklichten Plinen fiir die Diderot Gesellschaft als
korrespondierende Gesellschaft gegriindet worden. Durch Veroffentlich-
ungen und regelmiBige internationale Tagungen fordert die Gesellschaft
freie und offentliche Diskussionen von jeglichen Blickpunkten, die Be-
ziehungen aller Kiinste zur heutigen Welt betreffend.

Die Gesellschaft steht selbstverstindlich neuen Mitgliedern in
jedem Fachgebiet und Land offen und begriifit Vorschlige und Aufsitze in
deutscher, englischer oder franzésischer Sprache fiir zukiinftige Tag-
ungen und fiir die veroffentlichten Bénde ihrer Protokolle.

La Société Internationale Brecht

La Société Internationale Brecht a été formée pour correspondre a
la société révée par Brecht, “Diderot Gesellschaft”. Par ses publications et
congrés internationaux a intervalles réguliers, la S. I. B. encourage la
discussion libre de toutes les idées sur les rapports entre les artes et le
monde contemporain. Bien entendu, les nouveaux membres dans toutes
les disciplines et tous les pays sont accueillis avec plaisir, et la Société sera
heureuse d’accepter des suggestions et des contributions (en francais,
allemand, ou anglais) pour des congres futurs et les volumes de communi-
cations qui en résulteront.



Addresses

Gisela Bahr, Department of German, Russian and East Asian Languages,
Miami University, 44 Irving Hall, Oxford, Ohio 45056, U.S.A.

Jobn Fuegi, Comparative Literature Program, University of Maryland,
Jimenez Hall, College Park, Md. 20742, U.S.A.

Jobn Willett, Volta House, Windmill Hill, London NW 3 65], England

Antony Tatlow, President International Brecht Society, 3 Felix Villas, 61
Mt. Davis Road, Hong Kong

Karl-Heinz Schoeps, Secretary/Treasurer, Department of German, Uni-
versity of Illinois, Urbana, Illinois 61801, U.S.A.

Marc Silberman, Editor Communications, Department of German, Uni-
versity of Texas, San Antonio, Tx 78285, U.S.A.

IBS dues are $10.00 Student Member (up to three years)
$15.00 Regular Member, annual income under $20,000
$20.00 Regular Member, annual income $20,000 and over
$25.00 Sustaining Member '
$25.00 Institutional Member
Send dues to Karl-Heinz Schoeps, Secretary/Treasurer, Department of
German, University of Illinois, Urbana, IL 61801, U.S.A.

Brecht’s works are quoted from the twenty volume Gesammelte Werke
(GW)(Frankfurt: Suhrkamp, 1967), from his Arbeitsjournal (AJ) (Frank
turt: Suhrkamp, 1973) or from Briefe (Frankfurt: Suhrkamp, 1981). _



Introduction

The original plan for this volume was to attempt to provide a fairly
comprehensive overview of the theme: Brecht and Women. What the
editors had in mind under this heading was threefold: 1) An overview of
the image of women as presented in Brecht’s plays, poetry, and his prose
writings fictional and non-fictional, 2) an overview of Brecht’s dealings
with the numerous women who figured so prominently in his own life as
professional collaborators and as sexual partners, and 3) feminist com-
mentary on any aspect of contemporary Brecht studies.

As essays began to come in we found considerable unevenness in the
quality of the individual essays and we found also that the three sub-topics
were not getting equal attention. We did not want to commission essays on
specific subjects as we did not want to pre-commit to anyone until we saw
the quality of the individual piece of writing. As a result of this working
method we have managed to cover some areas, so we think, rather well,
but others have been left for consideration in future volumes. We would
like to have had, for instance, absolutely first-rate pieces of work on
Helene Weigel, Margarete Steffin, Therese Giehse and Angelika Hur-
wicz, but none of the work submitted on these subjects matched the
importance of the subjects themselves. Clearly lots of additional work still
needs to be done on each of these individuals.

Once we had assembled the best international work available that
was devoted to the general subject of Brecht and Women, we found that
there were many other pieces of work which certainly touched on the
subject of “Brecht and Women” but which then carried over into other
- important subject areas. An examination, for instance, of Brecht’s pen-
chant for establishing written contracts both with business partners and
with personal friends, led of necessity from the contracts with Banholzer

7



Introduction

and Zoff to those with Weill, Feuchtwanger, etc. etc. Likewise, the whole
question of how Brecht worked with women collaborators led of necessity
to his work with various male collaborators also. So, instead of trying to
artificially limit the scope (and value) of some of the material submitted,
we decided to have the title of the volume as a whole reflect the scope of
the essays contained in it.

We labor under no delusion whatsoever that this volume (or any
other volume) can exhaustively cover the range of subjects embraced by
the title of the volume. What you have before you is a series of essays in the
sense of Versuche, “attempts” to begin to define areas needing further
study. Each is an honest attempt to sketch the current state of knowledge
of the subject treated in the essays. In each case. further work on the
subject may well yield different conclusions and ask as well as answer very
different questions. If the essays provoke argument as well as further
study, we will be neither surprised nor disappointed.

For the Editors:

John Fuegi

College Park, Maryland
1984



Contents

Ruth Berlau as told to
Hans Bunge, GDR

Sarah Bryant-Bertail, USA
Sue-Ellen Case, USA
Renate Voris, USA

Joel Schechter, USA

Reinhart Hoffmeister,
FRG

John Willett, UK

Heinz-Uwe Haus, GDR
“Dorothy Lane” (with revi-
sion by Manfred Wekwerth
and Elisabeth Haupt-
mann), GDR

Volker Lilienthal, FRG

David Z. Mairowitz,
FRANCE

Michael Morley,
AUSTRALIA

Antony Tatlow,
HONG KONG

Nach 25 Jahren des Schweigens - 11

Women, Space, Ideology: Mutter Courage
und ibre Kinder 43

Brecht and Women: Homosexuality and
the Mother 65

Inszenierte Ehrlichkeit: Bertolt Brechts
‘Weiber-Geschichten’ 79

Lotte Goslar’s Circus Scene 929

Im Gesprich mit Marta Feuchtwanger 107

Bacon ohne Shakespeare? —The Problem
of Mitarbeit 121

In Memoriam Asja Lacis 141

Happy End; A Criminal Case Based On
the Comedy With The Same Name By
Dorothy Lane 149

Journalisten als Kopflanger — Aktualitit und

Nutzen von Bertolt Brechts Tui-Kritik 193
Brecht’s Women: A Synopsis/Proposal 207
THE WAY AHEAD:

L. Future Fields of Brecht Scholarship 211

II. Brecht and Postmodernism 215

Book Reviews 221



Berlau/Bunge. “After 25 Years of Silence”

The following article includes some representative sections of an as yet
(1984) unpublished manuscript entitled Laitu Narrates. In this work Ruth Berlau
relates her life and work with Bertolt Brecht. The representative samples here are
drawn from each decisive phase in her life with Brecht: the first begins in the
summer of 1933 as she met Brecht and Helene Weigel while they were in exile in
Berlau’s homeland of Denmark. Brecht and Berlau were attracted to one another
at once. They immediately began work together on several artistic projects. Ruth
Berlau translated Brecht and staged his play Mother at her Worker’s Theatre.
Light is cast on many details of Brecht’s daily life in exile in Scandinavia. For Ruth
Berlau, out of initial attraction came lifelong love for Brecht. She tells of the
creation of Lai-tu Stories, written for her by Brecht and in which she is the main
figure. The final section of the article, Berlau’s recollection of a nightmare,
contains her attempt to answer the question “what was Brecht like?” and a love
poem from Berlau to Bertolt Brecht.

Berlau/Bunge. “Nach 25 Jahren des Schweigens.’

Bei diesem Beitrag handelt es sich um Ausziige aus dem bislang unversffent-
lichten Manuskript von Hans Bunge, das den Titel Laitu Erziblt trigt. Darin
erzihlt Ruth Berlau @iber ihr Leben und ihre Zusammenarbeit mit Bertolt Brecht.
Die vorliegenden Ausziige versuchen die entscheidenden Stationen ihres Lebens
zu streifen: Dies beginnt im Sommer 1933, als sie Helene Weigel und Bert Brecht
in Dinemark, Berlaus Heimat, kennenlernt. Brecht ist ihr auf Anhieb sehr
sympathisch. Es entwickelt sich eine intensive kiinstlerische Zusammenarbeit.
Ruth Berlau iibersetzt Brecht und inszeniert sein Stiick die Mu#ter mit ihrem
Arbeitertheater. Streiflichter von Brechts alltiglichen Leben im ddnischen Exil
sind eingestreut. Berlau und Brecht beginnen zusammen einen Roman zu
schreiben. Aus Ruth Berlaus anfinglicher Sympathie ist lebenslange Liebe ge-
worden. Sie erzihlt von der Entstehung der Lai-tu Geschichten, die ihr Brecht
schrieb, und deren Hauptfigur Lai-tu, die sich auf Ruth Berlau bezieht. Den
Abschluf der Ausziige bilden der Traum Ruth Berlaus, in dem sie sich von Brecht
im Stich gelassen fiihlt, sowie ein Versuch die Frage “Wie war Bert Brecht?’ zu
beantworten und schlielich ein Liebesgedicht von Ruth Berlau an Bert Brecht.

Berlau/Bunge, Apres 25 ans de silence

Larticle suivant comprend des passages représentatifs d’un manuscrit non
encore publie a ce jour, intitulé Lastu Narrates. Dans cette oeuvre, Ruth Berlau
relate sa vie et son travail avec Bertolt Brecht. Les passages représentatifs figurant
ici sont extraits des phases décisives de sa vie avec Brecht: le premier commence
durant I'été 1933, avec sa rencontre avec Brecht et Héléne Weigel durant leur exil
dans le pays natal de Berlau, le Danemark. Brecht et Berlau furent immédiatement
attirés I'un par l'autre. IIs commencérent immédiatement a travailler ensemble sur
plusieurs projets artistiques. Ruth Berlau traduisit Brecht et montra sa piece Mére
ason Théatre des travailleurs. De nombreux détails de la vie quotidienne de Brecht
en exil en Scandinavie sont mis en lumiére. Pour Ruth Berlau, de cette attraction
initiale résulta un amour pour Brecht qui dura toute sa vie. Elle raconte la création
&’Histoires de Lai-tu, écrites pour elle par Brecht, et dans lesquelles elle a le rdle
principal. Dans la partie finale de I'article, ou Berlau évoque un cauchemar, elle
tente de répondre a la question: comment était Brecht? Cette derriére partie
contient également un poéme d’amour de Berlau a Brecht.

10



Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Sarah Bryant-Bertail. “Women, Space, Ideology: Mutter Courage”

Mother Courage pulls her wagon on a treadmill. Catherine climbs atop a
house to beat the drum and warn the village. Sophie is thrown to the ground by
Baal and vows revenge. Grusha flees from the soldiers with a baby boy. These are
frame shots of women in the Brechtian space that defines them and that they
conversely delineate. The women characters traveling over the various stages of
the Epic Theatre can also be read as part of the even longer tradition of the
picaresque, the literary genre of the exiled and powerless. These female pica-
resque characters, of both early and later plays, are in a profound sense, political
and economic exiles doomed to travel through the changing historical tableaux of
capitalist society. The fragmented tales fall into four prevalent stereotypes: the
abandoned sex object, the prostitute, the capitalist entrepreneur, and the martyr-
mother. Brecht’s use of women as didactic objects also follows in a tradition of
German male writers that can be traced back at least to the Enlightenment and
Sturm und Drang. The author shares the contention of feminists like Sarah
Lennox that the Marxian scheme of labor and politics is deeply distorted because
it does not recognize the conventions of the family to be part of the political
structure, nor give the traditional work of women the status of labor. And yet
Marx’s description of the proletarian fits the picaresque characters, especially the
female picaresque. In the task of analyzing the movement and space of women
characters in Brecht’s plays, the author will use some of the techniques of the
semioticians Patrice Pavis and Michael Issacharoff. Dividing the dramatic space
into mimetic and diegetic, and observing the characters’ placement and move-
ment between these two spaces, will reveal patterns that signify meaning. In
addition, a cataloguing of the objects in the female space will also help make
explicit the signifiers that Brecht uses to give women meaning. It is in this
operation that Brecht’s ambivalence is brought to light. Brecht’s women are seen
to survive through tactical thinking and behaviour, in the face of the grand
strategies that are the province of the powerful, strategies that can be seen to
culminate in powerful ideologies. Brecht’s own exiled position vis-a-vis the
ideologies of the capitalist state and the Stalinist communist state is most pro-
foundly “reflected” in his women characters. Finally the work of a playwright can
be efficacious only as a set of tactics within and always opposing the grand
strategies that make up political and social reality.

Sarah Bryant-Bertail. “Frauen, Raum, Ideologie: Mutter Courage”

Mutter Courage zieht ihren Wagen tiber eine Tretmiihle. Kattrin klettert
auf das Dach einer Hitte, um mit ihrem Trommelschlag das Dorf zu warnen.
Sophie wird von Baal zu Boden geworfen und schwort Rache. Grusche flieht mit
dem Kind vor den Soldaten. Dies sind Schnappschiisse von Frauen im Brecht-
schen (Biithnen-) Raum, der sie definiert und den sie ihrerseits beschreiben. Die
Frauengestalten, die iber die verschiedenen Biihnen des epischen Theaters
ziehen, koénnen als Teil einer ilteren Tradition des Pikaresken, dem Genre der
Ausgestofienen und Machtlosen, gesehen werden. Diese weiblichen pikaresken
Charaktere, sowohl der frithen wie auch der spiteren Stiicke, sind auf profunde
Weise politisch und ckonomisch Ausgestofiene, dazu verdammt durch die sich
wandelnden geschichtlichen Tableaus der kapitalistischen Gesellschaft zu
ziehen. Die fragmentarischen Erzihlungen weisen hauptsichlich vier Stereo-
typen auf: das aufgegebene Sex Objekt, die Prostituierte, die kapitalistische

40




Sarah Bryant-Bertail

Unternehmerin und die Mirtyrin-Mutter. Brechts Gebrauch von Frauen als
didaktische Objekte folgt einer Tradition von minnlichen deutschen Schrift-
stellern, die bis zur Zeit der Aufklirung und des Sturm und Drang zuriick-
verfolgt werden kann. Der Autor teilt die Auffassung von Feministinnen wie
Sarah Lennox, daff das Marxsche Konzept von Arbeit und Politik zutiefst ent-
stellt ist, da es weder die Familie als Teil einer politischen Struktur anerkennt,
noch der traditionellen Arbeit von Frauen den Stellenwert von (midnnlicher)
Arbeit zuspricht. Und doch passt Marx’ Begriff des Proletariers auf den pika-
resken Charakter, besonders den weiblichen. Bei der Analyse der Bewegungen
von Frauenfiguren und des Raums, in dem sie agieren, benutzt der Autor einige
Ansitze der Semiotiker Patrice Pavis und Michael Issacharoff. Indem der drama-
tische Raum in mimetischen und diegetischen aufgeteilt wird, und bei der
Betrachtung der Plazierung der Charaktere und ihrer Bewegungen zwischen
diesen beiden Rdumen, werden Muster offenbar, die Bedeutung erkennen lassen.
Eine Aufzihlung der Objekte, die den weiblichen Raum erfiillen, wird zusatzlich
zeigen, welche Signifikanten Brecht benutzt, um Frauen Bedeutung zu geben.
Dabei wird Brechts Doppeldeutigkeit zu Tage gebracht. Brechts Frauen meistern
das Uberleben durch taktisches Denken und Handeln, angesichts der groflen
Strategien, die die Sphire der Michtigen sind; Strategien, die letztendlich in
machtvollen Ideologien aufgehen. Brechts eigene Exilsituation angesichts des
kapitalistischen Staates und des Stalinistisch-Kommunistischen Staates wird am
deutlichsten in seinen Frauenfiguren “widergespiegelt”. Schliefilich kann das
Werk eines Dramatikers nur als Set von Taktiken, innerhalb und gegeniiber den
groflen Strategien, die die politische und soziale Realitit ausmachen, wirkungs-
voll sein.

Sarah Bryant-Bertail. “Femmes, espace, idéologie: Mutter Courage”

Mére Courage tire son charriot sur un tapis roulant. Catherine monte en
haut d’une maison pour battre le tambour et avertir le village. Sophie est jetée au
sol par Baal et jure de se venger. Grusha s'enfuit de I'armée avec un bébé. Ce sont
des instantanés de femmes dans I'espace brechtien qui les définit et qu’elles
délimitent en retour. Les personnages de femmes qui apparaissent a travers les
différents moments du Théatre Epique peuvent aussi étre vus comme participant
d’une longue tradition picaresque, le genre littéraire des opprimés et des exilés.
Ces personnages féminins picaresques, dans les piéces du début comme celles de
la fin, sont essentiellement des exilées politiques et économiques condamnées a
voyager 4 travers les tableaux historiques changeants d’une société capitaliste en
mutation. Ces personnages peuvent étre classés selon quatre catégories stéréo-
typiques principales: la femme-objet abandonnée, la prostituée, I'entrepreneur
capitaliste et la mére-martyre. L'usage didactique que fait Brecht des personnages
féminins continue une tradition d’écrivains-hommes allemands que I'on peut
faire remonter a I'’époque des Lumiéres et au Sturm und Drang. L'auteur partage
un point de vue féministe tel que celui de Sarah Lennox, selon lequel les analyses
marxistes sont fondamentalement faussées parce qu’elles ne reconnaissent pas la
structure familiale comme partie intégrante de la structure politique et n’accor-
dent pas aux travaux féminins traditionnels le statut de travail. Cependant, la
description marxiste du prolétariat coincide avec le personnage picaresque,

41



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

spécialement féminin. En analysant le mouvement et I'espace des personnages
féminins dans les piéces de Brecht, I'auteur est amené a utiliser certaines tech-
niques des démioticiens Patrice Pavis et Michael Issacharoff. La division de
l'espace dramatique en mimétique et diégétique et le mouvement des person-
nages entre ces deux espaces fait apparaitre des modéles significatifs. De plus, un
inventaire des objets de I’espace féminin aide aussi a expliciter les signifiants que
Brecht utilise pour signifier le féminin. C'est par cette opération que I'am-
bivalence de Brecht est soulignée. Les femmes de Brecht sont montrées comme
arrivant a survivre grice a une pensée et un comportement d’ordre tactique,
opposés aux grandes stratégies qui sont le fait des puissants, stratégies dont la
forme la plus achevée est I'idéologie. La position d’exilé de Brecht vis-a-vis des
idéologies de I'Etat capitaliste et de 'Etat communiste stalinien est reflétée par ses
personnages féminins. Finalement, le travail d'un auteur dramatique peut étre
efficace seulement dans la mesure ou il propose des tactiques qui s'opposent de
l'intérieur aux grandes stratégies qui constituent la réalité politique et sociale.

42




Women, Space, Ideology:
Mutter Courage und thre Kinder

Sarabh Bryant-Bertail

Manchmal sebh ich mich schon durch die Holl fabrn mit
mein Planwagen und Pech verkaufen oder durchn Himmel,
Wegzebrung ausbieten an irrende Seelen. Wenn ich mit
meine Kinder, wo mir verblicben sind, eine Stell find, wo
nicht herumgeschossen wiird, micht ich noch ein paar
rubige Jahr baben.

—Mutter Courage

Mother Courage pulls her wagon over a treadmill. Kattrin climbs
atop a house to beat her drum and warn a village of attack. The pregnant
Sophie is thrown to the ground by her lover Baal. Queen Anne leaves her
throne in pursuit of her husband and “runs through the forest like a
she-wolf” Pirate Jenny sails away from the burning town on a black ship.
Grusha flees into the mountains with a baby boy she has rescued. These
are framed moments of women moving through the Brechtian theatrical
space that defines them and that they conversely delineate. A basic
premise for this study is that theatrical space is not a neutral container or
backdrop, but an important participant in the action. Space is con-
stituted through the spectator’s reading of sign systems, patterns of
meaning that are dynamic because they can only unfold in time. In
consideration of the spatio-temporal nature of theater, I will look at
Brecht’s female characters as part of the dynamic that makes the plays
move through the time and space they set up. After a discussion of
women, space and ideology in Brecht’s works as a whole, I will analyze
the space of Mutter Courage in order to show how the epic theater speaks
politically about and, I contend, on behalf of women.

43



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Roland Barthes, in Sur Racine, read Racine’s tragedies as a whole
and deduced a primal space and narrative that would render all the
characters and plots coherent in their motivation.! When Brecht’s works
are read in this way, one is left not with a fixed space but a long series of
“social landscapes,” tableaux seen along the route of a traveler. From the
stories of the individual female characters a meta-narrative can be con-
structed that closely parallels, in particular, eighteenth-century models
of the picaresque heroine, such as Daniel Defoe’s Moll Flanders. The
character of Mother Courage is of course picaresque in origin, borrowed
from a seventeenth-century tale by Grimmelshausen. The female char-
acters in Brecht’s plays are, with few exceptions, political and economic
exiles in the profound sense, characters who live precariously and travel
—often literally walk—ceaselessly through the changing historical ta-
bleaux of bourgeois capitalist society. Whatever Brecht’s conscious atti-
tudes towards women may have been, his female characters serve the
central purpose of epic theater even better, perhaps, than he intended,
because they are in a position to ironically reveal, to a greater extent than
is possible for male characters, the societies they encounter. Women are
exiles in a more radical sense than are men: they must move outside of
the circles of power even in their own class. They are, as Kristeva says,
the proletariat of the proletariat. It is hoped that this analysis of women
characters moving through Brechtian space can help in the task of
illuminating what has been up to now the invisible history of women.

It is not enough to deplore the fact that male writers have tradi-
tionally used women as didactic objects. Instead, feminist studies ought
to investigate the didactic female stereotypes as important signs within
the social tableaux as depicted by artists and writers. The didactic stereo-
type, if read as a symptom, will inevitably reveal political and ideological
tensions within the social system. Brecht uses women as didactic objects
most notably in Die Mutter, Die heilige Jobanna der Schlachthife, Der
kaukasische Kreidekreis, Der gute Mensch von Sezuan and Mutter
Courage und ibre Kinder. In doing so he follows a German literary and
dramatic tradition that can be traced back at least to the seventeenth
century, but that reached the height of its popularity during the En-
lightenment and Sturm und Drang. Women were used as a locus for the
debates of political rationalism in Lessing’s Emilia Galotti, Gellert’s Die
zirtlichen Schwestern, Schiller’s, Kabale und Liebe and Maria Stuart,
Lenz’s Die Soldaten and many others. The plight of women in these plays
is significant if looked at from a contemporary feminist perspective,
because the role assigned to them by society and aesthetics is always
strategically designed to harmonize the ideologically disharmonious and
to conceal the ruptures between those ideologies and the real conditions

44



Sarab Bryant-Bertail

they attempt to justify. At the same time that women characters are
disenfranchised and exiled from power, they are, as didactic objects,
accorded the double task of veiling society’s seams and reflecting its
values. In the didacticism of Brecht as in that of the Enlightenment, the
woman’s body as object, whether she is mother, lover, or deity, is the
favorite medium through which ideologies are displayed, disguised and
appropriated. In Kabale und Liebe, for instance, the eyes of the female
tigure are supposed to function metaphorically as a mirror in which the
hero can verify his ideal selfhood as this is defined by bourgeois market-
place values. But since these eyes also belong to a character with her own
narrative, they are an unstable sign. They can be used to constitute an
“underground subject,” from whose viewpoint the dominant ideologies
of the text can be criticized.

I share the contention of Sara Lennox? and other feminists that the
orthodox Marxist account of labor and politics is radically flawed be-
cause it does not recognize that the conventions of the family and
marriage are a basic part of any political structure, nor does it accord the
traditional work of women the status of labor. And yet there is, in
Capital, an image of the proletarian that also applies to the picaresque
figure, particularly the female picaresque. Marx introduces the narrative
and space of the marketplace:

The proletarian is obliged to offer for sale as a commodity that very labor-
power which exists only in his [her] living self . . . [He/she] is mortal . . . and
will eventually be withdrawn from the market by wear and tear and death.

Then he displays the main characters in an exemplary tableau:

The capitalist . . . strides in front; the seller of labor-power follows . . . the one
with an air of importance, smirking, intent on business; the other, timid and
holding back, like one who is bringing his [her] hide to market and has nothing
to expect but—a hiding.

—*“The Buying and Selling of Labor Power”?

In Marx’s image the proletarian’s skin is torn or worn away through the
walk to the market. The market, or bourgeois capitalist society as a
whole, is presented by Brecht as a series of tableaux upon the epic stage.
Like Marx’s proletarian, the Brechtian characters have to walk them-
selves to death.

The similarities among the life stories of various women charac-
ters allow a meta-narrative to be projected whose features are picaresque.
Read syntagmatically, the narrative consists of four main segments, each
of which is animated by a stereotyped character. Almost all of Brecht’s
female characters live out stories that have been familiar for centuries:

45




Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

the naive girl is seduced and abandoned, the prostitute avenges herself by
gaining financial advantage, the entrepreneur becomes ruthless in her
drive to make a profit, the martyr-mother sacrifices herself for the
helpless. Sometimes a single character, such as Mother Courage, “tra-
vels” through several segments that are close variations upon those listed
above: Courage has children by three different men who abandon or
mistreat her and the children. In the “Lied von der grofien Kapitulation,”
the mother (perhaps Courage herself) must quickly learn to “march in
the band in lock-step,” in order to keep herself and her children alive:

Und du marschierst in der Kapell

Im Gleichschritt, langsam oder schnell . . .

(Zwei Kinder aufm Hals und bei dem Brotpreis und

was alles verlangt wird!) (Mother Courage, Scene 4)

We never learn precisely what the “marching” entails, but do know that
the capitulation involves a lowering of expectations and ethical stan-
dards. In the play we learn that Anna Fierling becomes more and more
intent upon profit. Finally she inadvertently martyrs herself and her
children by her inability to leave the battlefield, a market that is destroy-
ing itself. Jenny of Die Dreigroschenoper, on the other hand, moves
from the role of a prostitute dominated by her pimp Macheath to that of
an entrepreneur who allies herself with the capitalist Peachum. She was
a mother briefly, but the baby’s death cut this narrative short. Shen Te of
Der gute Mensch von Sezuan begins with naivete, proceeds to prosti-
tution, splits into both martyr-mother and capitalist entrepreneur, and
finally regains her innocent state. Interestingly, Brecht had his female
protagonist disguise herself as a male so that the two stereotypes could
appear within the same time frame. The two segments of the meta-
narrative, one featuring the ruthless entrepreneur and the other the
naive girl, usually appear as two stages of an economic developmental
process, but in this play Brecht has collapsed them together with an
ironic effect that is more ambiguous than usual.

A character in one play often could be an older or younger version
of a character in another, as if one woman were changing her name many
times. In Baal, we last see Sophie kneeling in the dark forest to pray for
and curse Baal, her “child and lover”” Perhaps Sophie found her way out
of the forest and went to the city as Jenny, where she now plots her
revenge against Baal, now grown into a middle-aged bourgeois called
Macheath. Segments of the picaresque meta-narrative are discernible as
pasts and futures introduced into the dramatic present through songs, as
in Macheath and Jenny’s “Zuhilterballade” and Courage’s “Lied von der
grofien Kapitulation” Certain iconic tableaux appear repeatedly, such as

46



Sarab Bryant-Bertail

that of the praying mother. In Mutter Courage, Kattrin ironizes this
icon: while the peasant woman kneels on the ground to pray that the
town will awaken before the soldiers kill them, Kattrin climbs upon the
nearest roof and beats her drum to warn them. The juxtaposition of the
two spatial movements is pointedly iconic. The picaresque stories are not
always verbally narrated, but are often told through patterns of move-
ment through space. The main patterns of women characters’ spatial
movement are a circling about at the outer edges of the stage (the
prostitutes in Die Dreigroschenoper); a transversal of it (Mother Cour-
age, Queen Anne); a descent (Baa/’s Sophie, the kneeling mothers and,
most notably, Joan Dark, who parodies Christ by descending three times
into “the depths” of the stockyard workers’ world); and last, an ascent
(Kattrin on the roof). In these spatial movements, women move
through, past, or all around the center but do not claim it as a permanent
base. The patterns constitute a didactic stage rhetoric that speaks an
abstract language of its own. The use of spatial narrative is in fact one of
the main distinguishing marks of Brecht’s conscious practice as a play-
wright and director. The rhetorical tableaux of the epic stage recall the
show wagons of the medieval theater, which most historians believe was
viewed by spectators walking about upon the ground from one wagon to
the next, each tableau representing a station in the characters’—and the
spectators' —journey through life. As a theatrical device, Mother Cour-
age’s wagon brings to mind the long history of the stage. It not only
contains scenes and moves through theatrical “socioscapes” but also
reminds us that our own time and space is part of the historical pageant.

To make the theatrical space dynamic, Brecht relied on what he
called Details, by which he meant the contact of people with real objects.
In his director’s notes on the 1949 Berliner Ensemble production of
Mutter Courage, he writes that the empty stage with the cyclorama
allows the spectator to imagine, by turns, a sky and landscape that
promises adventure and an “immeasurable wasteland” in the final scenes
of the play. Brecht allows the large picture to be approximate, but not the
details involving people and objects:

Gibt es im Groflen ein schones Ungefihr, so gibt es das nicht im Kleinen.
Wichtig fiir realistische Darstellung ist das sorgfaltig ausgearbeitete Detail in
Kostiim und Requisit, denn hier kann die Phantasie des Zuschauers nichts
hinzufiigen. Die Arbeits- und Efigerite miissen liebevollst ausgefiihrt sein . . .
Das Detail, auch das kleinste, muf} natiirlich bei der strahlend hell erleuchte-
ten Bithne voll ausgespielt werden. Besonders gilt das fiir Vorginge, die auf
unsere Bithne nahezu grundsitzlich iibergangen werden, wie das Bezahlen
bei einem Handel. Die [Helene] Weigel erfand da (fiir den Schnallenhandel in
1, den Kapaunhandel in 2. .. und so weiter) eine eigene kleine Geste: Sie

47



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

klappte die umgehingte Ledergeldtasche horbar zu. . . . Die Details sind mit
dem Grundsatz epischen Spiels eins nach dem andern grindlich und er-
finderisch auszuarbeiten.*

Such plays of signification— Details — involve not only the material stage
properties but also objects that appear in patterns of imagery in the
dialogue; the two are always interrelated. In Brecht’s work in particular
objects give meaning to a character’s acts by making those acts material.
But objects may and often do explode the author’s intended didactic
framework. If this were not the case, there would be little reason for
feminists to write about Brecht.

Spatial patterns involving characters’ relationships to objects and,
in particular, material Details of everyday work, are signs capable of
producing political meanings. Some meanings have been realized while
others are potential. Michel de Certeau, in Linvention du quotidien (the
invention of the everyday), employs two terms that are useful for this
discussion: factics and strategies. Tactics, he explains, are the province
of those who lack political and economic power, while strategies are that
of the powerful.> Clearly, women have historically been limited to tactics.
In this sense, Brecht’s female characters are even more antiheroic and
picaresque than such typical male protagonists as Schweik, Galy Gay and
Azdak. However, both male and female characters are necessarily in-
volved in complex tactical and tactile relationships with the objects
around them; the work of survival is an ongoing series of tactics whose
purpose is to avoid being overpowered by strategies. While the words
tactic and tactile descend from two different Indo-European bases (tag-
/tag-) they have developed certain associations in common over the
course of time: both are associated with the physical immediacy of
Erlebnis as opposed to the distance and reflectivity of Erfabrung. From
the same origin as tactile come the words zext and fextile which are also
relevant to this study, as the following analysis of Mutter Courage will
show.

In the case of Mutter Courage, the war can be seen as a strategy
dictated by those with political and economic power. Religion in this
work is an ideology that strategists manipulate—and tacticians try to
maneuver themselves within. The characters we actually see do not
dictate the strategy of war, but are engaged in tactics through which they
hope to survive it. Ironically, many tactics only perpetuate the war.
Sometimes characters learn a tactic that helps them survive one strategy
but that proves fatal when they are confronted with another. Eilif, for
instance, learns during wartime that murder and plunder bring him
rewards; however, as soon as “peace breaks out,” he is condemned to

48



Sarah Bryant-Bertail

death for repeating this tactic. Brecht of course contends that survival
tactics, if practiced collectively, can undermine oppressive strategies.
The Details of material, tactical existence have revolutionary potential.

Mutter Courage offers a complex interplay of spatial signification
patterns and female stereotypes. Besides the characters on stage, there
are several women from other temporal and spatial dimensions: the old
woman in “Das Lied vom Weib und dem Soldaten” who watches the
young man go to war and prays as the cold water is “eating” his body away,
the child Kattrin who is made speechless when a soldier “puts something
into her mouth,” the young Anna Fierling and the young Yvette. In
order to analyze more closely how women characters interact with other
signs in an overall pattern of signification, a semiotic approach is most
helpful. In A Theory of Semiotics Umberto Eco explains that semiotics
is grounded in materialism and that it thus accepts all signs as empiri-
cally capable of meaning. Every text, including those that are explicitly
ideological, must call upon a “semantic universe” for its signs and
therefore, from the outset, it lays itself open for a potential reading that
could “turn the ideological system on its head.’® That is, the signs once
appropriated to support one ideology may speak on behalf of a counter-
ideology. All that is needed for such a reading is to question the original
ideology’s equivalencies. Because semiotics can reveal the construction
of ideological texts, it can be a form of social criticism, and thus a kind of
social practice.

In order to see how spatial systems signify in the theater, an
elementary division of the dramatic space into two parts is a first im-
portant step. Michael Issacharoff divides dramatic space into the mime-
tic and the diegetic spaces.” The mimetic space is that which is on the
physical stage as actually seen by a spectator or projected by a reader. The
diegetic space, on the other hand, is all that would not be seen on a real or
projected stage but that is nevertheless established in the spectator/
reader’s imagination through verbal and non-verbal systems of signs.
The diegetic space includes all offstage space as well as abstract or
fantasized spaces constituted through spatial imagery. The interplay of
signs between the mimetic and diegetic spaces is read by us as action—a
sense of the play’s movement through time and space and towards
meaning. The whole spatio-temporal dynamic can be read as an inte-
grated system of meaning, which in turn 7efers to the real space of the
spectator via his or her interpretation. To Brecht and the audience at the
Berliner Ensemble production of Mutter Courage in 1949, the imme-
diate referent was Europe during the World Wars. Berlin itself, still in
ruins from the bombs of World War II, was certainly part of that original
dramatic space.

49



* Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Dramatic space as a whole is constituted by what I discern to be
four interrelated systems of signs: 1) the placement and movement of
characters in relation to each other and the audience, 2) objects seen on
the stage or referred to in the dialogue, including imagery, 3) abstract,
fantastic or offstage spaces constituted through dialogue and 4) the
architectural space of the real stage and theater building in relation to its
environment. Characters in the theater always move back and forth from
one temporal dimension to another and from the mimetic to the diegetic
space. In‘a less obvious way, objects are just as mobile as characters. The
patterns of characters’ and objects’ appearances, disappearances and
shifts in the mimetic and diegetic space comprise a complex signification
process in Mutter Courage.

The most obviously significant object in the play is the wagon. It is
always visible in the mimetic space and all signification systems, spatial
and temporal, converge upon it. It is the nexus that organizes the diegetic
space as well as the mimetic. The characters’ spatial relationships to it
reveal the gestus of their presence in the play. Mother Courage is initially
“on top of the world” through which she travels: she rides with her
daughter upon the seat singing like a folkloric vagabond, her two sons in
front pulling. The wagon is both house and business, providing for the
family materially but, in so doing, brutalizing and shortening their lives.
By the end of the play all the children have disappeared and Mother
Courage pulls the wagon by herself. Through the framework of this
wagon, Mother Courage and the world, including that of the spectator,
encounter each other. The wagon is the front that Courage presents to
the world (her “stage name” is lettered upon it). It is also the flimsy
structure that separates the family from the ever harsher and more
desolate scenes through which they travel. The sons, as the two “oxen”
who first pull the wagon, are the first ones to be killed, “slaughtered” for
performing tactically as their mother has taught them. At first Kattrin
seems to see the wagon as a chariot of fortune but, as she moves into the
future, it is transformed into a kind of cave where she retreats to hide her
disfigurement. Later Kattrin and her mother take the sons’ places and
pull the wagon, suggesting that they are also headed towards death.
However, Kattrin turns herself away from this route by spatially and
figuratively rising above it at the end of the play. The chaplain’s sleeping
place is under the wagon, an efficient stage sign of his material depen-
dence upon Mother Courage, his lack of sexual privilege and his abased
social status. The wagon, then, is an enclosure and backdrop for the
physical action, the vehicle which organizes the narrative and promises
to carry the meaning to us, the didactic vehicle Brecht uses to represent
the economic system, and the pervasive image of the picaresque journey.

50



Sarab Bryant-Bertail

But more humble objects are also significant. The largest number
of objects in the mimetic space, i.e., visible on stage, fall into the
classification of clothing and wrapping. The next largest group includes
food, drink and utensils connected to eating and food preparation. The
last three groups, in descending order, are weapons, wood, and musical
instruments: the fife, drums, harmonica and bells. The significance of
the musical instruments is of a different sort than that of the other
objects: their visible aspect is not important in comparison to their
ability to mark out diverse spaces, narrate ongoing events, evoke the past
and future and set up effects of repetition.

Some items of clothing and wrapping are overt vehicles of mean-
ing, theatrical signs in both the mimetic and the diegetic space; they
appear and reappear, “traveling” from character to character. The red
boots, for example, pass from Yvette to Kattrin to Mother Courage. The
boots relate Yvette’s spatial movement to that of the other women; they
are needed for her picaresque march. They are an ambivalent sign: red
signals prostitution, is historically associated by the church with sin, and
connotes, as psychoanalysis teaches us, female sexuality, menstruation
and fertility. Yvette wears the boots for her journey along what Brecht
calls the Hurenlaufbahn? conventionally translated as the whore’s
career, but literally the running track of the whore, her “beat.” In terms of
picaresque space, the red boots are a visual image of a traveler’s bloody
feet, and recall again Marx’s worn and torn proletarian.

We see a woman’s fur coat worn by a soldier and know the route it
has traveled from the diegetic space to the mimetic: it was a hide cut off
an animal, made into a coat that was bought by a wealthy woman, and
probably stolen by the soldier, who now possesses nothing else. In the
mimetic space, the soldier wearing it tries to escape with a bottle from
Mother Courage’s wagon. Already angry at losing the profit from the
linen shirts, she takes the price of the bottle “out of his hide”:

Pschagreff! Du Vieh, willst du noch weitersiegen? Du zahlst.

Ich hab nix.

Reifit ibm den Pelzmantel ab: Dann lafl den Mantel da, der ist sowieso
gestohlen (Scene 5)

The movement involving the fur coat is one of the many similarly
violent “business transactions” that gradually constitute themselves as
the signs of a giant system of exchange —an economy. The term Schlacht
is associated with both battle and slaughter and from this basic analogy
many images are descended. In Brecht’s design, slaughter and battle
become phases in a cycle that also includes cooking and eating:

51



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

die machen aus mir Hackfleisch. (Eilif, Scene 2)

das Spiefmesser spiefit / Und das Wasser frifit auf, die drin waten.

(Mother Courage, Scene 2)

Ich hau dich zu Koteletten! (Young Soldier, Scene 4)

Die armen Leute . . . miissen einander den Henker machen und sich gegen-
seitig abschlachten, wenn sie einander da ins Gesicht schaun wolln, das
braucht wohl Courage. (Mother Courage, Scene 6)

Der Krieg wird seinen Mann ernihren / Er braucht nur Pulver zu und Blei /
Von Blei allein kann er nicht leben / Von Pulver nicht, er braucht auch
Leut! (Mother Courage, Scene 8)

Protective blankets cover the wagon and tents. To hide her scar,
Kattrin not only retreats to the interior of the wagon but puts a blanket
over her head. At the end, Mother Courage uses a blanket to cradle and
finally to cover Kattrin’s dead body. It is women who most often handle
the various kinds of cloth, which is one of the few forms of property that
characters possess for any length of time. But it either wears away or is
destined for the dead and dying. The linen shirts were intended to be sold
to officers but Kattrin and the Chaplain tear them into strips to try to stop
the wounded from bleeding to death. The blood comes through in spite
of their efforts. Cloth and wrapping is used in an attempt to stop the
freezing and bleeding of the war. The women spend a great deal of time
on stage sewing, washing, mending, and carrying clothes about—
Mother Courage and Kattrin actually string a clothesline from the
wagon to a cannon, upon which they sit to fold their wash (Scene 3). All
of this bandaging is finally in vain.

The most striking feature of women’s mimetic action is that it
consists almost entirely of repetitive and incessant physical work involv-
ing household objects: washing, mending, bandaging, preparing food,
sharpening kitchen knives, bartering and haggling over prices. Whether
the country is Sweden, Poland, or Germany, in a camp or on the highway,
this work continues. But all of the objects are drawn into the system of
signs that come to mean slaughter. In Scene 3 we see Kattrin and the
Chaplain cleaning kitchen knives, then he sings the “Horenlied,” which
includes a reference to Jesus being speared in the side: “Doraus Blut und
Wasser ran.” Soon Courage joins them in cleaning the knives and shortly
thereafter Schweizerkas is carried back to them, dead, and finally taken
away to be “thrown into the carrion-pit.” The mimetic knives are on
display during the whole scene described above, but, as signs, they have
been mobilized for slaughter.

Animal imagery is another important sign system that constitutes
Brecht’s powerful analogy between war and butchery. Animals in this
play are neither “characters” nor “objects”. In the diegetic space they

52




Sarah Bryant-Bertail

function as characters, however, while they function as objects in the
mimetic. More than twenty different species of animals appear in the
dialogue, most of them in the form of imagery. When the term “animal
imagery” is used here, it is not in the traditional literary sense. Imagery in
theater is spatial and temporal as well as literary; it always has a material
dimension and is not just a device to “color” the language. Once the
diegetic and mimetic spaces are conceived, this system of imagery takes
on a life of its own. Diegetic animals clearly represent people, but the
animals are not wholly drawn into aesthetics; instead they maintain an
unrecuperated materiality by returning in the form of meat. The sons are
transformed into oxen in the diegetic space but pieces of beef emerge on
stage. In Scene 2 the Cook and Mother Courage argue over the value of
his piece of beef compared to her freshly cleaned capon. The scene has a
grisly comic effect as the meat “comes alive”: Mother Courage incon-
gruously boasts about the capon as if it were her son, while the Cook was
a “personal” acquaintance of the ox:

MOTHER COURAGE: Sie, das ist kein gewdhnlicher Kapaun. Das
war ein so talentiertes Vieh, dafl es nur gefressen hat, wenn sie
ihm Musik aufgespielt haben, und es hat einen Leibmarsch
gehabt. . . .

DER KOCH: Da hab ich ein Stiick Rindfleisch, das brat ich. Ich geb
Ihnen eine letzte Bedenkzeit.

MUTTER COURAGE: Braten Sies nur. Das ist vom vorigen Jahr.

DER KOCH: Das ist von gestern abend, da ist der Ochs noch her-
umgelaufen, ich hab ihn persénlich gesehn.

MUTTER COURAGE: Dann muf er schon bei Lebzeiten gestunken
haben.

The reference to marching connects the capon to the soldiers and to the
pervasive theme of the picaresque. The fact that the ox and capon are
both castrated male animals also makes a comment upon the mutilating
effect of war.

The most numerous animals in the diegetic space are cattle, fol-
lowed by chickens, dogs, lice, wolves, and hyenas. There is significance
in the order and mode of their appearance: cattle appear far more
frequently than any other animal and references to them are scattered
throughout the play, whereas dogs are found in the latter half only.
Wolves are mentioned only four times, but act as “milestones” on the
road to hell. They are the last animals we “see” in Mutter Courage. The
slaughter imagery is overloaded with cattle:

53



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Méchten ihrer Mutter weglaufen, die Teufel, und in den Krieg wie die Kilber
zum Salz. (Mother Courage, Scene 5)

But dogs are also often victims:

Zerhacken Sie den Hund, mécht ich Ihnen dann raten. (Mother Courage,
Scene 4)

In general, the farther from civilization the animal stays, the more likely
it is to be a survivor:

... dann miissen sie klug wie die Schlangen sein, sonst sind sie hin.
(Mother Courage, Scene 1)

Mother Courage herself is becoming more and more “brutalized.” She
sees her existence as a dog’s life, but seems blind to her own part in the
slaughter economy:

Ich komm mir vor wie'n Schlachterhund, ziehts Fleisch fiir den Kunden und
kriegt nix davon ab . . . Im Pommerschen solln die Dérfler schon die jiingern
Kinder aufgegessen haben. (Mother Courage, Scene 8)

The Chaplain thinks that she does eat some of the meat from the war,
even though she does not do the actual killing:

Sie sind eine Hyine des Schlachtfelds. . . . Sie wollen keinen Frieden, sondern
Krieg, weil Sie Gewinne machen. (The Chaplain, Scene 8)

The spatial movement of animals in relation to that of human
characters resolves itself into a distinct system: we see the animals alive
in the diegetic space, but they are dead when they reach the mimetic
space. For humans, this movement is exactly reversed: they are living
characters in the mimetic space, but they disappear, are killed and reverse
their course out of our sight, and reappear as corpses in the diegetic
space. As the play moves through time, death invades both the mimetic
and diegetic spaces: human corpses appear on stage, while more and
more animals die offstage and in imagery. The movement of signs
resembles the figure of a chiasmus. Everything is drawn into this move-
ment, which signifies the cycle or economy of war. All the experiences of
life are swept into the chiasmus, which is consuming itself: the soldiers
always find a moment to “multiply;” the resulting babies help make up
for the loss of body parts and lives, and mutilated people can still hop
around:

Dir mag ein Bein abgeschossen werden, da erhebst du zuerst ein grofles
Geschrei, als wirs was, aber dann beruhigst du dich . . . und am End hiipst du
wieder herum. . . . Und was hindert dich, dafl du dich vermehrst inmitten all
dem Gemetzel, . . . und dann hat der Krieg ohne Sprofilinge und kann mit
ihnen weiterkommen. (The Chaplain, Scene 6)

54



Sarah Bryant-Bertail

Like Marx’s proletarian in the marketplace, the characters in Mutter
Courage try to keep on their feet as long as possible, even as they are
going down “on their knees,” as the woman in the “Lied von der grofien
Kapitulation” says. The war calls on all to begin the march: “Und was
noch nicht gestorben ist / Das macht sich auf die Socken nun?” (Mother
Courage, Scene 1) Already in Scene 1, the Sergeant praises the war for
bringing everything into neat economic order:

Nur wo Krieg ist, ... wird Mensch und Vieh sauber gezahlt und wegge-
bracht, weil man eben weifi: Ohne Ordnung kein Krieg!

The process that Brecht ironically has the Sergeant praise is also what
happens semiotically in the play: everything—people, animals and
objects—is part of the “big capitulation” Humans, tame and wild ani-
mals, food, work tools, weapons and clothing are “put into order,” i.e.,
caught up in the cycle of destruction, the chiasmus into which every-
thing is drawn. Brecht in fact uses the image of a tornado in connection
with the war: :

Ich frag mich mitunter, wie es wir, wenn wir unsere Beziehung ein wenig
enger gestalten wiirden. Ich mein, nachdem uns der Wirbelsturm der Kriegs-
zeiten so seltsam zusammengewirbelt hat.

’ (The Chaplain, Scene 6)

Only in the diegetic space of imagery does there seem to be any rest,
but these spaces are nearly always associated with death: the snow, a
pond, an icy sea and, appearing repeatedly, the grave. The forest is the
only place to rest that does not necessarily entail death, and this is where
another important sign system originates: that involving trees and wood.
This system is set up in opposition to that of the chiasmus that signifies
war. All three of Mother Courage’s children are explicitly associated with
trees; the young sons are beautiful:

Ich seh, die Burschen sind wie die Birken gewachsen, runde Brustkisten,
stimmige Haxen: warum drickt sich das vom Heeresdienst, mécht ich
wissen?

(The Sergeant, Scene 1)
But the daughter is deformed:

Das ist wie mit die Baum, die graden, luftigen werden abgehaun fiir Dach-
balken, und die krummen diirfen sich ihres Lebens freun.

(Mother Courage, Scene 6)

Kattrin threatens her mother with a board in order to get the linen
shirts out of the wagon so that she can bandage the wounded. The

55



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

peasant youth in Scene 11 is ordered to knock her off the roof with a
board to stop her drumming, but decides to help her by disobeying this
order, after which the soldiers beat him to death. Kattrin uses a ladder to
climb up to the roof and pulls it up after herself so that no one can follow
her. As she beats her drum to warn the town of attack, the peasants try to
drown the sound with the “innocent” and “unwarlike” noise of an ax
chopping wood. But this time the knives and axes fail to kill their
intended victim which here is the wood that, as a group of signs,
converges around Kattrin to give her actions significance. Again it is
Courage herself who first sets the chain of signs into motion:

MUTTER COURAGE zu Kattrin: Und jetzt bleibst mir nur noch
du sicher, du bist selber ein Kreuz: du hast ein gutes Herz. . . .
Sei nicht zu gutmiitig Kattrin, seis nie mehr, ein Kreuz steht
auch tber deinem Weg. (Scene 1)

The political meaning towards which Kattrin as cross/tree moves,
seems to be that she finally uses herself —the stunted tree—not as a
Christian cross that mutely iconizes suffering as a universal given, but as
a weapon on behalf of the powerless. She chooses not to remain stunted,
covered and safe, but to grow taller in order to rise—spatially and
morally—against and above the pull of the slaughter system, an act that
saves a village from being devoured by the Wirbelsturm of the war. The
knives and axes do not succeed in chopping her to pieces to construct a
cross. Instead the “cross inside her” never becomes realized. She man-
ages at last to speak: when she turns the wooden drumsticks into instru-
ments of revolution they speak for her. Brecht himself adds another layer
of significance to the drumming: he suggests in his notes that the drums
should “speak” the word Gewalt over and over again:

AufdemDach . . . sieht sie hiniiber, wo die schlafende Stadt angenommen ist,
und fingt unverziiglich mit dem Trommeln an. Sie halt in beiden Hénden
Schlegel und schligt im Zweitakt, mit dem Akzent wie im Wort “Gewalt”®

One important question remains unanswered: what does the rela-
tionship between this mother and daughter signify politically? To arrive
at a political interpretation, it is necessary to look back at the plot in light
of the previous analysis. As Mother Courage gradually allows herself to
be transformed into a “butcher’s dog” or even a “hyena of the battle-
field,” she also maims and destroys her children. The tactics she teaches
her sons backfire upon them and they are executed. But in many ways she
is most vicious against her daughter. In the name of protection, she
allows Kattrin to be maimed, sexually frustrated, lonely and childless.

We know that she lost her speech when a soldier “stuck something into

56




Sarah Bryant-Bertail

her mouth.” This violation, carried out against Kattrin when she was a
child, is at least as damaging as a “real,” i.e., sexual rape. It is not certain
whether Kattrin is sexually assaulted or not when Courage sends her to
the town to pick up some goods for the wagon. There is a possibility that
this is the case, because the drunken soldier (who sang “Dein Brust,
Weib, schnell, sei g’scheit! / Ein Reiter hat kein Zeit”) may have attacked
her. In any case, she returns with a disfiguring wound on her face and
does not want the red boots any longer. Her mother gives them to her
after the damage has been done: “Kattrin lifit die Schube stehen und
kriecht in den Wagen,” writes Brecht in the stage directions. If one looks
at the spatial movement of Kattrin in terms of the picaresque narrative of
women, as discussed at the outset of this paper, it could be said that
Courage sends her daughter onto the track of the whore (to the town
alone) and also that of the entrepreneur (Kattrin goes to fetch the goods
for her mother). When she returns from her journey through these two
segments of the picaresque meta-narrative, she is doubly disfigured.
Through the wound on her face she has lessened her chance of having a
man and bearing children. The only way in which she can now escape,
i.e., move within the narrative, is into the path of the martyr—there is,
we recall, “a cross in her path.” Like one assigned to mortify the martyr’s
flesh, Mother Courage persecutes her with solicitude. She smears dirt in
Kattrin’s face and humiliates her for her deformities:

Ich mag nicht, wenn du wie ein Hund jaulst, was soll der Feldprediger denken?
Dem grausts doch. (Mother Courage, Scene 3)

In light of what will happen later, this attack becomes ironic: Kattrin
manages to speak eloquently against the war, and her mother becomes a
“hyena of the battlefield,” thereby shocking the Chaplain herself. In his
notes Brecht reserves his sharpest criticism of Mother Courage for the
way she fails her daughter. This fact tends to belie the simplistic claim
that Brecht’s mothers exist primarily to nurture sons for the patriarchal
society. He emphasizes that the lullaby that Courage sings after her
daughter’s death is not to be interpreted sentimentally, but as bitter
irony.’® The mother herself is largely responsible for Kattrin’s now
permanent silence:

Eia popeia

Was raschelt im Stroh?

Nachbars Bilg greinen

Und meine sind froh.

Nachbars gehn in Lumpen

Und du gehst in Seid

Ausn Rock von einem Engel

Umgearbeit’

57



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

Nachbars han kein Brocken
Und du kriegst eine Tort
Ist sie dir zu trocken
Dann sag nur ein Wort.
(Mother Courage, Scene 12)

Brecht suggests that the song be read from an orthodox Marxist
standpoint, but the very fact that this is a mother singing to her daughter,
and not her son, gives this moment of the téxt a potential space within
which another kind of political reading may be made. The signs may be
the same, but if we read them from a feminist viewpoint, the mother and
daughter are subjects and not merely didactic objects serving to repre-
sent capitalism from a Marxist standpoint. All of the sign systems that
went into the “weaving” of the main text are here again in the song: the
unseen animals (“What is rustling in the straw?”), the clothing (“rags,”
“silk,” “the dress of an angel”), the sewing, the work done in vain
(“umgearbeitet”), the food (“cake” and “not a crumb”). The song is
ironic in view of Courage’s treatment of Kattrin during her lifetime. As
with the other children, Kattrin’s clothes were worn down to rags and
her crumbs were taken away by the war. If there is one clear ideological
meaning to be read from this song in relation to the play, it is that
mothers continue to send their daughters into a picaresque journey even
more miserable than that of their sons.

Through a feminist reading, the irony in Kattrin’s life and death
turns upon Brecht as well as upon Mother Courage. It is only through
Kattrin’s suffering that he allows her to be a political heroine. In order to
be helpful, she must be destroyed. In this sense Brecht has not varied
from the traditional didactic formula that specifies that a woman must be
the sacrifice that redeems the society. How then can Brecht’s female
characters be effective on behalf of a feminist reading? The answer lies in
the fact that Brecht was so careful to preserve traces of the tangible world
and of women moving within it. An indelible trace of their history is
inscribed in the Brechtian Dezails. His greatest value to feminists lies in
the fact that he was, after all, much more a skeptical materialist than an
ideologue, and as such presented a series of pictures of women moving
among objects that seem in turn to touch—to frame—our own political
reality. In 1934 Walter Benjamin visited his friend Brecht in Denmark,
one of the many countries in which he lived during his long exile.
Benjamin notes that Brecht had painted a slogan on a large beam in his
study: “Die Wahrheit ist konkret.”!! This is a statement of his faith in
material experience. In writing of the work of his wife Helene Weigel in
the role of Mother Courage in the famous 1949 production, he draws a
parallel between women and himself as a poet:

58




Sarab Bryant-Bertail

Wie der Hirsepflanzer fiir sein Versuchsfeld
Die schwersten Korner auswihlt und firs Gedicht
Der Dichter die treffenden Worter, so
Sucht sie die Dinge aus, die ihre Gestalten
Uber die Biihne begleiten.
... Jedwedes Stiick
Ihrer Waren ist ausgesucht . ..
Der Kapaun und der Stecken, den am Ende
Die Greisin in den Zugstrick zwirlt
...alles
Ausgesucht nach Alter, Zweck und Schonheit
Mit den Hinden der brotbackenden, netzestrickenden,
Suppenkochenden Kennerin
Der Wirklichkeit.
—“Die Requisiten der Weigel!?

These objects accompany the forms of women across the epic
stage. The forms themselves are stereotypes and the narrative paths
these spectral female figures take seem to have been definitively mapped
out long ago by successive ideologies of bourgeois capitalist society. But
other paths may be traced from the trail left by objects. Seen from the
feminist standpoint, the spectral forms of women can be made to speak
about the society they represent. That is, the stereotypes begin to have a
voice in history. By focusing upon the Details of material existence,
Brecht has preserved a memory of women touching the things that
constitute the everyday. Through their work, the female characters bring
the reader and spectator closer to a realization—a concrete experi-
encing—of what women’s position in our society is and has been. If we
allow that signs may be symptoms through which we can read meaning,
we will then be able to enter even the most traditional texts in our
Western canon and turn the woman-as-object into woman-as-subject.
Semiotics is useful because it does not value conscious ideas over ma-
terial objects and relationships; thus it is able to avoid idealism and can
even become a form of social criticism. But in order to make this leap, we
must go outside of semiotics and question sign systems radically; this is
the point at which feminist criticism can step in to question the basic
values upon which the whole set of equivalencies rests. Left to them-
selves, the chains of signifiers and signified would extend into infinity,
and to check this process inevitably involves venturing an interpretation,
i.e., reaching beyond the text as signified/signifier towards an outside
referent.

In analyzing the sign systems of Muzter Courage, 1 found that, in

59



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

terms of space and time, all those systems could be read as part of a
cyclical economy that entailed the destruction of people, animals, cloth-
ing, food, and all the other objects. The place of women in this “mobius
strip” is at the median, the intersection point where the signs meet in
passing from the diegetic into the mimetic space and vice-versa. The
whole movement works on the principle of a chiasmus, which we could
call the signifier; its signified is the war. It must be noted, however, that
the chiasmus is an abstraction only; in the play itself the signs gradually
disappear —the war is a system that wears itself away, i.e., destroys itself
along with everything caught up in it. Brecht did not seem, then, to have
been suggesting that a particular ideology would necessarily be able to
stop the chiasmus once it was started. The only possible course would be
to engage in tactics.

In light of present political reality, women do not need to apologize
any longer for loving children more than ideologies and valuing clothing
and food above dogmatic ideals. In a break with tradition, many women
are now trying to come out of their spectral, picaresque existence to
openly organize themselves politically on behalf of humane pacifism.
The most obvious examples are the antinuclear movement and the drive
to end the killing in Northern Ireland. In this sense, women are be-
coming openly “Brechtian’” Like the political work of women, Brecht’s
work as a playwright can be politically efficacious only as a set of tactics
operating within and yet somehow opposing powerful and oppressive
strategies. In this way, Brecht shares the space of women.

Notes

1. Roland Barthes, Sur Racine. Paris: Editions de Seuil, 1963.
2. Sara Lennox, “Women in Brecht’s Work,” New German Critique, Volume 14
(1978) Pp. 83-97.
3. Karl Marx, “The Buying and Selling of Labor Power,” Capital. Chicago: Charles H.
Kerr and Company, 1912. Pp. 188, 190.
4. Bertolt Brecht, Materialen zu Brechts “Mutter Courage und ibre Kinder”. Frank-
furt am Main: Suhrkamp Verlag, 1964. Pp. 16, 25.
5. Michel de Certeau, Linvention du quotidien. Paris: 1018 Editions, 1980.
6. Umberto Eco, A Theory of Semiotics. Bloomington and London: Indiana Uni-
versity Press, 1976. Pp. 389-313.
7. Michael Issacharoff, “Space and Reference in Drama,” Poetics Today, Volume 2:3
(1981) Pp. 212-224.
8. Bertolt Brecht, Materialen . . . P. 34.
9. Bertolt Brecht, Materialen . . . Pp. 82-83.
10. Bertolt Brecht, Tbeaterarbezt 6 Auffithrungen des Berliner Ensembles. Dresden
VVV Dresdner Verlag, 1952. Pp. 298-299.
11. Walter Benjamin, “Gespriche mit Brecht,” Versuche iiber Brecht. Frankfurt am
Main: Suhrkamp Verlag, 1966.

60



Sarah Bryant-Bertail

12. Bertolt Brecht, “Die Requisiten der Weigel,” Theaterarbeit: 6 Auffiihrungen . . .
P. 267.

Bibliography

Roland Barthes, Sur Racine. Paris: Editions de Seuil, 1963.

Walter Benjamin, “Gespriche mit Brecht,” Versuche iiber Brecht. Frankfurt am Main:
Suhrkamp Verlag, 1966.

Bertolt Brecht, Materialen zu Brechts “Mutter Courage und ibre Kinder”. Frankfurt
am Main: Suhrkamp Verlag, 1964.

Bertolt Brecht, Mutter Courage und ibre Kinder. Berlin: Suhrkamp Verlag, 1949.

Bertolt Brecht et al., Theaterarbeit: 6 Auffiibrungen des Berliner Ensembles. Dresden:
VVYV Dresdner Verlag, 1952.

Michel de Certeau, Linvention du quotidien. Paris: 1018 Editions, 1980.

Umberto Eco, A Theory of Semiotics. Bloomington and London: Indiana University
Press, 1976. )

Keir Elam, The Semiotics of Theatre and Drama. London and New York: Methuen and
Company, 1980.

Michael Issacharoff, “Space and Reference in Drama,” Poetics Today, Volume 2:3,
1981.

Sara Lennox, “Women in Brecht’s Work,” New German Critique, Volume 14, 1978.

Karl Marx, “The Buying and Selling of Labor Power,” Capital. Chicago: Charles H.
Kerr and Company, 1912.

Patrice Pavis, Languages of the Stage. New York: Performing Arts Journal Publication,
1982.

Anne Ubersfeld, “The Space of Phedre,” Poetics Today, Volume 2:3, 1981.

61



Sue-Ellen Case. “Homosexuality and the Mother”

I began the paper by subjecting the word “mother” to contemporary reso-
nances of meaning and contrasting this usage to the former connotations of
gender stability, fertilization by heterosexual intercourse, unigender child-
rearing practices, etc. I then sketched out several contemporary uses of the term
“mother” in psychoanalytic discourse and in describing modes of literary or
linguistic production— particularly the use of the term “mother” in the “dis-
course of desire” as Julia Kristeva has described it. Then I located the function of
the term “mother” in Brecht’s work, particularly in reference to gender, hetero-
sexual plays (Baal, Jungle of the Cities, Eduard II.), which compounded the
notions of gender, alternative sexuality and desire with a unique kind of discourse
I term the Rimbaudian project. I linked the contemporary political alliances with
these issues to similar political alliances in the Twenties, specifically the homo-
sexual reform movement. While valorizing the project of these early plays for
their present political applicability, I also critiqued them for their inherent
misogyny. Finally, I identified the rise of a central mother figure within Brecht’s
development as associated with the former, conservative values which the term
implied. I concluded that the rise of this stable, asexual, instrumental mother
figure suppressed the earlier experiments in discourse and desire and brought
with it the material cleanliness, extreme assiduity of language, asexual, political
commitment, etc. of the Epic style as a compensation for what had come before. I
suggested that at this point in history, the earlier, homosexual plays have more
political value than the later, post-mother plays.

Sue-Ellen Case. “Homosexualitit und die Mutter’

Zunichst untersuchte ich gegenwirtige Bedeutungsresonanzen des Be-
griffes “Mutter” und kontrastierte diesen Gebrauch mit fritheren Bedeutungen
von Stabilitdt der Geschlechter, Befruchtung durch heterosexuellen Geschlechts-
verkehr, Kinderaufzucht durch ein Geschlecht usw. Daraufhin skizzierte ich
verschiedene zeitgenéssische Anwendungen des Begriffes “Mutter” im psycho-
analytischen Zusammenhang und in der Beschreibung von Arten der literari-
schen und linguistischen Produktion—insbesondere der Gebrauch des Terminus
der “Mutter” im “Ausdruck des Verlangens” wie Julia Kristeva es beschrieben
hat. Im Anschlufl daran lokalisierte ich die Funktion des “Mutter’-Begriffs in
Brechts Werk, besonders im Hinblick auf Geschlecht, Heterosexualitit und den
Ausdruck des Verlangens. Ich stellte fest, daf die zeitgendssischen Beziige, die
der Begriff momentan bezeichnet, sich in Brechts friihen homosexuellen
Stiicken (Baal, Im Dickicht der Stidte, Eduard II.) finden, die die Auffassungen
von Geschlecht, wechselseitiger Sexualitit und von Verlangen mit einer einzig-
artigen Weise des Ausdrucks kombinieren, den ich den Rimbaudschen Entwurf
bezeichne. Ich verkniipfe gegenwiirtige politische Vereinigungen, die sich mit
diesen Themen befassen, mit dhnlichen politischen Allianzen der zwanziger
Jahre, besonders der homosexuellen Reformbewegung. Wihrend ich diesen
Entwurf der frithen Stiicke wegen seiner aktuellen politischen Anwendbarkeit
hervorhob, habe ich ihn wegen seiner immanenten Frauenfeindlichkeit kritisiert.
SchlieBlich beschiftige ich mich mit dem Aufbau einer zentralen Mutterfigur in
Brechts weiterer Entwicklung; einer Mutterfigur, die mit allen fritheren, kon-
servativen Werten, die der Begriff beinhaltet, assoziiert. Ich schlof mit der
Feststellung, dafl der Aufbau dieser stabilen, asexuellen und instrumemtellen

62



Sue-Ellen Case

Mutterfigur die fritheren Versuche mit Ausdruck und Verlangen verdringte. Im
Ausgleich fiir diese frithe Phase brachte dies materielle Reinlichkeit, extreme
Gefilligkeit der Sprache und asexuelle politische Uberzeugung des epischen Stils
mit sich. Zu diesem geschichtlichen Zeitpunkt sind die fritheren, homosexuellen
Stiicke, so meine ich, von gréferem politischen Wert als die spiteren Stiicke aus
der ‘Nach-Mutter-Phase!

Sue-Ellen Case. “Homosexualité et la Mére.”’

J'ai commencé cet article en analysant les connotations contemporaines du
mot mére et en les opposant aux connotations traditionnelles de stabilité dans la
différenciation sexuelle, fertilisation par rapport hétérosexuel, pratiques d’édu-
cation unisexuelles, etc. J’ai ensuite rappelé succintement plusieurs usages con-
temporains du mot meére dans le discours psychoanalytique et dans les modes
descriptifs de production littéraire et linguistique, spécialement I'usage du terme
meére dans le discours du désir tel que décrit par Julia Kristeva.

Ensuite, j’ai situé la fonction du mot meére dans les oeuvres de Brecht,
particuliérement en référence aux notions d’identité sexuelle, hétérosexualité et
discours du désir. J’ai découvert que les préoccupations actuelles que connote ce
terme pouvaient étre trouvées dans les premiéres piéces homosexuelles de Brecht
(Baal, Dans la jungle des villes, Edouard II) qui associent les thémes de I'identité
sexuelle, d’'une sexualité et d'un désir autre avec une forme unique de discours
que jai appellé le projet rimbaldien. J'ai rapproché les positions politiques
contemporaines sur ces problémes des positions politiques similaires des années
1920, en particulier le mouvement réformateur homosexuel. Tout en recon-
naissant la valeur du projet de ces premiéres piéces pour leurs résonnances
contemporaines, j'ai critiqué aussi leur mysogynie fonciére.

Finalement, j’ai associé I'apparition d’une figure maternelle centrale au
triomphe, dans l'oeuvre de Brecht, des valeurs traditionnelles conservatrices
impliquées par ce terme. J'ai conclu que I'avénement de cette image maternelle
stable, asexuée mettait un terme aux expérimentations précédentes dans I'ordre
du désir et du discours et leur substituait un projet “propre”, un extréme controle
du langage et un engagement politique asexué, qui est une réaction aux tendances
initiales opposées. J'ai suggéré qu’a ce moment de 'histoire, les premiéres piéces
homosexuelles ont plus de valeur politique que les piéces post-maternelles plus
tardives.

63






Brecht and Women:
Homosexuality and the Mother

Sue-Ellen Case

Today, an examination of the role of the mother within Brecht’s
work, necessitates placing the word “mother” within a process which
Jacques Derrida terms “under erasure.” Derrida uses this process to deal
with terms which are both necessary to the language and unfortunate in
the underlying concepts which they connote. To “erase” a word means to
write the word, cross it out and then print both the word and the deletion.
The word “mother” implies a constellation of political resonances as well
as historical processes which are unfortunate in their restrictive gender
and sexual prescriptions for both practice and theory. In this case, to
place the word “mother” under erasure, means to identify the prior,
restrictive sense of the word “mother” to which Brecht ascribed and to
indicate the contemporary political/linguistic shifts in its meanings.
This process will clarify both Brecht’s understanding of the term/ func- -
tion “mother” and establish a contemporary perspective on his usage.

In the context of contemporary practice and theory, there is no
longer a simple definition for the word “mother”. The stable notions of
gender behavior, sexual practice and child-rearing the term once implied
are now areas of revolutionary change in today’s society. In the past,
“mother” connoted impregnation through the heterosexual practice of
intercourse. Today, there is a choice of insemination techniques, pro-
ducing such terms as “birth mother”, “surrogate mother”, or “lesbian
mother”. There are even test tube babies, who foreshadow a future of

65



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

“motherless” children. Child-rearing, once a functional definition of
“mother”, associated the term exclusively with the female gender. Today,
single individuals of both genders are assuming the role of “mothering”
through child custody or adoption. The term is further fractured by the
practice of co-parenting between two individuals of the same or different
genders, or collective parenting based in communities of belief. Thus, in
the context of current practice, “mother” may refer to an individual
related to a child by insemination through various means, of any sexual
persuasion, or of either gender. The term may not even denote an
individual, but a couple, or a community.

In the realm of theory, the term “mother” may denote an internal
tunction of the individual consciousness. Though this usage was created
by Freud, it has been complicated by new readings of Freud, in which
terms such as “Oedipal mother”, “Phallic mother”, “Urmother”, or
“M/Other”, each reflect a multitude of meanings, functions and politi-
cal positions. These terms link the function of the mother, both in the
development of an individual consciousness and a creative process, with
a consequential gender construction and its attendant political impli-
cations. More central to this examination is the predominant use of this
range of “mother” terminology to illustrate modes of production in
textual construction and in its reception. This sense of “mother” places
the processes of writing and reading within a psycho-sexual, gender-
specific realm conducive to the work of feminist and sexual theory. To
iterate a point of this investigation of the term “mother”, it is that within
contemporary practice and theory, any investigation of that word must
account for sexual and gender implications of its usage, both within
practice (in this case, the narrative) and within the process of writing and
reading (in this case, its function within Brecht’s creative development
and the condition of its reception).

Superficially, Brecht’s mothers seem to fit this current sense that
the word “mother” signifies a whole constellation of practices and
meanings. His mothers are single mothers, whose motherhood is vari-
ously established: Grusha’s is created by law and myth, Shen Te’s is
buffeted by an internal crisis of gender behavior and Vlassova’s seems to
reinterpret the traditional function of the role. Yet upon deeper exami-
nation, it can be shown that Brecht’s definition is the restrictive, patri-
archal one. Within his plays, the role is still restricted to the female
gender. Child-rearing is still assigned to women, which centers their
action upon issues of kinship and nurturing (however metaphoric),
along with a concern for the future. The mothers are defined by their
mothering roles and have no sexual definition. Shen Te, Grusha and
Vlassova, have all lost their lovers. The mother role functions similarly

66




Sue-Ellen Case

within the process of Brecht’s literary production. Mothers are central to
plays which exclude desire/sexuality in their political content/function
and focus upon asexual political issues with a sense of necessary dedi-
cation to the future. The plays of Brecht which focus on sexuality and
gender, within an attendant political and dramatic discourse, are his early
homosexual plays: Baal, In the Jungle of Cities and Edward Il. The rise of
the central mother figure in The Mother suppressed this earlier, sexual
politic. Ironically then, within Brecht’s creative development, the dis-
covery of a central mother figure suppressed the very sense of political
revolution which the term connotes today. In order to understand the use
of the mother within Brecht’s development, it is necessary to begin by
rereading the early homosexual plays from within the contemporary
political and hermeneutic context.

Formerly, Brecht’s early plays were regarded as pre-political be-
cause of their focus on sexuality. The political issues of the Twenties
were identified as those of labor and class, cataloguing Brecht’s plays
around those issues as his political plays. Recent histories of sexual
reform movements, particularly homosexual ones, reveal a broad po-
litical context for sexual themes in the era. Thus, the early homosexual
plays can be seen as political plays in their own time, as well as within the
present one. Jim Steakley, in his book The Homosexual Emancipation
Movement in Germany, and Faderman and Erikson in their book
Lesbian-Feminism in Turn-of-the-Century Germany, have documented
the widespread effect of the Lebensreformbewegung, with its specific
issues of sexual liberation, women’s liberation and gay liberation
throughout the early part of the century. By the Twenties, the homo-
sexual reform movement had a national network. Steakley records the
existence of twenty-five organizations for homosexual reform extant in
1923, the operation of forty gay bars in Berlin and a widespread move-
ment against Paragraph 175, which prohibited the practice of homo-
sexuality.? Moreover, the correlation between homosexuality and politics
was already appearing in the dramatic arts. Christa Winsloe’s play
Gestern und Heute, which sets Lesbian love against fascist repression,
enjoyed a successful run in the Twenties. A gay theater, the theater of
Eros, opened in Berlin in 1921, and Anders als die Andern, a film about
gay male oppression/liberation, was made in 1919. Even the specific
focus on a sadomasochistic relationship (such as the one found in Jungle
of Cities) had already been brought into narrative form by Sacher-
Masoch and into scientific debate by Kraft-Ebbing.> By 1924, Freud
noted that the term sadomasochism was already being used as a metaphor
for social practice such as “moral masochism”,* a usage not too distant
from Brecht’s description of Jungle as a “metaphysical fight”.

67



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Though the portrayal of homosexual relationships in relation to
societal restrictions was part of Brecht’s early politics, it was not the aim.
Brecht’s project was to extend Rimbaud’s homosexual poetic discourse
onto the stage. The binary composition of alternative sexuality and
alternative poetic discourse was, in itself, a political act. This association
of Rimbaud’s discourse with politics was already prominent in the Twen-
ties. The Dadaists acknowledged their debt to him and Piscator produced
Das. Trunkene Schiff (from Rimbaud’s “Drunken Boat”) in 1926.
Brecht’s Baal brought this discourse onto the stage and portrayed its
relationship to traditional societal conventions through the poet Baal.
Baal located societal restrictions in the gender behavior of women—
specifically in women’s capacity for impregnation. In other words, for
the poet to create the new discourse, he had to escape the potential
mother. Baal warns Johannes that women are acceptable for a while, but
once they have soaked up love, they grow big bellies, become clingy and
bring forth “a new cosmos, a little fruit””> This “cosmos” is the social
order and women are its progenitors. Though there is no mother figure
in the play, there is the haunting specter of pregnancy. The radical
discourse of Rimbaud must escape this world for its expression. In “A
Season in Hell”, Rimbaud tied this discourse to a particular method of
escape: “I looked upon the disordering of my mind as sacred.” His aids
for disorder were absinthe, the primitive qualities of nature and a homo-
sexual sadomasochistic relationship. Baal adopts these aids to the same
end, with its concomitant savage treatment of women.

The capacity in women to conceive “a new cosmos” accounts for
Baal’s sadistic treatment of them—he must discard them before they
become dangerous. Andrea Dworkin, in her book Pornography, identi-
fies this sadistic treatment of women as a logical outcome of the patri-
archal power structure of male consciousness and its expression. The
basis of the structure rests upon the male privilege of the quest to create a
self. All people and things can be legitimately absorbed in this process.
Essentially, this right to absorption legitimatizes a power over people and
things which can also be exercised as violence. Since women are tradi-
tionally emotional and sexual objects within the male quest for conscious-
ness, they become logical victims of male violence.® The consequence of
the destruction of a woman, as in the suicide of Johanna in Baa/, is staged
to further trace the development of a haunted, interesting male self and
is a necessary sacrifice for his discovery and expression of that self. In
this case, the sacrifice is also specifically tied to Johanna’s future role as a
mother: a restriction to the experiment in male expression. From the
point of view of the male creator, the sadistic treatment of women is seen
“as a radical challenge to a society deadly in its sexual conventions”

68



Sue-Ellen Case

which “like a terrorist bomb, is used to blow apart the establishment.”
Moreover, this bomb is aimed at the womb. Baa/ is a struggle between the
male poet, with his new discourse of desire and derangement, and
potentially pregnant women, with their interest in preserving societal
conventions. In other words, the role of the mother in Brecht’s creation
of a new discourse is to serve as a foil —a contradiction to its vision of the
world.

Yet there is a positive aspect to Brecht’s new discourse—even for
women if they overlook its sexist assumptions. It is a kind of discourse
which is crucial to the present political revolution in gender and sexual-
ity—it is the new discourse of desire and corporeality, called for by such
feminist writers as Cixous, Irigaray and Kristeva.!° In the Twenties,
Herbert Ihering described the language of Baal as “a language you can
feel on your tongue, in your gums, your ear, your spinal column—a
language physically felt and in the round.”*! Brecht did create a corporeal
discourse of desire. This discourse is more crucial to the present political
situation than his later, Epic discourse. Not only because it is written
from the body, removing art from the manipulable sphere of disem-
bodied meanings, but because of the present condition of discourse and
its political controls. Today it is discourse which is the tool of control.
Jean Baudrillard, in his book Koo/ Killer, describes the present political
situation as a time when the ghettos of labor and class (and their
attendant politics) are no longer definitive. The new ghetto is one of TV
and propaganda—a ghetto of signs and codes. It is a time in which the
symbolic destruction of social conditions precedes its reproduction in
the society.!? This condition makes the production of an alternative
discourse either a terrorist act, or a laboratory for political experiments.

Christa Wolf also identifies the location of current political praxis
in the realm of expression. She characterizes this era as one in which the
expressive elements are pushed out of society by certain bourgeois and
Marxist theories. Wolf describes an era in which institutions have taken
over discourse, so that people are not able to think what institutions are
not able to think.!> Wolf’s concept matches Brecht’s characterization of
Baal, necessarily outside of the social order because of his mode of
expression. Wolf describes literary discourse as an opportunity to re-
hearse certain activities which people are not able to realize in action.
Baal’s discourse becomes a rehearsal of an alternative order. Julia
Kristeva isolates poetic discourse as the only hope for a time when the
present has been stabilized and “experience has become hardened by
models.” For Kristeva, poetic discourse is “the only signifying strategy
allowing the speaking animal to shift the limits of its enclosure’'4
Kristeva identifies the political function of poetic discourse as illustrat-

69



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

ing “the ideological tearings in the social fabric” and representing a
subject torn between nature and culture, desire and the law.!> This
contemporary sense of the role of discourse in political praxis and theory,
is the project of Baal. Baal is the expressive subject who is torn between
nature and culture. Baal shifts the limits of his enclosure by inventing a
system of signification. For both Rimbaud and Brecht, the creation of
that discourse was a political goal, rather than a propeller for mass
action. Unfortunately, within their system, the womb is identified as the
social enclosure of the subject. This polarity between the discourse of
desire and the mother will remain in Brecht’s work, but the values will
reverse. When Brecht finally creates a positive central mother figure, the
positive animation of the womb will repress the discourse of desire. The
repressive, socializing sense of the mother will become valorized, when
linked with a mass political movement outside of the dominant culture.

In The Jungle of Cities, Brecht moves from the potential mother,
to an actual mother figure. This mother embodies some of the same
gender traits portrayed in Baal, but here they have both positive and
negative values. Although Mae does try to refrain her son Garga from his
asocial actions, her lines are so sympathetically written that her motive
doesn’t appear as totally negative. The appearance of the mother figure
coincides with a move away from the domination of the Rimbaudian
discourse and its world. In Jungle, Rimbaudian discourse is mixed with a
realistic, functional language (usually assigned to Marie), an imitation of
the language of the American Western and an imitation of American
gangster language. In fact, the Rimbaud quotations often serve to alien-
ate Garga from the action, serving to frame the difference between the
language of that world and the other possible worlds. For example, in
scene 5, there is a realistic love dialogue between Schlink and Marie,
intersected by Garga’s Rimbaud quotations. The new poetic discourse
has been contained, fractured in the text—it has become one diction
rather than the dominating one. Yet the Rimbaudian discourse in Jungle
retains its association with a male sadomasochistic relationship, serving
as a contradiction to the traditional conventions of marriage and the
family unit. However, the end of the play signals its demise and com-
pounds the desertion of that discourse with the disappearance of the
mother. Mae has abandoned this dramatic world of male homosexual
masochism. Her exit prefigures Garga’s. He also walks away from the
fight and the world it has produced. Prior to Garga’s final exit, Manky
asks where the mother is and Marie replies that she is no longer there.
One of Garga’s exit lines is “The chaos is used up””

After Jungle, Brecht, like Garga, abandoned the Rimbaudian pro-
ject. By Edward II, both the discourse and the focus on homosexuality

70



Sue-Ellen Case

have altered. The discourse of desire has disappeared and the homo-
sexual relationship is portrayed from the outside, rather than from
within. The scenes between Edward and Gaveston are few —their rela-
tionship is terminated by Gaveston’s early demise. Yet homosexuality is
still portrayed as a contradiction to the social structure. Edward persists
in his relationship contrary to his father’s wishes and the court’s advice.
From outside the relationship, the dynamic which appears is not sado-
masochism, but cross-gender identification. Scene two makes the point
in its patter: Spencer: “Ned fainted yesterday.” First Soldier: “How so?”
Spencer: “The Earl of Cornwall told him he’d decided to grow a beard?”
The subtext for the joke is that Gaveston is playing the role of the female
gender, which a male sexual characteristic breaks. The scene proceeds:
Second Man: “Have you heard the latest about the Earl of Cornwall?
He’s taken to wearing a bustle” By now, both the biological and social
attributes of gender have been reversed in this homosexual pairing. Then
the Ballad Singer enters and sings “Ned’s strumpet has hair on his
chest./Pray for us, pray for us./That’s why the war in Scotland had to be
laid to rest’!® The gender problem has disrupted the state. The as-
sumption that Gaveston is playing the female gender role rests upon the
identification of the nature of that role in a patriarchal society. First there
is the heterosexist assumption that sex occurs between members of
different genders, therefore one of them must be female. But why is
Gaveston the female and not Edward? Because Gaveston is financially
and emotionally dependent upon Edward. He is characterized as “Ed-
ward’s strumpet” because he is dependent upon Edward’s gifts. More-
over, it is Gaveston who has usurped the Queen’s place in Edward’s life,
so he is allied with her gender. In this play, the disruption of stable gender
roles in society is a more powerful disruption than Baal’s alternative
sexuality/discourse or Schlink’s sadomasochism.

In Edward II, any positive values in the female gender role have
once again been displaced by the male lover. The female character merely
suffers in the familiar way following the male hero around pleading and
waiting for his attention. Anne is written in the tradition of Sophie in
Baal and Marie in Jungle. Like those women, she, too, is destroyed.
However, Anne has an important difference: she takes revenge. But in
her revenge, she becomes a monster of female gender behavior. Morti-
mer describes her “with your legs parted and your eyes closed/ grasping
at everything, you're insatiable’?° She is described as “bloated” by her
constant sexual and oral consumption—a negative pregnancy image. Yet
her womb has brought forth a positive little “cosmos”—Edward’s son.
Her child and his future become the hope of the play. Nevertheless, her
son closes the play with a negative meditation on the womb: “And may

71



- Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

God grant to Us/That Our line shall not have drawn corruption/From
Our mother’s womb."?! (Note: in spite of Edward II's mistake, his son
does not say “father’s seed”.) In this play the womb has become a specific
one, with concrete historical causes for its association with corruption.
Metaphor has given way to history, but the value structure remains the
same. Edward II is the last portrayal of the sexual mother on Brecht’s
stage. Homosexuality is also abandoned in the later plays. With the
suppression of sexuality and the dynamics of desire, comes the rise of the
asexual mother figure and the Epic style, with its material cleanliness,
ascetic streamlining of thought and action, extreme assiduity of
language and the promise of concrete recompense for the absence of
sensuality.??

Thus far, the rise of the central mother figure has been linked to
repression. Yet Vlassova is intended as a positive hero. She brings the
hope of kinship and concern to a world formerly fractured into isolated
individuals. Her Communism brings the hope of a world family. She is
able to bring isolated individuals like the schoolteacher into some kind of
a kinship formation. She can even walk into a strange village and facili-
tate a discussion between the butcher and the strikebreaker. Moreover,
she is dedicated to fighting for this kinship far into the future, tirelessly
carrying her flag. The negative, repressive aspect of these characteristics
has been described by Sara Lennox in her article “Women in Brecht’s
Work”: “a major virtue of this mother figure is her willingness to be
instrumentalized serving others while ignoring her own subjective
needs.’?? In other words, a certain kind of motherhood becomes a meta-
phor for one’s relationship to a political movement. A motherhood
composed of alienation from oneself and instrumentalization of one’s
own identity. Vlassova retains the same mother traits she exhibited in the
opening scenes with her son—she has merely “adopted” a movement.
Vlassova valorizes the traditional idealized behavior of a mother, prior to
the sexual revolution. For Brecht, these aspects of the mother figure and
of the Epic style were positive ones—directly related to effective political
theater. Today they may be viewed as a petrification of political possi-
bilities. The language and the structure of the play The Mother are
instrumentalized in the same way as the character—aimed at effect
rather than the expression of the subject. As the mother works for
kinship, the language works for cohesion—it no longer sports hetero-
geneity, but congeals into homogeneity. The kinship function of the
mother replaces the expressive function of the earlier subject “torn
between nature and culture”. This mother fuses nature and culture,
becoming a filter, a thoroughfare, or a threshold between the body and
the law. The law is inscribed upon her body as it instrumentalizes the

72



Sue-Ellen Case

significance of the womb. Her body, as mother, becomes *“the module of a
biosocial program.?* Her “cosmos” becomes the Revolution. Thus,
Brecht reverses the values of his earlier mother characteristics, while
retaining their attributes.

Within the context of today’s psychosexual revolution, this type of
mother character seems more like an image from the Right than from the
Left. This gender-specific, sexless, instrumentalized mother figure
serves to stop the exploration of new images for men and women. The
Mother’s guidance through Marxist principles and dedication to the
prescribed consciousness appear as institutionalization. Her language is
literally taught to her rather than proceeding from her. It is not expres-
sion, but an acorporeal function. The spare, Epic stage has similar
ramifications. The dense, fertile quality of the stage in Baal’s nature, or
in the city’s Jungle, has been cleaned up and organized. There is a sense
of selection and function familiar to us today in the formal architecture
and organization of multinational corporations. The modular construc-
tion of the action has similar resonances. The pervasive sense of func-
tion feels constrictive. The sense of a program for the future seems a part
of dominant ideology —both East and West. Today, it is the possibility of
an alternative discourse which could express thoughts and feelings
outside programs and institutions which seems the necessary political
project. Specifically, a discourse of desire, which could bring the ex-
pressive subject into relationship with his or her own body. From this
perspective, Brecht’s central mother roles seem as traditional and nega-
tive as his first female characters. It is in his early homosexual plays that
the current laboratory for change can take the stage.

Notes

1. Steakley, James D., The Homosexual Emancipation Movement in Germany, New
York: Arno Press, 1975, p. 82.
2. Steakley, p. 27.
3. Lenzer, Gertrud, “On Masochism” in Signs A Journal of Women in Culture and
Society, Winter, 1975, p. 276.
4. Lenzer, p. 278.
5. Brecht, Bertolt, Baal, scene 2. All quotations from Brecht plays taken from the
Mannheim/Willett translations.
6. Rimbaud, Arthur, “A Season in Hell,” trans. Wallace Fowlie, Rimbaud, Chicago:
Chicago Univ. Press, 1966, p. 197.
7. Fowlie, p. 193.
8. Dworkin, Andrea, Pornography, New York: Pedigree Book, 1981, pp. 13-18.
9. Dworkin, p. 120.
10. see Marks, Elaine, New French Feminisms, New York: Schocken Books, 1980.
11. Ihering, Herbert, in “Introduction,” Willett and Mannheim Brecht Collected
Plays vol. 1, New York: Vintage, 1971, p. xi.

73



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

12. Baudrillard, Jean, Kool Killer, Berlin: Merve Verlag, 1978, pp. 19-21.

13. Wolf, Christa, interview in New German Critique, Fall 1982, pp. 91-98.

14. Kristeva, Julia, Desire in Language, New York: Columbia Univ. Press, 1980, p.
33.

15. Ibid., p. 94.

16. Brecht, In the Jungle of Cities, scene 11.

17. Edward II, scene 2.

18. Edward II, scene 13.

19. Ibid., scene 20.

20. Svendsen, Juris, “The Queen is Dead”, in Tulane Drama Review, Spring, 1966,
p. 176.

21. Lennox, Sara, “Women in Brecht’s Work”, in New German Critique, Spring,
1978, p. 86.

22. Kristeva, p. 24.

74






Renate Voris. “Staged Honesty: Bert Brecht’s ‘Women Stories’.”

Many essays have been written on “Brecht and Women”, either about
Brecht the author or about his characters. In her analysis of Brecht’s female roles,
Sarah Lennox writes: “Women are conceived almost without exception in terms
of their relationship to men, ... displaying only to a very limited extent the
complexity and capabilities of real women in Brecht’s time.” In an exegesis of
Brecht’s Diaries 1920-1922 and Autobiographical Notes 1920-1954 this essay
asks two questions. First, an anthropological one: What is the genealogy of
Brecht’s female characters? Second, a theoretical-practical one: How is Brecht,
the empirical subject, linguistically present/absent in this system of entries,
especially in the rhetorical tropes, and in the form of discourse in the genre of the
diary. It is my opinion that suffering, as it is described in these diaries and notes, is
sublimated by playing theatre. A man exhibits women. himself. and most basic of
all, words/language in order to arrive at cognition. In this process the ‘self’ is not
present. All the malice and brutality within the ‘self’, however. is present in order
to exhibit the consciousness of the ‘self’ and social reality. as articulated by that
consciousness. It is my objective to critically examine images and expressions of
sexual role distribution in bourgeois society. In the difference between signifier
and signifié, i.e., word and meaning, these diaries refer less to reality and more to
language, reflecting a reality.

Renate Voris. “Inszenierte Ehrlichkeit: Bertolt Brechts ‘Weiber-Geschichten’.”

Viel ist iiber “Brecht und die Frauen” referiert worden. sei es {iber Brecht,
die Autorfigur, oder iiber seine Textfiguren. “Women.” schreibt Sara Lennox in
ihrer Analyse von Brechts Frauen, [are] conceived almost without exception in
terms of their relationship to men, . . . displaying only to a very limited extent the
complexity and capabilities of real women in Brecht’s time.” Diese Arbeit stellt in
einer Exegese von Brechts Tagebiicher(n) 1920-1922 und Autobiographi-
sche(n) Aufzeichnungen 1920-1954 zwei Fragen: 1. eine anthropologische,
nimlich: die Frage nach der Genealogie von Brechts Frauenfiguren; 2. eine
theoretisch-praktische, nimlich: nach dem empirischen Subjekt Bertolt Brecht,
wie es in diesem System von Eintragungen anwesend/abwesend ist in der
Sprache, besonders den Tropen, und in der Diskursform. dem Genre Tagebuch.
Darin versuche ich folgende These zu beweisen: daff Leiden in diesen Tage-
biichern und Aufzeichnungen sublimiert wird in Theater-Spiel. Ein Mann stellt
Frauen, stellt sich, stellt aber grundsitzlich Worte/Sprache aus zum Zwecke der
Erkenntnis. Das ‘Selbst’ ist dabei abwesend. Anwesend ist. was es in ihm an
Bosheit und Brutalitit gibt, um darin das Bewufitsein und die in ihm sich
artikulierende soziale Realitit auszustellen. Ziel ist die ideologiekritische Uber-
priifung der Bilder und Wérter geschlechtlicher Rollenverteilung, wie sie in der
biirgerlichen Gesellschaft existent ist. In ihrer Distanz zwischen Signifikat und
Signifikant, zwischen Wort und Bedeutung, verweisen diese Tagebiicher also
weniger auf die Wirklichkeit selbst, sondern auf die Sprache, in der sich eine

Wirklichkeit zeigt.

76 .



Renate Voris

Renate Voris. “La mise en scéne de ’honnéteté: les ‘Histoires de Femmes’ de B.
Brecht”” '

De nombreux essais ont été écrits sur “Brecht et les femmes”, soit sur
Brecht I’écrivain, soit sur ses personnages. Dans son analyse des roles féminins
chez Brecht, Sarah Lennox écrit: “Les femmes sont presque toujours congues par
rapport 2 leur relation avec les hommes et la complexité et les possibilités des
femmes réeles de I’époque de Brecht ne sont montrées que dans une trés faible
mesure.” Dans une exégése du Jowrnal de Brecht 1920-1922 et des Notes
autobiographiques 1920-1954, cet essai pose deux questions. Premiérement,
une question anthropologique: quelle est la généalogie des personnages féminins
de Brecht? Deuxiémement, une question théorico-pratique: comment Brecht, le
sujet empirique, est-il linguistiquement présent/absent dans ce systeme d’en-
trées, spécialement dans les tropes et dans la forme de discours propre au genre du
journal. Mon opinion est que la souffrance, telle qu’elle apparait dans ces jour-
naux et notes, est sublimée dans le théitre. Un homme montre les femmes,
lui-méme et avant tout les mots et le langage pour arriver a la connaissance. Toute
la méchanceté et la brutalité du moi sont présentes cependant pour montrer la
conscience de soi et la réalité, telle qu’elle est articulée par cette conscience. Mon
objectif est de procéder a un examen critique des images et des expressions de la
distribution des réles sexuels dans la société bourgeoise. Dans la différence entre
signifiant et signifié, entre mot et sens, ces journaux se référent moins a la réalité
qu’au langage, en tant que reflet d’une réalité.

77






Inszenierte Ehrlichkeit:
Bertolt Brechts
“Weiber-Geschichten’

Renate Voris

Tagebuch: Buch, Heft fiir tigliche Eintragungen person-
licher Erlebnisse u. Gedanken.— Duden (1981).

Tout ceci doit étre considéré comme dit par un personnage de
roman.— Roland Barthes par Roland Barthes.

Es ist ein verfluchter Roman.—Brecht, Tagebiicher 1920~
19221

1

“For feminists with an allegiance to Marxism the case of Brechtisa
difficult one,” beginnt Sara Lennox ihre exquisite Exegese der Rolle und
Funktion von Frauen in Brechts Werk. Appellierend gleichzeitig an die
Autoritdt ihrer Erfahrung und ihres Bewufitseins (als Feministin) und an
die anderer, hier David Bathricks (als Marxist), fafit sie die Produktion
und Rezeption Brechts so zusammen: “Brecht is generally considered by
the Left as the single writer whose works can be regarded, from the
standpoint of both form and content, as authentically Marxist. . . . Yet as
one’s feminist consciousness develops, one’s discomfort with Brecht
increases.”? Im Gebrauch des Kollektivpronomens sowie im Adverb und
Verb artikuliert sich Lennox’ radikale Erwartung, dafi nimlich Marxis-

79



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

mus gleich Feminismus sei. Ihr Interesse an Brechts Frauenfiguren wird
motiviert von dieser Vorstellung, was ihre Polemik erklirt, ihre, wie sie
es nennt, “‘charges against Brecht,” der “to an overwhelming degree”
Frauen kategorisiere in Miitter oder Kinder, Huren oder Jungfrauen,
und sich darin bewege “within parameters familiar to us from the works
of other male writers™

Der Standpunkt, von dem aus geurteilt wird, erinnert an Ernest
Jones, den ersten Biographen Sigmund Freuds, und seinen Vorwurf des
Phallozentrismus an Freud und dessen psychoanalytischer Theorie. In
seinem 1916 erschienenen Artikel iiber Symbolismus schreibt Jones:
“There are probably more symbols of the male organ itself than all other
symbols put together. This is a totally unexpected finding . . . and is so
difficult to reconcile with our sense of proportion that it needs an effort
to refuse the easy escape of simply denying the facts, a feat which is
greatly facilitated by the circumstance that, thanks to our education, the
facts are not very accessible.” “Totally unexpected”: vollkommen uner-
wartet fiir Jones die Entdeckung des disproportionalen Phallozentris-
mus in Freuds Theorie, moralisch verwerflich die Unterschitzung (“un-
derestimate”) der “importance of the female organs’® Zuwidergehandelt
“unserem” Sinn fiir Proportion— Disproportion, verstanden als Mangel
am richtigen Verhiltnis der Teile zueinander, an Harmonie, Balance,
Proportion. Indiz fiir Jones’ Blickwinkel ist neben “disproportion” und
dem implizierten Gegenbegriff “proportion” das Wort “education,” die,
kombiniert, zum Begriffsfeld des idealistischen Zeitalters gehoren. Der
Vorwurf der Disharmonie, Disproportion folglich aus der Perspektive
des rationalistisch-humanistischen Aufklirers und Erziehers (“our”) in
der Tradition eines Serenus Zeitblom.

Dieselbe Perspektive motiviert Sara Lennox’ Entdeckung der Dis-
proportion in Brechts Textfiguren, die, so Lennox, fast ausnahmslos
konzipiert sind “in terms of their relationship to men,” und nur zu einem
sehr begrenzten Grade zeigen “the complexity and capabilities of real
women in Brecht’s time.”” Mitspricht hier einmal jene biirgerliche Fik-
tion eines freien, autonomen Ichs als Subjekt des Bewufitseins, das als
Quelle dient von Bedeutung und Handlung; Lennox spricht von “sub-
jects in their own right.”® Mitspricht zudem der Gedanke einer Totalitat
von offentlicher (Brecht, der Marxist) und privater Existenz (Brecht, die
Person). In ihrem Hinweis auf die Diskrepanz zwischen Brechts fiktiven
Frauen und “real women” iiberdies der traditionelle Code, der die Identi-
tit von Zeichen und Bezeichnetem, von Wort und Ding, von Sprache
und Wirklichkeit postuliert. In Frage gestellt wird dieser Code freilich
von ihr selber: Von ihrem Wunsch gewissermaflen nach einer Autoritits-
figur, in diesem Fall Brecht, der, als Marxist, privilegierten Zugang hat,
oder haben sollte, zur Wahrheit.

80



Renate Voris

Ubersehen wird zweierlei. Einmal die Tatsache, daff sich der
Marxismus und somit Brechts theoretischer Standpunkt verstand als
Fortsetzung der Aufklirung, “The Age of Reason,” formuliert von
verniinftigen Minnern, die ‘verniinftigerweise’ an der Befreiung des
“Hausvieh(s),” um mit Kant zu reden (“Was ist Aufklirung,” 1783),
nicht interessiert waren; die Geschichte hat es bestitigt. Ubersehen wird
zum andern die Genealogie jener Vernunft: das Biirgertum. Und was die
Situation der Frau in der Nachfolge des aufklirenden und aufgeklarten
Zeitalters, im biirgerlichen Jahrhundert war, kann man neuerdings nach-
lesen bei Gordon Craig, Germany 1866-1945:

The woman’s predicament,” Ernest Rhys has written, “is the test of the moral
and human worth of any given state of society.” Judged by this standard,
Germany’s condition in the nineteenth century was truly deplorable. Its
ruling class was as intent upon keeping the female population in a state of
dependence as it was upon combating socialism. All the expedients of the law,
every form of financial and moral pressure, were employed to maintain male
dominance in state, society, and the home. Women were denied basic civil
rights (they could not vote and were in most states barred from membership in
political organizations and trade unions) and were excluded from both any
share in the governance of the country and employment in any of its ad-
ministrative agencies.’

Konsequent auch die massive Zensur im sogenannten privaten
Bereich, nachzulesen bei Michel Foucault, Histoire de la sexualité,
nimlich: die Etablierung einer Oppositionsstruktur von Sexualitit und
Arbeit, Vernunft und Begehren; die Koppelung von Sex und Siinde,
Frau und Schwiche (intellektuelle, moralische, physische); und, ferner,
die Kategorisierung von Sexualitit in ‘normale’ (= hetero-) und ‘per-
verse' (= homo-), in der Beziehung Frau-Mann in legale und illegale.
Erstere zum Zwecke der Reproduktion—Ort ist das Heim; letztere zu
keinem Zwecke—Ort ist das Bordell—, aufler zur Befriedigung minn-
licher Bediirfnisse oder, um mit Brecht zu wiinschen, “einen Trieb
loszuwerden” (175).1° “’Entweder eine Mutter oder eine Hure,” zitiert
Brecht dann auch in seinem Tagebuch von 1921 jene vertrackte vik-
torianische Sexualmoral des Biirgertums (92) und strukturiert von
daher seine Geschichten vom alten und jungen Weiblein.

2

Er, Eugen Berthold Friedrich Brecht, gehort dem Biirgertum an,
weil er ihm entstammt, das heifit, weil er in einer schon biirgerlichen
Familie zur Welt gekommen ist. Dieser Satz, in Anlehnung an Jean-Paul
Sartres zu Gustave Flaubert,!! stellt die Basis meiner Untersuchung dar.
Die Tatsache namlich von Brechts biirgerlicher Herkunft und somit die

81



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

kulturelle Ausgangssituation, die das Bewuftsein des Ichs konstituiert.
Nicht, daB es damit véllig determiniert wire; nur sprechen in seinen
Handlungs- und Reaktionsweisen, Verhaltens- und Redeweisen die
Spuren frither Erfahrungen mit.

Jenen Spuren soll hier nachgegangen werden in der Exegese von
Brechts Tagebiicher(n) 1920-1922. Sie stellt die Frage nach dem em-
pirischen Subjekt Bertolt Brecht, wie es in diesem System von Ein-
tragungen anwesend/abwesend ist in der Sprache, besonders den Tropen
(Simile, Metapher, Metonymie, Synekdoche und Personifizierung), und
in der Diskursform, dem Genre Tagebuch, um in diesen Denkfiguren
eine Psychologie des Erzihlers zu versuchen und zugleich zu fragen
nach ihrer Herkunft. Methodisch 1afit sich das Modell meiner Lektiire
der Tagebiicher umschreiben mit Brechts Definition des poetischen
Verfahrens und des Mechanismus’ der Sinn-Konstitution: “Das eine
verstanden durch das andere (die Szene [das Wort], im Sinn zunichst
selbstindig, wird durch ihren Zusammenhang mit andern Szenen
[Worten] noch als eines andern Sinns teilhaftig entdeckt).”*? Es geht mir
also weniger darum, wie Sara Lennox zu erfahren, ob Brechts ‘Weiber-
Geschichten’ wahr sind, sondern eher darum, zu fragen, wie, in welcher
Struktur Brecht tiber sich und die Frauen hier redet, welche Wirkung
sein Text erzielt und welche Strategie sich dahinter verbirgt. Ich méchte
folgende These beweisen: dafl Leiden in Brechts Tagebiichern sublimiert
wird in Theater-Spiel. Dafl sich Brecht, wirkungssiichtig, stilisiert zum
“Fresser junge(r) Weiber” (90), zu einer Art Baal-Figur, einmal, um in
der Wiederholung jener Fiktion den gesellschaftlichen Code des
Schweigens tiber Sexualitdt zu durchbrechen und die individuelle und
allgemeine “Vertierung” (11) zu zeigen (nachzuahmen). Und zum
andern, um sich in dieser Figur, bewuft oder unbewuft, ein Leben als
Mann und Kiinstler zu erdichten. Ein physisch schwacher und krin-
kelnder und zu kurz geratener Mann phantasiert sich ein Leben und lebt
seine Phantasien, an der Spitze die vom potenten Mann und Kiinstler,
motiviert von der “Begierde,” um mit Goethe zu reden, “die Pyramide”
seines Daseins, deren Basis er sich als angegeben und gegriindet phan-
tasiert, “so hoch als méglich in die Luft zu spitzen.3

Der Riickgriff auf Goethe erfolgt nicht willkiirlich. Denn es ist die
geometrische Figur, das Dreieck oder die Pyramide, die rational-irra-
tional den Text dieses Tagebuch-Ichs organisiert: (1) iiber seine Ge-
schlechtlichkeit (“Ich kann mich nicht mehr grad hinlegen abends im
Bett! Die Bettdecke bildet einen Spitz!”'4); (2) iiber sein Verhiltnis zu
Frauen in der Figur des Kriegers (oder Matadors), der sie mit dem Degen
‘vorneweg’ (56) oder Messer zu zerteilen wiinscht!>; (39 iiber den kiinst-
lerischen Schaffensprozeff im Bild vom (spitzen) Segel;'¢ und (4) iiber

82



Renate Voris

den Gegenstand der Kunst im Bild vom “Helden,” der “aus der Menge
herausragt, um eines Hauptes oder um eines Phallus’ Linge” (159).

Dieses triadische Grundmuster wird produziert vor dem Hinter-
grund der ‘verniinftigen Wollust’ (39), einem Paradox, das jenen funda-
mentalen Widerspruch der biirgerlichen Gesellschaft formuliert,
niamlich: (1) die Idee eines freien autonomen Ichs und (2) die Wirk-
lichkeit einer Sexualmoral, die Natur, Bediirfnis zensiert im Begriff der
Tier-Natur (“Vertierung,” 11), “angeborene Triebe” als “schlechte”
iibersetzt (153, 172) und diese wiederum allegorisiert in der Figur Frau.
Oder um Brecht zu zitieren: die “weibische Hundenatur” als das “Bose”
schlechthin (112).

Gespaltenheit, oder genauer: die Suche nach Heilheit, nach
“Grofle” (122), nach Potenz, ist der Sinn dieser Tagebiicher, konstituiert
in der doppelten Exposition. Einmal iiber die Frau, dessen “Wesen” und
Gestalt reprisentiert werden in der Synekdoche “Spalt,” angstvoll phan-
tasiert hier in Gewaltbildern vom “blutroten Schlund, in dem ein roter
Spagat die Schnabelhilften zusammenhilt” (81) oder vom “Strudel, der
immer entsteht, wo ein Loch ist, eine leere Stelle” (12) oder vom “zéhen,
schwarzen” (Ur-)Schlamm, “der ihm in den Mund gequetscht wird”
(36). Exposition zum andern iiber die Kunst, die nicht binab-, sondern
binanzieht, in der Bildverkniipfung (spitzer) Segel und (spitze) Bett-
decke als minnliches Attribut,!” “rein und kiihn der poetische Wille”
(26), einfach, groff und kiihl das “Wesen der Kunst” (13). Er selbst, das
Ich, als Binde-Glied da/zwischen, zwischen unten (Weib/Sexualitit/
Trieb) und oben (Mann/Kunst/Geist), als Lotse, der das Schiff zu
“lavieren” (47, 49) begehrt zwischen den Ufern, zwischen Erdig-
Irdischem und Himmlisch-Geistigem sozusagen, auf der Suche nach der
Wahrheit, nach Wissen und Erkenntnis, um dafiir am Ende, elend zwar
und schamhaft “nur mit einer Hose bekleidet,” doch noch von den
“Engel(n)” in den Himmel gefiihrt zu werden (11).

Schon in diesen Phantasien wird die Identitit des Subjekts dieser
Tagebiicher problematisch. Denn statt die Leserin auf die Person Bertolt
Brecht zu weisen, wird sie in jenen Figuren auf die Literatur verwiesen:
Nietzsches Zarathustra, Rimbauds “Bateau ivre” und Goethes Faust,
dessen Gespaltenheit (“Zwei Seelen wohnen, ach! in meiner Brust”)
zitiert wird in der Wiederholung bekannter und fir unsere Kultur
symptomatische Oppositionskategorien, wie mannliches Universum-
weibliche Welt, Ordnung-Chaos (122), Licht-Finsternis (18, 34),
Vernunft-Emotion (39), Sittlichkeit-Trieb (154), Freiheit-Sklaverei
(186), Einsamkeit-Herdendasein (154), Individuum-Massenvieh (71),
Phallus-Menge (159), Stirke-Schwiche, “Stockdegen”-Geflenne” (86),
Mann-Weiber’/Miadchen usw.!® Letztere (Weib/Chaos/Finsternis/

83



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Emotion/Trieb usw.) gilt es zu iiberwinden, so der Grund-Satz dieser
Rede, lakonisch-ironisch reflektiert im Spiel mit vertrauten Sitzen (aus
Faust beispielsweise): “Wie einfach das ist, wie glatt das geht, wie der
Unterleib in seinem dunklen Drange sich des rechten Weges bewuft ist
und der Krampf ein Krampf ist, wenn er war!” (164). Das ist die
Vorstellung hier, mit dem Ich in der Rolle des Schauspielers #nd Zu-
schauers zugleich, darauf aus, zu lehren/lernen die Befreiung von dem
‘Anderen’ durch das Sich-Bedienen des “eigenen Verstandes” (Kant),
durch die Mafinahme der Vernunft. Die eigene und allgemeine
(weibisch-weibliche) Gespaltenheit wird konstituiert, um in seiner Uber-
windung das mann-/“machtvolle” Wesen zu affirmieren im Bild vom
soldatischen Mann und Kiinstler, der “Lust am Schlagen, Stechen,
Hauen, Parieren” gewinnt (89) und “eine hundshiuterne Jungfrau
ab(zu)stechen” begehrt (58), diese Akte verschiebt auf die Worte von der
“dichterische(n) Idee” als “jungfriulich” (34) und von der (Kiinstler-)
Feder als metaphorischer Penis (“die kleinen Sitze,” die “bluten, wenn
man sie sticht” [29]).? Die Fiktion in Potenz: ein Witz, Gegenstand
schon in Nietzsches Text “Uber Wahrheit und Liige im auflermorali-
schen Sinne,” wo, wie Derrida gedeutet hat, von der Wahrheit als Frau
gesprochen wird, sichtbar nur in der Verhiillung, mit dem aggressiv
“spornenden Stil” (“Eperon style”), einem minnlichen Attribut, als
Angriffs- und Abwehrwaffe zugleich.20 Aggressiv ist der Stil von
Brechts Tagebiichern, wie die eben aufgelisteten Sitze zeigen; sein
Inhalt ist die Zweiteilung in Ich und Selbst, in Vernunft und Begehren,
eine Fragmentierung, die in der Gesamtstruktur, im System dieses
Tagebuch-Romans “zynisch” (175) zur Heilheit arrangiert ist, eine
Angestrengtheit, in der sich das Leiden des Ich an sich selbst und der
Kultur offenbart.

3

Die Fabel der Tagebiicher erzihlt die Entwicklung eines jungen
Mannes, der Dichter werden will, in diesem Streben nach verwandten
Seelen sucht in Ménnern wie Rudolf Caspar Neher, Georg Pfanzelt,
Otto Miiller; auf seinem Wege der Liebe in Frauen wie Paula Banholzer,
die ein Kind von ihm hat, wie Marianne Zoff, die ein Kind von ihm will.
Ein Mann, der sich als “hart und bosartig,” “mitleidslos” beschreibt, als
Dichter ontologisch pridestiniert zur Einsamkeit (78, 86, 91)—ein
Mythos, nach dem sein Biograph, Klaus Vélker, spiter Brechts Bio-
graphie strukturiert.?! Von daher rithrt der Konflikt, zwischen Ich und
Selbst, Kunst und Sexualitit, der geldst wird durch den ‘verniinftigen’
Entschluff, und zwar ziemlich genau in der Mitte (1) der Eintragungen,

84



Renate Voris

der Liebe zu entsagen, von “jetzt an . . . die Kraft, die nicht versiegt ist,
in den Werken” zu verbergen (88), zu verzichten aus “Wollust” (39), was
bedeutet, wie Nietzsches Zarathustra aus dem “Denken ein Wollust zu
machen,”? um schlieflich wie Brechts Galgei bzw. Garga “aus dem
Kreis der - bunten, fetten - Viecher” (16) hervorzutreten und iiber dem
“Chaos,” dem Wasser und der Finsternis, sein “Es werde Licht!” zu
sprechen (18). Der privilegierte Wert dieser Eintragungen ist folglich
die Vernunft, wie im Zeitalter der Aufklirung verbildlicht im “Licht,”
und die “Stirke,” wie bei Nietzsche und Thomas Mann (oder Stifter,
beispielsweise) reflektiert als ethisch-asthetische Kategorie (122, 131),
personifiziert hier in der “starke(n) Kunst” (12, 20, 47), dem “starken
Sti(e)l” als Gegenentwurf zur menschlichen Schwiche, als Antidot zur
Todesangst.

Diese Geschichte wird szenisch-theatralisch, noch dazu in Pyra-
midenform, vermittelt in vier Biichern, in denen die erzihlte Zeit je
Buch drei bis vier Monate umfafit, beginnend mit den Sommermonaten
1920, dem “erregenden Moment” (die Paula-Banholzer-Geschichte),
iiber das Frithjahr 1921, den “Hohepunkt”/“Wendepunkt” (die
Marianne-Zoff-Geschichte), zu den Sommermonaten 1921, dem “retar-
dierenden Moment” (“Liebestod” [148] und zunehmende Einsamkeit
des Ichs) und endend mit den Wintermonaten 1921-1922, der
“Losung” (das Ich und seine Kunst). Die Exposition zu diesem Schau-
spiel ist dabei der Tod der Mutter, der bezeichnenderweise marginal nur
in der Rede auftaucht, anfangs (11) und anliflich der Jihrung ihres
Todestages (115). Von der Kilte zur Wiarme zur Hitze zur Vereisung
fithrt der Weg,? mit den Jahreszeiten als Symbole fiir die Stationen des
Bildungswegs und den Frauen als Bildungs- und Reifeerlebnisse des
Protagonisten.

Motiviert wird er, wie gesagt, von der Suche nach einem Zentrum,
in das sein “Schiffsgeschiitz” treffen kann (105). Die Obsession ist
Zeugenschaft, Zeugen zunidchst im wirklichen Sinne, namlich Vater-
Werden von Marianne Zoffs Kind (2. Buch), ein Wunsch, der nach
ihrem/seinem “Abortus” (91, 118) verschoben wird zu Zeugen (und
Gebihren) im figurativen Sinne, nimlich von Kopfgeburten, analog zu
Zeus’ geburt von Pallas Athene, einem “Frauenkorper,” der, ein Kunst-
werk, “in allen Proportionen” mafvoll ist und dessen “Anblick . . . das
Lebensgefiihl steigert” (154-55).2¢ Handlungsraum ist folglich in den
ersten zwei Biichern der “Kraal,” so nannte Brecht sein Mansarden-
zimmer im Hause der Eltern, das in der Paula-Banholzer-Geschichte (1.
Buch) ein biirgerliches Ehe-Idyll scheint—er Tee trinkend, sie Pfann-
kuchen backend—, in der Marianne-Zoff-Geschichte (2. Buch) ein
Bordell—er Potenzprotz,? sie “Hure” oder “Kokotte” (92, 104). Hand-

85



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

lungsraum in den letzten zwei Biichern ist die “eiskiihle(n) und
unbewegte(n) Umluft hochster Geistigkeit—wo Recht und Pflicht auf-
héren und das Individuum einsam wird und die Welt ausfillt und
Beziehungen unmoglich und unnétig werden” (30).26 Zentrum der
Existenz ist also der Dichter als Produzent von Schrift, die gegriindet ist
in binar vorgestellten Verhiltnissen, Eros und Logos. Instinkt und Ver-
nunft, Begehren und Schrift stehen bekanntlich als Spannungsver-
hiltnisse im Zentrum der episch-dramatischen Situation von Brechts
Theater, angefangen mit Baal bis hin zu Galilei.

Stilistisch wird hier die Bewegung “hinan” zur Einsamkeit
inszeniert im graduellen Ubergang vom szenischen (mimetischen)
Erzahlen der ersten zwei Biicher (stark ausgemalte Schilderungen, Ein-
zeldarstellungen, stakkatohafter Rhythmus im schnellen Wechsel von
Beschreibung und Reflexion) hin zum panoramatischen Erzihlen der
letzten zwei Biicher (handlungsraffende Berichte, Zunahme der Re-
flexionen iiber das Ich und die Kunst, langsamer Rhythmus durch das
Reden in ‘Blécken’ statt, wie vorher, in kurzen Abschnitten), mit dem
Schrei “Heraus aus mir! Heraus! Heraus!” (118) als Signifikant fiir den
“Wendepunkt,” die Geburt nimlich des Ich aus dem Geiste des Mannes,
mit seinen Genitalien (“den Cesar baden” [80]) einerseits und dem Auge
(“denBlick durch die Krusten”[55]) andrerseits als prononcierte Kérper-
teile der Figur.

Und in dieser Kodifizierung seiner Geschichte wird die Geschichte
selbst zur Liige, durchsichtig auf ein Stiick biirgerlich-patriarchalischer
Ideologie, die vom Mann/Phallus (159) als privilegierter Signifikant der
Kultur, vom (minnlichen) Dichter als Gewissen der Nation, vom (minn-
lichen) Genius als Erzeuger von Wahrheit. Grundsitzlich verdoppelt,
das heifit ent-tduscht, wird darin die Fiktion, die beispielsweise Thomas
Manns Werk charakterisiert, vom Kiinstler als Auflenseiter der Gesell-
schaft, nicht nur der biirgerlichen, sondern hier demonstrativ des
“dicke(n) Vieh(s) Menschheit” (11, 159) schlechthin.

Danach inszenieren diese Tagebiicher ein Genre des biirgerlich-
idealistischen Zeitalters, den Kiinstler- bzw. Bildungsroman, nach dem
Schema der Dilthey’schen Definition.?” Das mag paradox erscheinen fiir
die Tagebuchform, die als die subjektivste, unmittelbarste Gattung gilt,
wird aber verstindlich, wenn man bedenkt, dafl durch die Gattung selbst
die Ich-Aussage schon garantiert ist und diese Form deshalb auch durch
ein fingiertes Ich erfiillt werden kann. Dadurch entsteht eine Spannung,
die fiir dieses Genre charakteristisch ist und iiber die Goethe schon in
Dichtung und Wabrbeit reflektiert: die Spannung zwischen Nach-
ahmen und Erfindung, Mimesis und Poiesis. Dasselbe gilt freilich auch

86



Renate Voris

fiir den Bildungsroman, der in der deutschen Tradition von Anfang an
mit flieenden Grenzen an die Autobiographie nicht nur heranrickt,
sondern in sie einfliefit oder von ihr ausgeht, Goethes Wilbelm Meister
nicht weniger als Kellers Griner Heinrich. Der Bildungsroman, wie
auch das Tagebuch, konstituieren demnach eine Infragestellung der
klaren Grenze zwischen Wirklichkeit und Fiktion.

Zwischen Wirklichkeit und Fiktion bewegt sich das Subjekt dieser
Tagebiicher, wobei offen bleibt, was Wirklichkeit, was Fiktion, was Erin-
nerung ist. Paradigmatisch ist die erste Eintragung (11), die im Spiel mit
den Pronomen, im Gebrauch der Metonymie bzw. Synekdoche (“Segel”/
ich), im disjunktiven (“mich: ich”) bzw. konjunktiven (“und ...und. ..
und . . . und”) Stil das autobiographische Moment verfremdet. Verstirkt
wird dies durch die Baal-Figur, tber die viel geredet wird, die ihm aber
gleichzeitig dient, sich selbst zu beschreiben: “Ich limmele mich herum
auf dem Kanapee und zupfe die Gitarre” (12). Oder die Galgei-Figur, den
die “bosen Menschen . .. gar iibel zurichteten, ihm seinen Namen ab-
nahmen und ohne Haut liegen lieflen” (16), analog zum Tagebuch-Ich, das
sich von “starker Hand” zerfleischt phantasiert, weil es sich “roh be-
nommen (hat) und hart wie ein Stierbeutel” (27). Aufgehoben werden
diese/jene Text-Figuren im Bild vom dicken Mann auf der “Schiff-
schaukel,” dem “die Schaufel hinaufgehauen wird” (36), so daf er sich
nicht mehr bewegen kann, auf und ab, jenes als Symbol fiir den sexuellen
Akt,?® vom “Schiffschaukeln” nur das “Schiff,” genauer: das “Segel” tibrig-
bleibt, dieses als Symbol fiir den kiinstlerischen Akt. Thematisiert wird
dieser Prozef im Wortspiel “Lustmordspiel” (39), dessen Inhalt folgendes
Ereignis aus Brechts Familienleben ist:

Samstag, 28. In aller Friihe eine kleine Tragikomédie im Stiegenhaus. Weiber
schreien, ein Hund weint. Dann pfeift mein Vater im Nachthemd. Ich stiirze
ans Fenster. Das erste, was ich sehe, sind Gesichter an den Fenstern vis-a-vis.
Das zweite: zwei Hunde mitten auf der Strafle, die Hinterteile aneinander-
gekoppelt. Sie wollen gern auseinander, sie giben viel darum, Ina, die Frau
davon, weint. Fraulein Marie setzt Vater erregt auseinander, warum sie in der
Sache nichts tun kann, nicht hinunter kann, Vater briillt, sie solle dann
wenigstens das Maul halten. Inzwischen lduft Peppi, die Achtzehnjahrige,
hinunter und haut auf die Hinterteile los, was nur weh tut. Ein Mann sagt ihr
ruhig im Vorbeigehn: “Da hilft nur ein Kiibel Wasser. Da hilft Hauen nichts.”
Sie holt ihn. Sie hat einen kurzen, roten Rock, ist schmal und stolz gehalten,
sie hat Heldenmut und Humor. Ina hat plétzlich ein Gesicht bekommen, ein
leidendes, hilfloses, sie schaut entsetzt von unten herauf, sie weifl nicht, was
man mit ihr gemacht hat. Sie ist seit einiger Zeit laufig, hat aber alle Angriffe
tugendhaft abgeschlagen. Wie das Wasser auf ihre Hinterteile klatscht, voll-
zieht sich auf geheimnisvolle Art ihre Befreiung. (38)

87



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

Die private (und 6ffentliche) Scham beim Anblick zweier nackter
Korper ist der Beweggrund hinter dem Erzihlen dieses Spektakels, bei
dem es sich um eine fiir das Ich traumatische Erfahrung und/oder
Erinnerung zu handeln scheint, schon allein dadurch, daf} diese Szene in
ihren Details und ihrer Linge innerhalb der Gesamtstruktur der Biicher
ausder Ordnung fillt; nirgends sonst wird so akribisch aus dem Familien-
leben berichtet.

Oder erzihlt? Denn was als Wirklichkeitsbericht anmutet, ist
auch hier zugleich Fiktion. Erstens, durch die Psychologisierung (“Sie
wollen gern auseinander, sie giben viel darum”); zweitens, durch die
Projektion (“Ina hat plétzlich ein Gesicht bekommen, ein leidendes,
hilfloses, sie schaut entsetzt von unten herauf, sie weiff nicht, was man
mit ihr gemacht hat”); drittens, durch die Kategorisierung von Sexuali-
tit, der weiblichen (im “aber” des vorletzten Satzes werden weibliche
Geschlechtlichkeit und Tugendhaftigkeit als Gegensatz formuliert) und
der minnlichen (in der kriegerischen Metaphorik, “Angriff”/*abge-
schlagen,” als Gewalttitigkeit perzipiert); und, schliefilich, in der Blick-
richtung des Erzihlers (Peppi “hat einen kurzen, roten Rock”), in dem
sich sein Fetisch zeigt. ‘

Wirklichkeit und Fiktion oder: “So rede ich doch nur / Wie die
Wirklichkeit selber” (“Me-tis Strenge”). Das bedeutet, zur Sprache
bringen, was es iz ihm an Bosheit und Brutalitit gibt und eben darin das
Bewufitsein und die sich in ihm artikulierende soziale Realitit aus-
stellen, um sie der (ideologiekritischen) Uberpriifung zu unterwerfen.
“Gerichtshofe her fiir die Worte!” fordert das Tagebuch-Ich (42).2° Dazu
gehort die in dem oben so ausfiihrlich zitierten nichtlichen Spektakel
sich zeigende Gewalttitigkeit in der Koppelung von Hund und Mensch,
von Hund und Frau (“weinen”), die die bekannte Vorstellung von der
“weibischen Hundenatur” (112) wiederholt. ‘Realistisch’ auch, wenn
der Hund Ina nach jener geschilderten/phantasierten ‘Entjungferung”
in der Rede des Subjekts zur “Hure” (42) wird. Entweder-Oder: Ent-
weder Jungfrau oder Hure, dazwischen nur die geschichts- und ge-
schlechtslose Mutter, eine Struktur, die sich in den Positionen des
Erzihlers spiegelt. Oszilliert er anfangs in seinen ‘Weiber-Geschichten’
zwischen der des Sohnes/Kindes (“Depp” [126]) und der des ‘Weiber-
Helden’ (= Hure), spielt er in seiner Rede iiber sie, die ‘Weiber,” analog
zu seinem Diskurs iiber die Kunst, mehr und mehr die Vater-Figur. “Ich
weif jetzt (und erst jetzt), was eine Frau ist, und auch die Bettliebe weiff
ich jetzt und vieles mehr, aber die Frechheit habe ich liegen lassen, die
unglaubliche Naivitit, den naiven Unglauben, die Sicherheit der Un-
wissenden” (146), schreibt der Dreiundzwanzigjihrige und negiert es
wenige Seiten spiter in der Reflexion auf seine Kilte und seinen Zynis-

88



Renate Voris

mus “gegen das Verwandte” (164). In dieser Ambivalenz freilich wird
nicht nur die Identitit des Subjekts, sondern die an anderer Stelle
behauptete Geschlechteropposition aufgehoben. Das “Verwandte”, Be-
kannte ist zugleich das Vertraute, Eigene. Vergewaltigung durch Rol-
lenzwang, durch Sprache also, die Eingitterung in Bildern und Vor-
Bildern, und als solche Geschichten aus dem “Leben einer Frau” (76)
und iber das “Schicksal eines Mannes” (36), die/der frith kaputt-
gemacht worden sind, weil ihnen im Moment der “Wollust” von iiber-
grofler (Vater-) Hand Schlidge “auf die Hinterteile” klatschten. Von daher
die Stilisierung zur mann-/*“macht”-vollen Figur, zur Vater-Figur eben,
weniger, indem sie genannt, mehr, indem sie imitiert wird. Gewalt wird
inszeniert von Anfang an.

So die Gewalt gegeniiber Frauen, die sich im Verb, buchstiblich im
“Zeit-Wort”, eine Frau nebhmen, artikuliert.?® Oder in der Phantasie des
Ich iber die “Hingegebenheit” der Frau “an die Vergewaltigung” (38,
103), die einen Mythos unserer Kultur wiederholt. Oder im Besit-
zergestus, mit dem er “mit Recht”?! iiber “Ma(4)” verhandelt (101f.).
Oder in der stilistischen Undifferenziertheit in der Beschreibung der
Frauen, die entweder “bleich, kindlich, schleckig” (22, 34) oder “kind-
lich, wundervoll” (75-76, 168) oder “dumm, schleckig, langweilig” (53,
57) sind, analog zum “Volk, dumm, lasterhaft, geduldig, lafit sich
kitzeln” (83, 163). Frauen sind in der Tat austauschbar; “Welch ein
Unfug, jedem Midchen einen andern Namen aufzuhingen!,” pro-
klamiert der Erzihler.3? Denn so wie Mann Mann ist, ist Frau Frau, mit
der Differenz freilich, dafl in der Detaillierung hier der Mann neben den
Genitalien noch ein Gesicht (29, 77), einen Kopf, also Verstand hat, die
Frau dagegen nur ihr “Loch” (12, 35, 50-51, 58) oder ihren Scho8.
“Frauen,” redet er in der Sprache des Pamphlets, “reichen nicht tiber ihr
Bett hinaus” (130); sie sind wie die Maler: “Sie konnen immer” (17),
und zitiert in diesen Sitzen den Androzentrismus und/oder die
Misogynie, die sich zuflern in jenem kolossalen Vorurteil, das behauptet,
Anatomie sei Schicksal fiir die Frau, nicht aber fiir den Mann.3? Dieser
wird, im Unterschied zur Frau, auch hier gezeichnet als ein “Pro-
visorium” (98), deshalb fihig, iiber seine Verhiltnisse *“hinaus-
(zu)stoflen” (88), eine Moglichkeit, die in der episch-dramatischen
Gesamtstruktur dieser Tagebiicher realisiert wird und darin die Tele-
ologie einer zu entwickelnden (minnlichen) Identitit (hin zum ein-
samen Dichtertum) affirmiert.

Von daher einerseits die lapidare Reduktion der Frau-Mann-
Beziehung auf den “physiologischen Trieb” (78) und andrerseits “die
Frau, der Fetisch” (87), der eigentlich die Fetischierung des eigenen
Geschlechts ist, verschoben hier, verschleiert, und darin Indiz fiir die

89



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

eigene und allgemeine Not mit der Geschlechtlichkeit. Der “Geliebte
von hundert Weibern” (62, 80): “Minner-Phantasien vom ‘Weiber-
Helden’ als schamhafte Substitution fiir das, was zicht ist, als Wunsch-
projektion zur Stiitzung des Selbstwertgefiihls.>* Kein Wunder die
Impotenzingste, die leitmotivisch den Text durchziehen. Kein Wunder
der Terror, den die “Sti(e)llosigkeit” (19) oder das todliche “weifle
Wasser” (132) provoziert. Kein Wunder auch die Polemik gegen die
Frauen, die oft genug zur hysterischen Predigt wird. Formen der sozialen
Unterdriickung als Spiegel der individuellen Verdringung.

Dasselbe gilt auch fir die Einteilung der Frauen in Kind und
Mutter, Hure und Jungfrau, in Brechts Werk von Sara Lennox ex-
pliziert, den Ort dafiir, ihre Herkunft in seinen Tagebtichern friih lokali-
siert. Zundchst Paula Banholzer, die gleich in der ersten Eintragung
syntaktisch gekoppelt wird mit der Mutter: “und die driickende Angst
um Bi und die langsamen Gedanken an Mamma!” (11). Konsequent
verschweigt das Ich fortan den Schmerz iiber den Tod der Mutter in den
Eintragungen, die einsetzen am 15. Juni 1920, eineinhalb Monate nach
der Mutter Tod. “Ich fiirchte nicht so sehr den Schmerz, als dafl ich mich
seiner schime,” bekennt Brecht Jahre spiter zum Tode Margarete
Steffins.?

Statt der Mutter also “Bi,” von “B.B” (6ébé) so gerufen in Ab-
kiirzung seines Kosenamens “Bidi” (263) und/oder von “Bittersiifie”
(70), geschichts- und geschlechtslos wie die Mutter, “nichts Aktives,
sondern Ruhendes” (12), die nicht Fordernde, Gefafite, die, als sie sich
wieder schwanger glaubt, ihm einen “guten(n) Brief” schreibt, “voller
Fassung und Liebe, ohne jeden Ton von Jammer, ich liebe sie sehr, wie
ich ihn lese, und erschrecke tiber die Maflen” (173). Symptomatisch
auch seine Vorstellung von ihr als Kind (92), “ganz menschlich, ganz
einfach” (25), gewiinscht als ihm treu (105) und ergeben (27), “das
Midel,” wie Brecht sie in seinen Briefen nennt,3¢ das mehr und mehr aus
den Eintragungen verschwindet, als sie “immer frei sein” und “nicht
mehr gehorchen” will (105).

Von der Klassifizierung Bi=die Mutter und Bi=das Kind zur
Hysterisierung der Marianne-Zoff-Figur, Ma(r)=die Jungfrau und
Ma(r)=die Hure. “Auf dem Ball trug sie ein Pagenkostiim und war die
schénste Frau dort und behandelte die Minner wundervoll, ganz rein
und kéniglich und still und lustig und unnahbar und doch nicht stolz”
(75), feiert er sie (sich) bei ihrem ersten Erscheinen im Text,? in der
polysyndetischen Verkniipfung die phantastische Konstitution seiner
Figur (im doppelten Sinne) unterstreichend. Tatsachlich zitiert er sich
hier selber, genauer: seine Leseerfahrung mit Knut Hamsuns Konigin
Tamara (“Mar”?)—“die Gestalt der Konigin, die herrlich ist, voll und

90



Renate Voris

kindlich, Damaszenerstahl, biegsam, unzerbrechlich, edel” (22).
“Women,” schreibt Virginia Woolf, “have served all these centuries as
looking-glasses possessing the magic and delicious power of reflecting
the figure of man at twice its natural size,” ein Mechanismus, der hier in
der Metonymie “Damaszenerstahl” reflektiert wird.?® Weil Fiktion, das
Umkippen ins andere Extrem, wenn konfrontiert mit der Realitit, der
eigenen ‘Kleinheit. Ma(r) wird zur Hure, weil sie sich weigert, seine
‘Grofle’ zu spiegeln, das heifit, sich ausschliefilich von ihm “befriedigen”
(94), stattdessen sich auch weiterhin von ihrem Freund, Recht, “be-
schenken” (77) zu lassen; so wie B.B. von Hedda Kuhn (92) oder von
Paula Banholzer. Aber intolerant, weil paternititssiichtig, diirfen auch
in dieser Rede nur die Minner Huren (“Weiber-Helden”) sein, Frauen
nicht. Einen Grund dafiir gibt Bertrand Russell: “As soon as the physio-
logical fact of paternity is recognized, a quite new element enters into
paternal feelings, an element which has led almost everywhere to the
creation of patriarchal societies. As soon as a father recognizes that the
child is, as the Bible says, his ‘seed,’ his sentiment towards the child is
reinforced by two factors, the love of power and the desire to survive
death® Das erkldrt wohl den Gestus der moralischen Superioritit,
wenn der Erzihler die Ursache fiir Marianne Zoffs Fehlgeburt in ihrem
‘unreinen Herzen’ (116-17) findet. Ma(r) also, die Hure, die er zwar
nicht bezahlen kann (85), aber trotzdem “im Bett genieflen” will, “ohne
Verantwortung” (88) und ohne (Ehe-)Vertrag (78).

Neben Mutter-Kind und Jungfrau-Hure das Mann-Weib Hedda
Kubhn, intellektuell und sexuell fordernd, ihm dhnlich also*® und deshalb
wohl als kastrationswiitige Hexe abgewehrt (26-27), angegriffen in der
Entstellung ihrer (seiner) Person im Bild vom “Strudel, der immer ent-
steht, wo ein Loch ist, eine leere Stelle” (12). Berithrungsingste, in denen
sich, wie in den Paula-Banholzer- und Marianne-Zoff-Geschichte(n),
weniger das Verhiltnis zum weiblichen Korper als das zum eigenen
(minnlichen) Korper zeigt. Das Subjekt dieser Tagebiicher will von den
anderen genauso wenig wissen, wie von sich selbst. Nichts will es
riskieren, am wenigsten sich “exhibitionieren” (146)—die eigene Leere,
die Langeweile, die erschreckende Gleichgiiltigkeit, die jedoch hier am
Anfang steht und nach Sprache verlangt. Aber man hat “nicht seine
eigenen Worter” (55), nur einen “Haufen von Bildern” (53), die die
Dinge eher verdecken als vermitteln.

Deshalb diese Vorfithrung. Ein Mann stellt Frauen, stellt sich,
stellt grundsdtzlich aber Worte aus zum Zwecke der Erkenntnis. Das
“Ich im Theater: Ich bin ein Raubtier und benehme mich auf dem
Theater wie im Dschungel. Ich muf etwas kaputtmachen, ich bin nicht
gewohnt, Pflanzen zu fressen”*! Die Ironie dabei ist, dafl in dieser

91



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

Vorstellung das Selbst abwesend ist und daf} diese Fremdheit auch noch
bejaht wird. So jedenfalls wiinscht es der Autor, fiir den die (romanhafte)
Darstellung des inneren Lebens (“die hirtest Nuff” ist, weil “man in
Nacktheit” arbeitet, diese Nacktheit aber zudecken muff durch “un-
geheure Gliederung oder unmenschliche Kraft” (15-16). Das ist das
Motiv hinter der “Ethik der Technik” (122) dieser Tagebiicher, in denen
gegen Ende der Diskurs iiber Arbeit/Kunst denjenigen iiber die Frau/
Sexualitit verdrangt. Symbolisch wird sie, das “sti(e)llose Ungesunde”
(19), getotet, damit Ich leben kann. Und so ist in ‘bittersiifier’ Ironie das
Objekt dieses Textes die Welt des Subjekts, nicht im Sinne einer Rekon-
struktion des Ichs durch die Anstrengung der Erinnerung, wie etwa in
Rilkes Malte, sondern im Sinne einer Konstruktion des Ich durch die
Anstrengung der Verdringung. Leiden in diesen Eintragungen wird
sublimiert in Spiel.

So gibt dieses Tagebuch nicht, wie die Genrebezeichnung er-
warten 1aft, Auskunft iiber das empirische Subjekt, jedenfalls nicht in
der Bedeutung von Viktor Zmegacs Behauptung, der junge Brecht
erteile hier “bereitwillig” Auskunft iiber sein “ ‘Innenleben,”” seine
“Erotik,” und erfiille darin den Anspruch der Brecht-Leser und
-Forscher auf das Motiv hinter seinen “ ‘Weibergeschichten! 742 Wenn
der Text Auskunft gibt iiber Brechts “Innenleben” oder “Weiberge-
schichten,” dann in den rhythmisch wiederkehrenden Angsten und
Traumen von Alleinsein, Impotenz, Krankheit, Alter und Tod. Er gibt
daneben Auskunft iiber Brechts Theorie des Zeichens (“Die Worte
haben ihren eigenen Geist” [41]), der Sprache und ihre Funktions-
weisen, und zwar im Bild vom “Karfunkel,” mit dem er die “Lebens-
beichten” von Frauen wie Hedda Kuhn und Edith Blass (19), freilich
auch seine eigene, in diesen Tagebiichern niedergelegt, umschreibt.
Karfunkel, aus lat. carbunculus, bezeichnet nimlich neben dem Hif-
lichen auch das Schéne, einen feuerroten Edelstein, der im Mirchen
durch die Kraft ausgezeichnet ist, den Triger unsichtbar zu machen;
Karfunkel fungiert als Metapher fiir das problematische Verhiltnis von
Wort und Bedeutung, Zeichen und Bezeichnetem. fiir die Ahnlichkeit
und Differenz zwischen beiden: “Wer ist das, der da Kopfweh hat?”
(181).

Erfahrungen mit Frauen? “Weiber-Geschichten”? Wohl mehr
Waunsch als Wirklichkeit. Denn allzu vertraut sind diese ‘Weiber’ in ihrer
Referenz Mutter-Kind oder Jungfrau-Hure oder gar Mann-Weib; sie
zeigt daher auf die Liicke, die Brecht im Zusammenhang mit Shake-
speare reflektiert: “Je deutlicher eine Gestalt in den Einzelheiten, desto
geringer die Verbindung mit dem Sehenden” (26). Vielleicht liegt hier
der Grund fiir die Ubertreibung und zugespitzte Polemik, das maskuline

92



Renate Voris

Herrschaftsgehabe des Subjekts: Der Autorititsbedirftige stilisiert sich
zur Autoritit und re-produziert darin—bewuft oder unbewufit—die
erwartete Haltung an ihn, den Mann. “Kein Jahrhundert wie dieses,”
schreibt Giinter Kunert zu einem Gedicht Brechts, “hat die Autoritit
derart verinnerlicht4> Massive Zensur also im sogenannten privaten
Bereich, von dem hier eigentlich nur die Anstrengung ibrigbleibt,
gerade ihn zu iiberwinden, sich aufzuheben in der Fiktion vom ‘spornen-
den’ (potenten) Mann und Kiinstler. Denn “ich wirke ménnlich, wenn
ich spreche, tiberhaupt das Gesicht, aber am wenigsten von hinten, da
sehe ich unregelmiflig, klein und gering aus” (129).

Anmerkungen

1. Bertolt Brecht, Tagebiicher 1920-1922. Autobiographische Aufzeichnungen
1920-1954, hrsg. v. Herta Ramthun (Frankfurt/Main, 1975), S. 113. Alle Seiten-
angaben in Klammern im Text beziehen sich auf diese Ausgabe.

2. SaraLennox, “Women in Brecht’s Works,” New German Critique, Nr. 14(1978),
S. 83.

. Ebd., S. 96.

. Ebd., S. 85.

. Ernest Jones, Papers on Psycho-Analysis, 5th ed. (London, 1948), S. 103.

Ebd., S. 438.

Lennox, S. 85.

Ebd., S. 91.

. Gordon A. Craig, Germany 1866-1945 (New York, 1980), S. 207. Gordon Craig
ist wohl der erste Historiker, fiir den die Situation der Frau in der Geschichte
Deutschlands von Bedeutung ist; siehe auch S. 210-12, 422-23, 478, 627-31,
734-76. Dazu sein Kapitel “Women” in The Germans (New York, 1982), S.
147-169. Vgl. dagegen Golo Mann, Deutsche Geschichte des 19. und 20. Jahr-
bunderts (Frankfurt/Main, 1969), wo dieses Kapitel totgeschwiegen wird.

10. Michel Foucault, “La volonté de savoir,” in Histoire de la sexualité (Paris, 1976),
I, besonders Kapitel 1: “Nous autres, victoriens” und Kapitel 2: “L’hypothése
répressive,” 7-67.

11. Jean-Paul Sartre, “Flaubert-Analyse I-V,” in Marxismus und Literatur, hrsg. v.
Fritz J. Raddatz (Reinbek, 1969), 11, 292.

12. Bertolt Brecht, “Dialektik und Verfremdung,” in B.B.. Gesammelte Werke
(Frankfurt/Main, 1967), XV, 361. Zu Brecht als Semiologe siehe Roland Barthes,
Essais critiques (Paris, 1964), S. 87. Signifikant fiir Brechts Sprachtheorie und
damit fiir sein episches Theater und die Praxis der dsthetischen Distanzierung sind
freilich schon die in diesen Tagebiichern verstreut auftauchenden Reflexionen iiber
das Verhiltnis von Sprache und Realitit, besonders jener Satz “Die Worte haben
ihren eigenen Geist. . . . Sie sind keine spanischen Winde um die Betten, worin das
Leben gezeugt wird” (41-42).

13. Goethes Brief an Johann Caspar Lavater, 20. September 1780.

14. Autobiographische Aufzeichnung um 1920, Tagebiicher, S. 194.

15. Ebd., S. 201: “Frauen sezieren.”

16. Das Bild vom Segel durchzieht leitmotivisch die Tagebiicher und ist nach Hans-
Thies Lehmann bei Brecht ein immer wiederkehrender Topos fiir den literarischen
ProzeB. Siehe Hans-Thies Lehmann, “Das Subjekt der Hauspostille. Eine neue
Lektiire des Gedichts Vom armen B.B.,” in Brecht-Jabrbuch 1980, hrsg. v.
Reinhold Grimm und Jost Hermand (Frankfurt/Main, 1981), S. 32.

17. Siehe Tagebiicher, S. 41, wo Worte anthropomorphisiert werden in Vokabeln wie

OO N U AW

93



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

“gefrifig, eitel, schlau, stiernackig und ordinir,” Adjektive, mit denen er an anderer
Stelle sein Verhalten gegeniiber Hedda Kuhn beschreibt (S. 26-27).

18. Siehe Jonathan Culler: “Men have aligned the opposition male/female with
rational/emotional, serious/frivolous, or reflective/spontaneous.” In On Decon-
struction: Theory and Criticism after Structuralism (Ithaca, New York, 1982), S.
58. Dazu auch die radikale Kritik am dualistischen Denken (und dem repressiven
Mechanismus, nachdem in unserer Kultur die ‘Polaritit,” beispielsweise, Mann/
Frau funktioniert) von seiten der franzosischen Wissenschaftler[innen] Luce
Irigaray in Speculum de lautre femme (dt. Speculum. Spiegel des anderen Ge-
schlechts, Frankfurt/Main, 1980) und Héléne Cixous in, beispielsweise, Die un-
endliche Zirkulation des Begehbrens (Berlin, 1977) und Weiblichkeit in der Schrift
(Berlin, 1980). Grundsitzlich auch dazu das klassische Werk von Simone de
Beauvoir, Le deuxiéme sexe (Paris, 1949).

19. Zu diesem Topos westlicher Kultur siehe die beriihmte Studie von Sandra M.
Gilbert und Susan Gubar, The Madwoman in the Attic (New Haven/London,
1979), besonders S. 3-104.

20. Jacques Derrida, Eperons. Les styles de Nietzsche (Venezia, 1976). Siehe auch
Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra: “Mutig, unbekiimmert, spottisch,
gewalttitig—so will uns die Weisheit: sie ist ein Weib und liebt immer nur einen
Kriegsmann?” Zum Thema Brecht und Nietzsche siehe Reinhold Grimm, Brecht
und Nietzsche oder Gestindnisse eines Dichters (Frankfurt/Main, 1979); dazu
auch Hans-Thies Lehmann und Helmut Lethen, ‘“Verworfenes Denken” in Brechi-
Jabrbuch 1980, S. 149-71.

21. Klaus Volker, Bertolt Brecht (Minchen, 1976). Schon in den Kapiteliiber-
schriften (“Augsburger Dichterjahre,” “Der Weg zum epischen Theater” usw.),
mehr noch in der Gesamtstruktur artikuliert sich Volkers Perspektive, die bewegt
wird vom klassischen Entelechiedenken (“Werden” als priviligiertes Verb) und der
Idee einer organologischen oder idealistischen Harmonisierung von Welt und
Individuum und, konsequent, von Beruf und Berufung. Zur Kritik an der Mysti-
fikation der Dichter-Figur siehe auch James Lyons Besprechung der Biographie in
Brecht-Jabhrbuch 1978, hrsg. v. John Fuegi, Reinhold Grimm und Jost Hermand
(Frankfurt/Main, 1978), S. 177-83. Dazu Michael Wood, “Taking Brecht’s Mea-
sure,” in New York Review of Books (15 May 1980), S. 13-20.

22. Autobiographische Aufzeichnung um 1927, Tagebiicher, S. 209.

23. Haupt-Wort im letzten Tagebuch ist “kalt” oder “Kalte”; siehe besonders S.
173-87 und die Antizipation dieses Zustands S. 30 (“jener eiskiithlen und un-
bewegten Umluft hochster Geistigkeit™).

24. Siehe auch Tagebiicher, S. 12: “Ich bin voller Gedanken, aber die Hand ist
schwach, und keiner ist stark genug, mich aufzureifien.”

25. Indiz dafiir ist die Protokollierung der mit Marianne Zoff im Bett verbrachten
Zeit (2. Buch) sowie ein Satz wie “Ich habe sie zum erstenmal sexuell befriedigt”
(94). k

26. Siehe Anmerkung 23.

27. “Vondem Wilhelm Meister an dem Hesperus ab stellen sie alle den Jingling jener
Tage dar; wie er in gliicklicher Dimmerung in das Leben eintritt, nach verwandten
Seelen sucht, der Freundschaft begegnet und der Liebe, wie er nun aber mit den
harten Realititen der Welt im Kampf geridt und so unter mannigfachen Lebens-
erfahrungen heranreift, sich selber findet und seiner Aufgabe in der Welt gewif§
wird” Wilhelm Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung (Leipzig/Berlin, 1913), S.
393-94. Siehe auch Volkers Biographie, der dieses (literarische) Muster zugrunde
liegt.

28. Vgl. Volker, der erzihlt, dafl Brecht seine Freundinnen vorzugsweise zum Schiff-
schaukeln eingeladen habe, weil er finde, mit Middchen sei das Schaukeln “so schén
wie ein Beischlaf” (Volker, S. 22). Dazu Brecht, der im Tagebuch von der “volle(n)
Befriedigung” durch das Schiffschaukeln spricht (S. 31).

29. Zu diesem Wechselverhiltnis siehe auch Marx und Engels im 1. Teil der
Deutschen Ideologie, wo es heifit: “Die Gedanken der herrschenden Klasse sind in

94



Renate Voris

jeder Epoche die herrschenden Gedanken, d.h. die Klasse, welche die herrschende
materielle Macht der Gesellschaft ist, ist zugleich ihre herrschende geistige Macht.”
Dazu Roland Barthes, Mythen des Alltags (Frankfurt/Main, 1964), S. 85-151.

30. Tagebiicher, S. 76, 80, 83, 95, 103, 106, 137, 259.

31. Recht war ein Freund Marianne Zoffs. Nach John Willett stammte er aus Bad
Reichenhall und war Spielkartenfabrikant. Bertolt Brecht Diaries 1920-1922,
iibers. und annot. v. John Willett (New York, 1979), S. 168.

32. Autobiographische Aufzeichnung um 1920, Tagebiicher, S. 193.

33, Siehe dazu Simone de Beauvoir (Anmerkung 18), Kapitel 14 und 23.

34. Aufschlufireich ist in diesem Zusammenhang eine Notiz Brechts zum Verhiltnis
von Bewufitsein und Handlung, Furcht und Macht: “Wenn man nur Mut hitte,
wire es spottleicht, fast alle Ideale und Institutionen . . . auf die verzweifelte Sucht
des Menschen zuriickzufiihren, seine wahre Lage zu verschleiern. Anerkennung
der Familie, Lob der Arbeit, Ruhmsucht, Religion, Philosophie, Kunst, Rauchen,
Rausch sind nicht einzeln und klar in ihrem Wert abgeschitzte und als Mittel
(moyens) erkannte Aktionen gegen das Gefiihl der Einsamkeit, Ausgeliefertheit
und Rechtlosigkeit des Menschen, sondern die sichtbaren Biirgschaften gestapelter
ungeheurer Werte und Sicherungen. Hierher, aus dieser Verfithrung zur Gemiit-
lichkeit, kommt die Sklaverei des Menschen,” Tagebiicher, S. 186-87.

35. Autobiographisches Aufzeichnung 1942, Tagebiicher, S. 232.

36. Bertolt Brecht, Briefe, hrsg. v. Giinter Glaeser (Frankfurt/Main, 1981), 1, S. 50,
52 usw.

37. Marianne Zoffs ‘Jungfriulichkeit’ wird vorgestellt im Bild vom “Blutfleck” im
Bett (75), phantastisch, wenn man sich daran erinnert, daf8 sie vor (und neben)
Brecht mit ihrem Freund Recht sexuelle Beziehungen hatte.

38. Virginia Woolf, A Room of One’s Own (New York, 1957), S. 35. Brecht re-
flektiert diesen Mechanismus an anderer Stelle selbst: “Und das Schrecklichste:
Vom andern sieht man nur die schlechten Seiten, weil man selber verbittert ist und
Zihren im Aug hat und weil das andere verbittert ist,” Tagebiicher, S. 86.

39. Bertrand Russell, “The Dominion of the Father,” in Marriage and Morals (New
York, 1929), S. 25.

40. Hedda Kuhn war Medizinstudentin in Miinchen, wo sie Brecht Ende 1917
kennenlernte. 1919 ging sie zur Fortsetzung ihres Studiums nach Freiburg, dann
nach Berlin, wo sie Brecht bei seinen ersten Aufenthalten behilflich war. Daf§
Brecht ihre relative Unabhingigkeit und ihr (aus minnlicher Sicht) aggressives
Verhalten abwehrte, geht aus der oben im Text explizierten Bildlichkeit hervor.
Andererseits fiihlte er sich gerade von jenem fiir Frauen seiner unmittelbaren
Umwelt nonkonformens Verhalten angezogen, wie seine Trauer iiber Heddas
spitere ‘Angepafitheit’ in der Eintragung vom 31. August 1920 zeigt: “Sie hat den
Aufstand abgebrochen, sie hat sich abgefunden, sich von nun an wieder mit stillen,
hiuslichen Flagellanterien zu unterhalten,” Tagebiicher, S. 41.

41. Bertolt Brecht, Gesammelte Werke, XV, S. 46-47.

42. Viktor Zmegac, “Bertolt Brecht, Tagebiicher 1920-1922. Autobiographische
Aufzeichnungen 1920-1954,” in Brecht-Jabrbuch 1977, hrsg. v. John Fuegi,
Reinhold Grimm und Jost Hermand (Frankfurt/Main, 1977), S. 211-15. Viel-
leicht sollte man an dieser Stelle einmal fragen, warum Brecht nach 1922 das
Tagebuchschreiben grundsitzlich abbricht, das ‘Persdnliche’ nur noch sporadisch
in Notizen festhilt und im Exil dann fast ganz ibergeht zum ‘unpersénlichen’
Genre Arbeitsjournal.

43. Ginter Kunert, “Uber das hartnickige autoritire Denken,” in Die Zeit, Nr. 33
(7. August 1981), S. 33. Signifikant auch folgende Aussage im Tagebuch: “Immer
sehe ich gleich ein, was mich lihmt: Daf} ich Gber niemanden Macht habe” (69);
oder: “Die schwarze Sucht des Gehirns: siegen” (162). In diesen Zusammenhang
gehort wohl auch Peter Weiss’ Schilderung von Brechts maskulinem Herrschafts-
kult im 2. Band der Asthetik des Widerstands (Frankfurt/Main, 1978); dazu Jost
Hermand, “The Super-Father: Brecht in Die Asthetik des Widerstands,” in Com-
munications, 13, Nr. 2 (1984), S. 3-12.

95



Joel Schechter. “Lotte-Goslar’s Circus Scene”

During her fifty-year career Lotte Goslar has performed in some of Europe’s
finest political cabarets. After her emigration to Hollywood in 1940, she met
Bertolt Brecht. In 1946, without any prompting from her, Brecht wrote a
pantomime scenario for her. During a recent conversation with Lotte Goslar, the
author had a chance to learn about the whole performance history of Circus
Scene. A clown who entertains in between acts, has fallen asleep and is locked
inside a lion’s cage. Waking up, the clown sees the lion and is mesmerized by its
stare. The lion then compels the clown to perform tricks as if he is a trained
animal. The scene ends when the spell is broken. The lion removes his eyes from
the clown for a moment, and the clown, sensing his temporary freedom, jumps
onto the lion and bites him to death. The scene is a curious example of Brecht’s
continuing interest in clowns. The clown of the Circus Scene, however, is not
particularly funny. Although Brecht’s script and Goslar’s staging avoid any kind
of direct political allusions, the political relevance of the scenario cannot be
denied. The basic plot of the scene at first appears to be somewhat Kafkaesque;
her staging, however, makes it clear that the parable is very Brechtian. A clown
scene with only a few laughs in it is appropriate for our age, when everything
seems to lead toward murder, in the circus as elsewhere.

Joel Schechter. “Lotte Goslar’s Zirkus Szene!’

Im Laufe ihrer fiinfzigjihrigen Karriere hat Lotte Goslar in einigen der
besten politischen Kabarets Europas Vorstellungen gegeben. Nach ihrer Emi-
gration nach Hollywood (1940), traf sie Bertolt Brecht das erstemal. 1946
schrieb Brecht, ohne eine Aufforderung ihrerseits, ein Pantomimenszenario fiir
sie. Wihrend eines kiirzlichen Gesprichs mit Lotte Goslar, hatte der Autor die
Gelegenheit, die gesamte Auffithrungsgeschichte der Zirkus Szene zu erfahren.
Ein Clown, der zwischen den Akten das Publikum unterhilt, ist eingeschlafen
und wird in den Lowenkifig (der fiir die Raubtiernummer um ihn herum er-
richtet wird) eingesperrt. Als er aufwacht, sieht der Clown den Lowen und ist
durch dessen Blick wie hypnotisiert. Der Lowe notigt den Clown Tricks aufzu-
fithren, so als sei er ein dressiertes Tier. Die Szene endet als der Bann gebrochen
wird. Der Léwe ldft den Clown einen Moment aus den Augen, und dieser spiirt
seine kurzzeitige Freiheit, springt auf den Léwen und tétet ihn. Dieses Szenario
ist ein interessantes Beispiel fiir Brechts fortgesetztes Interesse an Clownfiguren.
Der Clown inder Zirkus Szene ist jedoch nicht besonders lustig. Obwohl Brechts
Skript und Goslars Inszenierung jede direkte politische Anspielung vermeiden,
kann die politische Relevanz und Aussage des Stiickes nicht geleugnet werden.
Die Handlung der Szene an sich lifit diese zunichst etwas Kafkaesque er-
scheinen; Goslars Inszenierung macht jedoch deutlich, wie sehr dies eine Parabel
im Brechtschen Stil ist. Eine Clownszene mit nur wenigen Stellen zum Lachen
scheint angebracht in unserer Zeit, wenn alles auf Mord hinauszulaufen scheint,
im Zirkus wie auch anderswo.

Joel Schechter. “Scéne de cirque—Lotte Goslar””

Au cours des cinquante ans de sa carriére, Lotte Goslar a joué dans
quelquesuns des meilleurs cabarets politiques d’Europe. Aprés avoir émigré a

96



Joel Schechter

Hollywood en 1940, elle rencontre Bertold Brecht. En 1946, sans qu'il y ait eu
suggestion de sa part, Brecht écrivit un scénario de pantomime pour elle. C’est au
cours d’une conversation récente avec Lotte Goslar que l'auteur a eu la chance
d’apprendre toute I'histoire de Scéne de cirque. Un clown qui distrait I'audience
entre les différents numéros s'est endormi et se trouve enfermé dans la cage au
lion. A son réveil, le clown apercoit le lion et est hypnotisé par le regard de
I’animal. Le lion oblige alors le clown a exécuter des tours comme un animal
dressé. Mais il détourne ses yeux du clown pour un instant, le charme est rompu
et le clown, recouvrant sa liberté, saute sur le lion et le déchire mortellement.
Cette pantomime est un exemple curieux de I'intérét que Brecht a toujours
éprouvé pour les clowns. Cependant, le clown de Scéne de cirque n'est pas
particuliérement drole. Bien que le scénario de Brecht et la mise en scéne de
Goslar évitent toute allusion politique, la portée politique de cette pantomime ne
peut étre niée. Si I'intrigue apparait d’abord quelque peu kafkaienne, la mise en
scéne met en évidence le caractére essentiellement brechtien de cette parabole.
Une pantomime ayant pour sujet un clown et qui, pourtant, ne fait presque pas
rire est bien le reflet de notre époque ot tout semble finir par le meurtre, au cirque
comme ailleurs.

97






Lotte Goslar’s Crrcus Scene

Joel Schechter

Lotte Goslar is a clown who dances. In her stage world a young
ballerina refuses to obey her teacher; life-size toy soldiers shoot each
other to music box accompaniment; a talent show contestant plays the
violin with her feet; and a grandmother dances into heaven. Most of
these comic scenes make no overt political statement, and Lotte Goslar
has said that she is not “a political person”; but during her fifty-year
career she has performed in some of Europe’s finest political cabarets.
After permanently leaving Germany in 1933, at the age of sixteen, she
danced comic solos as part of the Peppermill Revue, the anti-fascist
cabaret show directed by Erika Mann, in tours across Europe. The
Peppermill subsequently served as a model for the cabaret featured in the
film and play Mephisto, based on Klaus Mann’s novel. Goslar also
performed with the Liberated Theater, a satiric, anti-fascist group in
Prague, before she emigrated to New York in 1940. There she continued
to dance solo. In 1943 she joined the Turnabout Theater in Hollywood.
She met Bertolt Brecht through their mutual Californian acquaintances,
Elsa Lanchester and Charles Laughton.

After Brecht saw one of Lotte Goslar’s performances, he asked her
to choreograph the carnival scene in Galileo. This she did to his satis-
faction in 1946. By her own account, she added one character to Brecht’s
play. The street singers who mock Galileo through their ballads were
joined by a hungry little girl who cannot dance. The singers have beaten
the girl into learning some steps to illustrate their songs. The tiny girl,
Goslar’s contribution to Brecht’s character list, is the sort of reluctant
dancer who still appears in Goslar’s repertory. The playwright liked her
choreography of the street singing and the carnival frolicking enough

99



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

that he subsequently invited Goslar to become the Berliner Ensemble’s
choreographer in 1951. She declined the invitation, preferring not to
return to Germany.

She accepted another offer from Brecht, however. In 1946, with-
out any prompting from her, Brecht wrote a pantomime scenario for
Lotte Goslar, and dedicated it to her. The one-page scenario is still
performed by her company, Lotte Goslar’s Pantomime Circus, a group
formed in 1954. Goslar is the only artist who holds the rights to perform
the scenario, which is still unpublished at present. I discussed the scene
with her at her country home in West Cornwall, Connecticut, in April of
1984, and she graciously told me the whole performance history of
Circus Scene.

On paper the scene almost reads like a parable by Kafka. It de-
scribes “a much discussed scene of horror” which occurred “in a Circus
in A.,” “A” being an unnamed city or country. The scene begins when a
clown is locked inside a cage with a lion. According to Goslar, the clown
is a.“cheap little clown who entertains between acts, and has fallen
asleep.” Once locked inside, the clown wakes up, sees the lion, and is
mesmerized by its stare. The lion then compels the clown to perform
tricks as if he (the clown) is a trained animal; the clown jumps upon
platforms, balances on top of a ball, and crawls up an open ladder, under
the direction of the paw-pounding lion. The scene ends when the spell is
broken. The lion removes his eyes from the clown for a moment, and the
clown, sensing his temporary freedom, jumps onto the lion and bites him
to death. The murder of the lion is not necessarily an act of self-defense;
Brecht’s scenario suggests rescue was near. Employees armed with pis-
tols and iron hooks rush in just as the clown is killing the lion.

The scene is a curious example of Brecht’s continuing interest in
clowns, which began with his youthful admiration for the cabaret clown
Karl Valentin, and surfaced in the clown scene of The Baden Learning
Play (1929), as well as the clownish personae of Kalle, Ziffel, Matti, and
Azdak in his later writings. Herr Schmitt, the clown in The Baden
Learning Play, is far different from the clown in Circus Scene; Schmitt is
a passive victim, who never tries to stop the torture inflicted on him. The
transformation of an innocent clown into a fighter in Circus Scene has
more affinity with Man Is Man, where the army turns the clown-like
porter, Galy Gay, into a “human fighting machine.” For this reason James
Lyon compares Man Is Man to the Circus Scene in his brief commentary
on the scenario.!

Lyon’s reference to the circus scenario considers it mainly as a
written text. Lotte Goslar’s choreography of the scene also deserves
attention. Her staging makes it clear that the parable is far more Brech-

100



Joel Schechter

tian than Kafkaesque. It also reveals Goslar’s comic imagination— her
gifts as a clown and choreographer —which led Brecht to write the clown
scene for her in the first place.

Brecht’s scenario was only the beginning of the pantomime.
Goslar added some important elements not mentioned in the script at all:
music; costumes; spectators who participate in the story by locking the
clown in and enjoying the clown’s predicament. She also decided to
divide the lion’s role among four dancers, turning the animal into a
collective character she compares to a “lynching party or Nazis””

The Men in the Lion Suit

Brecht himself was aware of something human about the lion—or
something inhuman about the clown. As Goslar discovered in carefully
studying Brecht’s scenario, he refers to the clown as “the beast”
(“Bestie”) toward the end of the story. At first she thought that Brecht
had made a mistake; but then she became convinced, with the advice of
her friend Hans Sahl, that Brecht means it. The clown is transformed
into the beast, in Brecht’s own words.

One indication of the clown’s transformation in Goslar’s chore-
ography is the final moment in the scene; the clown wields the whip
which has served as the tail of the lion. The lion itself is an abstraction,
represented by four dancers in Goslar’s version of the scene. And it is
primarily through the lion that Goslar demonstrates the affinity between
man and beast. By having four men share the role of the lion, and keeping
the animal’s human components quite visible, she suggests that a man
can become part of a lion, if he is not wholly bestial. “I did not want a
funny lion,” says Goslar. “I wanted it to be a powerful, dangerous unit.”
The four men “don’t really look like a lion, but somehow convey an image
of a lion. They [are] the front, the sides, and the tail end—with a whip
instead of a tail. There is a mane. A lion has only four legs, of course, and
here were eight legs. So four of the legs [in the costumes Goslar de-
signed] were yellow and four meant to be invisible were black. When the
lion is bitten by the clown, you see the four yellow legs one on each
dancer move in a death agony”’ In this scene, as Brecht once said of epic
acting, “there are no illusions that the player is identical with the
character? The lion is also four men.

The Audience on the Stage

Although Lotte Goslar was given the circus scenario by Brecht in
1946, it was not publicly performed until 1972, at the ANTA Marathon

101



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

Dance Festival in New York. The choreographer explained the delay this
way:

For many years I did not do anything with it. The main reason was the music. [
totally work out of music. I never work with an idea first; music comes first, it
has an atmosphere, suggests something vicious or friendly or loving or
ridiculous. And if I like the music, and I am induced to do something, some
images come up. If they connect with the thought that I have had, it can
become a number that also says something. . .. I called Lotte Lenya— years
after I had the script—and asked her whether Weill had any music not well
known that I could use. She contacted the publisher, and they wrote her that
there was one piece called “Cafe Royale.” When I finally obtained it, the music
was not at all what I wanted. Around the same period I heard another
composition and I knew immediately that “This is the entire scene.” It is by
Mache, and he composed it entirely with voices. You don’t hear any real
words. It sounds as if you are standing in the center of the circus ring, and you
hear the din of the voice, you hear laughter, screaming, shushing, everything,
but it is just noise.

The voices represent the circus audience, not the clown or lion. Goslar
decided to give the audience a role in the piece physically as well as orally.
Brecht’s scenario only twice refers to the spectators who “witnessed a
strange happening” as they watched the lion gaze at the clown and tame
him. Lotte Goslar represents the spectators’ gazes as well as their voices,
by placing performers onstage to represent the audience at the circus.
They watch the scene of horror after one of their members initiates it, by
locking the cage in which the clown has fallen asleep.
Lotte Goslar recalls that she placed an audience in the scene

- . - because I am very much interested in human relations, what people do to
each other, good or bad. I know a lot of circus people, especially from the
Ringling Brothers, and they have told me that when the aerialists work
without a net they are paid time and a half. I think that is an indictment of
humanity; it means that more people will come to see the show when it is
announced that there will be no net. I love to see the Chinese circus, where
everybody is on a rope; they do the most fabulous things, but you know they
cannot get crushed in a fall.

So the spectators are sitting there, and whenever the clown is in danger, this is
what they want to see. Toward the middle of the scene, the clown is high up on
the ladder, and the lion has come apart, and two of them are climbing up,
hitting him. It is almost as if he is doing a dance up there, while trying to avoid
being hit, and the spectators in the scene applaud. None of this crowd reaction
is mentioned in Brecht’s outline. The head of the lion goes up alone, and gives
the clown one last hit. The clown almost falls off, but he is hanging there,
dangling, and then his shoes come off, and his pants come off, and the

102



Joel Schechter

audience [onstage] laughs, because they find it funny. I think Brecht would
have liked this staging.

At the very end, after the lion is dead, the clown steps over him and turns
around to look at the spectators onstage who tormented him. Now they are all
afraid; now they all know it can happen to them. He steps forward, tears out
the lion’s tail (a whip), looks from one side to the other into the real audience,
and swings his whip, as the light pins down his face.

The audiences onstage and off are linked by the clown’s gaze, in Goslar’s
production. These visual references to the audience, which she added to
Brecht’s outline, implement some of the playwright’s own ideas about
audience identification with characters onstage. Spectatorship is an act
which allows, even applauds and gratefully accepts the lion’s torment of
the clown. Goslar said the Spectators torment the clown, it should be
noted. In their act of spectatorship they side with the lion; his gaze,
which embodies a demand for thrills, and his enjoyment of the clown act,
could be likened to theirs. “The whole thing is really a power game,” adds
Goslar.

There is a hint of what Wilhelm Reich called “the mass psychology
of fascism” hidden in Brecht’s Circus Scene, and Goslar reveals it
through her depiction of audience involvement in the scene. The mes-
merizing gaze turns the clown into a slave, and the lion into a spectator;
and it might be the same as that gaze Brecht saw in the faces of “drugged
spectators” for whom theater is a “narcotics factory”” In his Short
Organon, Brecht also condemns such spells cast in the theater, where
spectators “look at the stage as if in a trance; an expression which comes
from the Middle Ages, the days of witches and priests . . . these people
seem relieved of activity, and like men to whom something is being
done.’? Without recalling that Brecht said this, Lotte Goslar too com-
pared the spectators in her Clown Scene to families in which parents
carried children on their shoulders to see witch burnings. The trance
described by Brecht in his description fits the passive state of the mes-
merized circus clown. The audience onstage is not similarly hypno-
tized—only by implication it is the same, when the clown’s closing stares
imply that his experience could become theirs, and that his vulnerability
is already theirs.

Although Brecht carefully avoided any explicit geographic or
political references in his outline, and Goslar does the same in her
choreography, it might be assumed that Brecht was writing about the
predicament of those who would resist the spell and mass psychology of
fascism; to defeat it, they must not only refuse its commands; they may
have to turn upon it with almost inhuman force. James Lyon notes that in

103



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

later years, Brecht “was fond of saying that in capitalistic society, if one
tights a tiger, one becomes a tiger, i.e., that one assumes the charac-
teristics of one’s oppressors™* The Circus Scene certainly dramatizes
this. It also suggests that dangerous spells can be cast in the world of art
and showmanship, and.in life too.

Lotte Goslar has created and choreographed many different clowns
in her life. She does not find the clown in Circus Scene particularly
funny. “The whole scene is serious,” she says, adding that if it “has a few
funny moments, . . . they are only funny because the fear has been over-
emphasized. At one point, when the lion suddenly looks at the clown for
the first time, the clown’s reaction is one of fear. He wants to chase the
lion away, so he runs toward him and tries to chase him; this always getsa
laugh, and should, because it is futile.” A clown scene with only a few
laughs is appropriate for our age, when everything seems to lead toward
murder, in the circus as elsewhere.

Goslar says she has been tempted to play the role of the clown in the
scene herself, but always felt “this should be played by a man. Most of the
time for me a clown is an ‘it,” a figure. In this case, the scene involves a
man, who could have some strength, against superstrength, the lion. A
woman would be more vulnerable somehow.” Few clowns have been less
vulnerable than the one who holds the whip at the end of Goslar and
Brecht’s Circus Scene. The ending Goslar gives the scene has a curious
antecedent in her own life, incidentally. She recalls that the Peppermill
Revue never returned to Zurich after Nazis disrupted a show there. Tear
gas and clubbing filled the auditorium, while on stage the master of
ceremonies, Erika Mann, stood alone. Mann was dressed as a storm-
trooper, but “in fairy tale terms,” according to Goslar. The program was
called “Fairy Tales,” and the group had turned tales from Grimm and
Andersen into satiric political commentaries. Mann’s stormtrooper was
dressed in a silver jacket, a parody of the Nazi look. Whip in hand, she
stood on stage and stared outward, while Swiss socialists fought the
fascists in the theater aisles. I suspect that during this battle Lotte Goslar
first saw the clown with a whip, years before she relocated him in
Brecht’s Circus Scene.

Special thanks to Diana Scott for assistance in the interview.

© Joel Schechter, 1984

104



Joel Schechter

Notes

1. James Lyon, Brecht in America (Princeton Univ. Press, 1980), p. 196.

2. Bertolt Brecht, A Short Organon for the Theater, Section #51, in Brecht on
Theater, edited and translated by John Willett (Hill & Wang, N.Y., 1964), p. 195.

3. Brecht on Theater, p. 187.

4. James Lyon, Brecht in America, p. 196.

105



Reinhart Hoffmeister. “Interview with Marta Feuchtwanger.’

In January 1980 the West-German television station ZDF broadcast an
interview that Reinhart Hoffmeister conducted with Marta Feuchtwanger. Here
are excerpts of this interview. Marta Feuchtwanger talks about the Munich
premiere of Eduard I, a play that her husband Lion had written with Bert
Brecht. She remembers how this collaboration between Brecht and Lion Feucht-
wanger came about and how it practically worked out. During the years in
Munich, as well as later during the exile years, especially in California, the
apartment of Lion and Marta Feuchtwanger was the meeting point for many
German artists. Everybody said: “Are you going to the Feuchtwangers, too?”

Reinhart Hoffmeister. “Interview mit Marta Feuchtwanger.

Im January 1980 iibertrug das Zweite Deutsche Fernsehen ein Interview,
das Reinhart Hoffmeister mit Marta Feuchtwanger fiihrte. Hier Ausziige daraus.
Marta Feuchtwanger berichtet von der Miinchner Premiere von Eduard IL, ein
Stiick, das ihr Mann zusammen mit Bert Brecht geschrieben hatte. Sie erzahlt,
wie die Zusammenarbeit zwischen ihrem Mann und Brecht zustandekam, und
wie sich diese praktisch gestaltete. Es wird deutlich, dal sowohl in den Miinchner
Jahren, als auch spiter im Exil, besonders in Californien, die Feuchtwangersche
Wohnung der Treffpunkt deutscher Kiinstler war. “Gehen Sie auch zu Feucht-
wangers?” war in aller Munde.

Reinhart Hoffmeister. “Interview avec Marta Feuchtwanger”

En janvier 1980, la télévision d’Allemagne de I'Ouest diffusa une interview
de Marta Feuchtwanger par Reinhart Hoffmeister. Voici des extraits de ces
interviews. Marta Feuchtwanger parle de la premiére de Edouard II, une piéce que
son mari avait écrite avec Brecht. Elle évoque comment a commencé cette
collaboration Brecht/Feuchtwanger et comment elle se passait pratiquement.
Pendant les années 2 Munich aussi bien que plus tard, pendant les années d’exil,
spécialement en Californie, I'appartement de Lion et Marta Feuchtwanger était le
point de rendez-vous de nombreux artistes allemands. Tout le monde disait:
“Est-ce que vous allez aussi chez les Feuchtwanger?”

106



Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions







John Willett. “Bacon without Shakespeare—The Problem of Collaboration.”’

John Willett tries to illuminate Elisabeth Hauptmann’s role and contri-
bution to ‘Brecht’s work.” Hauptmann's relation to Brecht should not primarily
be sought in the erotic/sexual sphere and therefore should not be compared with
Berlau’s, Weigel’s and Steffin’s relationships with Brecht. Chronologically John
Willett sketches out Hauptmann’s development as a writer. Working for the
Kiepenheuer publishing house, she met Brecht in Berlin in the 1920s and
worked with him on the completion of Man is Man and other early writings.
Willett shows how Hauptmann’s fields of interest and research again and again
surface in Brecht’s work of that period. He pays detailed attention to the mys-
terious authorship of Happy End. He even goes as far as to show her collaboration
on some of the songs for the play, which so far have been thought of as Brecht’s
own real contribution to the play. The advent of fascism in Germany and World
War II interrupted this collaboration for some fifteen years. Hauptmann spent
this time in the United States. After Brecht had returned to East-Berlin in 1949,
Elisabeth Hauptmann came to Berlin on his and Peter Suhrkamp’s request.
Again she gained as editor of Brecht’s Collected Works an enormous influence on
Brecht’s work. Unfortunately the author was not able to get answers to a lot of
questions concerning her relationship and collaboration with Brecht while
Hauptmann was still alive.

John Willett. “Bacon ohne Shakespeare—Das Problem der Mitarbeit.’

John Willett untersucht in diesem Beitrag Elisabeth Hauptmanns Be-
deutung und Beitrag fiir das, was “Brechts Werk” genannt wird. Er macht
deutlich, dafl die Beziehung Brechts zu Hauptmann nicht primir auf erotisch/
sexuellem Gebiet zu suchen ist, und ihr Verhiltnis zu Brecht nicht mit dessen
Verhiltnis zu Berlau, Weigel oder Steffin vergleichbar ist. John Willett skizziert
chronologisch die schriftstellerische Titigkeit von Elisabeth Hauptmann. Als
Mitarbeiterin des Kiepenheuer Verlages trifft sie Brecht im Berlin der Zwanziger
Jahre und arbeitet mit ihm an der Fertigstellung von Mann ist Mann und anderen
frithen Werken. Willett zeigt, wie Hauptmanns Interessen- und Forschungs-
gebiete immer wieder in Brechts Schriften dieser Periode auftauchen. Dabei geht
er detailiert auf die mysteriose Autorenschaft von Happy End ein. Er geht sowiet,
auch ihre Mitarbeit an den Songs, die bislang als Brechts wirklichen, eigenen
Beitrag zu Happy End galten, herauszuarbeiten. Die Zusammenarbeit mit
Brecht wird durch den Zweiten Weltkrieg und die Exilperiode unterbrochen.
Elisabeth Hauptmann verbringt diese Zeit in den Vereinigten Staaten. Nachdem
Brecht 1949 nach Ost-Berlin zuriickkehrt, folgt Elisabeth Hauptmann auf
Brechts und Peter Suhrkamps Aufforderung. Wiederum iibt sie als Mitarbeiterin
an der Herausgabe von Brechts Werk mafigeblichen Einfluff aus mit. Leider war
der Autor nicht in der Lage noch zu ihren Lebzeiten Antworten auf viele offene
Fragen zu erhalten, die ihr Verhiltnis und ihre Zusammenarbeit mit Brecht
erhellen wiirden.

John Willett. “Bacon sans Shakespeare—le probléme de la collaboration.”

John Willett tente de mettre en lumiére le role et la contribution
d’Elisabeth Hauptmann dans 'oeuvre de Brecht. La relation Hauptmann/Brecht

118



Jobn Willett

n'est pas d’'ordre érotique/sexuel et par conséquent ne doit pas étre comparée avec
les relations de Brecht avec Berlau, Weigel et Steffin. John Willett esquisse
I’évolution chronologique de Hauptmann en tant qu’écrivain. Elle travaillait
pour la maison d’édition Kiepenheuer quand elle rencontra Brecht dans les
années 1920 et collabora avec lui a la rédaction de Mann ist Mann et d’autres
oeuvres de Jeunesse. Willett montre comment les centres d’interét et les
recherches de Hauptmann apparaissent constamment dans les oeuvres brechtien-
nes de cette période. Il examine en detail la question posée par le mysterieux
auteur de Happy End. 1l vajusqu’  mettre en évidence sa collaboration a certaines
des chansons de la piéce qui, jusqu’ a ce jour, avaient été considérées comme la
seule contribution authentique de Brecht a cette oeuvre. Lavénement du nazisme
en Allemagne et la Seconde guerre mondiale interrompirent cette collaboration
pendant une quinzaine d’années. Apres le retour de Brecht a Berlin-Est en 1949,
Elisabeth Hauptmann vint a Berlin 4 la requete de Brecht et de Peter Suhrkamp.
De nouveau, elle joua un rdle trés important dans 'oeuvre de Brecht en tant qu’
editeur de ses oeuvres complétes. Malheureusement, l'auteur de I'article n'a pu
obtenir d’Elisabeth Hauptmann, de son vivant, les réponses 4 de multiples
questions posées par sa relation et sa collaboration avec Brecht.

119






Bacon ohne Shakespeare?—
The Problem of Mitarbeit

John Willett

Towards the end of Elisabeth Hauptmann’s life, when the East
German television made a short programme about her, they called it Die
Mitarbeiterin. This referred very rightly to Brecht’s frequent citation of
her in the preliminaries to his plays, where she appears as a ‘Mitarbeiter’
no less than thirteen times (if you exclude Happy End). More recently,
when the East German Academy issued their useful compilation of her
‘Geschichten Stiicke Aufsitze Erinnerungen’, somebody had the bright
idea of calling it after the first of the stories included Ju/ia ohne Romeo.
This vulgar decision, which she would surely have detested, had the
effect of sliding her over, from her acknowledged place in the ‘Brecht
Collective’ of the 1920s, into the new category of ‘Brecht’s Women’. As a
result even serious students can get enticed down the fascinating paths of
biographical gossip and psychological or feminist interpretation, to the
neglect of a major literary problem: the exact division of responsibility
for the collective’s output during the ten years when Hauptmann was
involved in it. Perhaps this is the largest unsolved question in Brecht’s
life and works.

Long before I met Hauptmann those collaborators’ names used to
fascinate me: in her case doubly so when she also emerged as Brecht’s
editor in 1950. Even when I had come to know her quite well and to love
her dearly, she seemed a continual mystery. Just what had she done?
Whatever it was she was playing it down. She neither gossiped nor was
the subject of gossip; she still claimed that Happy End was the work of

121



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

one Dorothy Lane and that she herself had merely translated it; she
seemed never to have been the occasion of any of Brecht’s erotic poems;
indeed the one poem which she hinted to me had been addressed to her
was that positively anaphrodisiac ‘Lied iiber die guten Leute’ which he is
thought to have written around the beginning of the Second World War.
Against that, she had clearly not only done a lot of the spadework for
those plays, finished or unfinished, to which he put his name between
1924 and 1933; she had actually written parts of them—the Alabama
and Benares songs in Mahagonny, the original translation of Gay’s text
for The Threepenny Opera, the bulk of Der Jasager, the ‘Urbild Baals’.
Admittedly Brecht’s rather condescending poem may have been right
when it commented that such ‘good people’

. .. scheinen allein nichts fertigbringen zu konnen
Alle ihre Losungen enthalten noch Aufgaben.

But if she could so collaborate with him without seeming to want credit
for it, might she not in the same retiring way have done rather more?
Some seven months older than Brecht, Hauptmann was the daugh-
ter of a Westphalian country doctor and his American-born wife, living
near Paderborn. At school and college she studied English, then went to
work as a teacher and private tutor close to the recently drawn Polish
frontier, in an area of large landed estates and intense right-wing political
activity. In 1922 she moved to Berlin, where she did some freelance
writing and translating and became an occasional reader for Gustav
Kiepenheuer, who that year brought out Brecht’s Baa/ and announced
his forthcoming publication of the Hauspostille. A couple of years later,
when Brecht himself came to settle in Berlin in the wake of his theatrical
associates Engel and Neher, Kiepenheuer was awaiting no less than three
books from him; for the Hauspostille had still not been handed in, while
he had subsequently promised to follow up with Im Dickicht and the still
unperformed Mann ist Mann. Hauptmann having been introduced to
this dilatory writer by a friend in November 1924, Kiepenheuer deputed
her to go and work with him from the beginning of the new year and get
all three books out. From then till the fall of the Republic she remained
his closest collaborator, working at first on her salary from Kiepenheuer
and thereafter (it seems) on her own freelance earnings and an uncertain
share of Brecht’s. Later their views might vary as to the intensity of this
work, but by her accounts in Julia 0hne Romeo it commonly lasted from
six or seven in the morning until late at night. Starting as secretary and
editor, she never seems actually to have directed a play; but outside the
theatre itself she came to take part in every aspect of his working life.
Once the first, monster version of Mann ist Mann was finished

122



Jobn Willett

Brecht had it bound in red leather and gave it to her with a handwritten
introduction:

these are the main manuscripts of the comedy man = man or galy gay, along
with the beginnings of an u7galgei written many years earlier. at the end of
1925 i gave this to bess hauptmann, who had worked with me unpaid the
entire year. it was a troublesome play and even piecing together the manu-
script from 20 Ib. of paper was heavy work; it took me 2 days, ¥ bottle of
brandy, 4 bottles of soda water, 8 to 10 cigars and a lot of patience, and it was
the only bit i did on my own.

brecht

During the constant writing and rewriting to which they subjected
this play, Hauptmann had what she called ‘einen kleinen Einfall’ which
in her view marked the beginning of her real usefulness to Brecht. A note
of hers on the typescript situates this in scene 8 —the one which starts
‘with Galy Gay asleep on his chair—and the relevant phrase proves to be
the exchange between him and Polly Baker about ‘Elefant? Ein Elefant
.. Jatthefootof p. 331 (in GW, or p. 31 in the US, 33 in the UK versions
of Mannheim’s and my edition). It is not hard then to infer the problem,
which must surely have been how to introduce the elephant topic at all.
Far more important, however, than Hauptmann’s rather laboured solu-
tion was her insight into the world of Kipling, which Brecht had decided
to make the setting for what had started as a thoroughly Bavarian play.
For thereby she helped to generate a small poetic ferment which we see at
work not only in Mann ist Mann and the Hauspostille but also in the
music-theatrical works with Kurt Weill. Having got to know Kipling
first in translation, Brecht could now explore him further through her.

Along with the consequent extension of Brecht’s range went their
joint exploration of certain aspects of America (for instance, Haupt-
mann’s researches in hurricanes and millionaires), of the world of sport
and of the activities of the Salvation Army, whose meetings and hostels
she and her friend Margaret Mynatt were deputed by Brecht to visit. The
new interests, ideas and approaches which ensued can be seen today as a
whole small complex which became common to her and Brecht and
keeps surfacing in one after another of the works which they left us. So
Hauptmann supplied the Alabama and Benares songs (marked by her
respectively ‘English by Hauptmann’ and ‘By Hauptmann. Brecht’s hand-
writing’ on the Brecht-Archive photocopies) in the batch of ‘Mahagonny
Songs’ that were now added to the Hauspostille, variously used in the
little and big Mahagonny operas, and briefly echoed by Galy Gay at the
end of scene 8 of Mann ist Mann. Did she also contribute to the

123



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

‘Kaugummi-Song’ (Ged.a.d.N 182) and the ‘Gedicht iiber einen Toten’
which concluded both Mabagonnys and figured in the Berlin Requiem
too? Both hands are detectable on the typescript of the former, whose
protagonist recalls the ‘Kaugummijohn’ of the title story in Julia obne
Romeo (published under the pseudonym Catherine Ux in the magazine
Das Leber in August 1926), while Hauptmann’s alone is to be seen on
the latter, which the BBA date c. 1925. In 1928 her Salvation Army
story ‘Bessie Soundso’—Brecht incidentally always called Hauptmann
Bess—appeared in Ubu, a magazine for which Peter Suhrkamp worked,
along with a charming picture of her in the appropriate uniform, bor-
rowed from a production of Kaiser’s From Morn to Midright. Moreover
there is another English-language song by her, starting ‘As long as you're
sane’ (BBA 451/39) which has a fourth stanza written in German by
Brecht.

The hurricane-millionaire nexus which they thus established
floated through various projects like Mann aus Manhattan and Sintflut
before coming to rest in the big Mabagonny and Die beilige Jobanna der
Schlachthife. Sport too recurs in a variety of ways, not only as a theme
(Lebenslauf des Boxers Samson-Kirner, the story ‘Der Kinnhaken’ and
the rather scrappy ‘Boxerroman’ in BBA 424) but as an influence on
staging, a model for audiences and a source of imagery; thus in the 1925
Mann ist Mann script when the soldiers give Galy Gay his first taste of
chewing gum they explain that once he has got used to it, then ‘braucht
ihre zunge diesen sport ebenso dringend wie ein boxer seinen punjing-
ball’. With all this went a new deadpan style of narration as seen in the
two opening passages which Hauptmann considered ‘classic’: those of
the story ‘Vier Minner und ein Pokerspiel’ and the first scene of Mann ist
Mann. As for the Kipling influence, it runs through a number of works
trom Mann ist Mann on, starting with the ‘Mann-ist-Mann Song’ (later
dropped from that work), the ‘Song von Witwe Begbicks Trinksalon’ and
the ‘Uganda’ song (in the subsequently detached Elephant Calf), also
inspiring the pastiche ‘Lied der drei Soldaten’ in allusion to Soldiers
Three, which at first appeared as one of the additions to the Hauspostille,
though without its refrain. The refrain itself, with its familiar words
‘Soldaten wohnen Auf den Kanonen’ etc., figured under the title
‘Kanonen-Song’ in the programme of the first Berlin production of
Mann ist Mann in 1928.

We cannot say that the works in question were significantly attribu-
table to Hauptmann, merely that she had some share in them and that
this particular complex of interests and influences was common to
Brecht, Hauptmann and Emil Hesse-Burri who went to make up the
initial ‘Brecht collective’ (later to be augmented by Eisler, Reich, Dudow

124



John Willett

and Borchardt). But it should be possible to go rather further in establish-
ing her responsibility for those that follow. These comprised above all
the main works with Kurt Weill, who had been drawn in by his spon-
taneous enthusiasm for Mann ist Mann and the Hauspostille early in
1927. Here Hauptmann played a central part, providing the original
‘book’ for both The Threepenny Opera and Happy End,—the one a
translation from Gay, the other following an outline by Brecht—then
going on to translate virtually the whole text of Der Jasager, this time
from the English of Arthur Waley. She was involved in the first two
‘Lehrstiicke’, which in the Versuche edition are signed respectively
‘Brecht, Dudow. Hauptmann’ (the Badener Lebrstiick) and ‘Brecht.
Hauptmann. Weill’ (the Lindberghflug); while Die Ausnabme und die
Regel derived from a translation which she made of a French version of
the old Chinese play Ho-Han-Chan and called Die zwei Mantelhilften.
In fact, if Hindemith was one generally unacknowledged originator of
the ‘Lehrstiick’ form, Hauptmann was the other, for it was she who read
Waley’s The No Plays of Japan, translated some of them and wrote the
radio play Die Rollen des Seami which is included in Julia obhne Romeo
along with an important interview on the subject which she gave in
1966. It was Weill, she says there, not Brecht, who read her translation
of Waley’s version of Taniko and suggested making it into an opera for
children. So if Brecht was undoubtedly drawn to this didactic form and
put it to masterly use, there is no good evidence that it was ever, as so
often assumed, his particular invention.

The literary influences which she communicated to Brecht at this
time went far beyond Kipling, for besides introducing him to Waley as an
accessible guide to the Far East she helped widen his view of English and
American literature in general, not least with reference to the Eliza-
bethans (a role that seems to accord with Brecht’s nickname for her). It
should also perhaps be noted that the Lesebuch poems of the mid-1920s
involved her collaboration, if only as copyist, and that they reflect some
of the collective’s common themes—hurricanes, Rockefeller, Standard
Oil—besides clearly voicing for the first time a woman’s point of view.
These splendidly severe poems, as we know, spilt over into Mahagonny
and, with the ‘Lied vom Fluss der Dinge’, into the 1931 version of Mann
ist Mann. Nonetheless Kipling and his influence also belong in the
collaboration with Weill, not only in the Berliner Requiem and in
Mabhagonny but in the twin musicals for the Theater am Schiffbauer-
damm: the great success of 1928 and the great flop of 1929. For
originally The Threepenny Opera was to include translations of
Kipling’s ‘The Ladies’ and ‘Mary, Pity Women’ as well as the full
‘Kanonen-Song’ which marries the new refrain with the old Hauspostille

125



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

verse. Meanwhile into Happy End went ‘Surabaya-Johnny’, a variant on
the second of these which Brecht had intended for Feuchtwanger’s
Kalkutta 4 Mai, then given to Franz Bruinier to set in 1927, apparently
as an independent cabaret song. ‘Der Song von Mandelay’, which over-
laps the men’s chorus in the brothel scene of Mabagonny, is once again a
pastiche whose typescript bears snatches of a tune noted in Hauptmann’s
hand. The ‘Bilbao Song’ may relate to a lost ‘Lied der Bilbao-Minner’
which was to have been sung by the soldiers in the 1925 Mann ist Mann.

Happy End has long been one of the great Brechtian problems,
since Brecht’s anxiety to wash his hands of it (following its failure)
started a long process of mystification that became compounded by
Hauptmann’s insistence that the ‘book’ really had been adapted by her
from a story called ‘Under the Mistletoe’ by one Dorothy Lane in the St.
Louis magazine J.Ls Weekly—St. Louis being where Hauptmann’s
sister had gone to live. To make matters worse, the story with its cast of
Salvationists and Chicago gangsters bears an uncertain relationship to
the Runyon-based Guys and Dolls. Even in the interview of 1964 which
is now printed (for some reason) among the ‘Bibliographische Hinweise’
at the back of Julia ohne Romeo she never came entirely clean, though
she dates the operation from the story ‘Bessie Soundso’ of 1928 and says
that Weill was a prime mover, wishing ‘once again to write a score like
that for The Threepenny Opera’. At the same time however we have an
incomplete and undated letter from Brecht to her ( Briefe no. 146) which
seems to suggest that Massary (meaning the film star?) was at first
involved (perhaps as a backer?) and goes on to outline the story of
Ecclesia Dick (‘worst crook in Chicago’) and Mimosenbess of the Salva-
tion Army (‘einer Mimose langt man nicht in die Hose’) which Haupt-
mann was to write and take the credit for. On top of this we can assume
Aufricht’s natural wish as producer to repeat the successful recipe which
had launched and established his theatre.

At the outset the recipe was as before: ‘book’ by Hauptmann, songs
by Brecht, music by Weill, directed by Engel, set by Neher, with Theo
Mackeben and the Lewis Ruth band. On the earliest typescript, for
instance (BBA 994), there is no mention of ‘Dorothy Lane’, just

Happy End
by Elisabeth Hauptmann
Songs by Bert Brecht and Kurt Weill.

However in this case Brecht, for whatever reason, undertook a much less
radical reworking of the first script than he had done with her translation
of The Beggar’s Opera, where virtually nothing of the original text was

126



Jobn Willett

left finally intact. For only a handful of amendments in his writing are to
be found on the Happy End scripts (though the issue is confused for the
student by the fact that the Bestandsverzeichnis classifies these under
the same heading as another, untitled Heilsarmeestiick). What is gener-
ally regarded as being his is the songs, but even here there are con-
siderable uncertainties. Thus five songs are included in the Gedichte
section of the 1967 GW, but several more are not: for instance not only
the shortened version of the ‘Branntweinhindler’ poem from the Haus-
postille (which is natural enough) and the final ‘Hosanna Rockefeller’
(which for some reason is excluded from the scripts) but also ‘Obacht,
gebt Obacht’, the ‘Lied von der harten Nuss’, the prologue (omitted also
from volume 2 of the Bestandsverzeichnis) and all the Salvation Army
songs (which I have tried unsuccessfully to trace in various hymnbooks).
Does this then indicate that Hauptmann may have had some hand in the
writing of the songs? Cursory inspection of the Archive photocopies
suggests that this is not impossible, and it is notable that the ‘Matro-
senlied’ too is amended by her in an almost proprietorial way.

My own feeling then is that Happy End, like The Threepenny
Opera, was a product of the collective even though the degree of in-
volvement of its members altered while it was being written. At the time,
as commonly now, it was regarded as Brecht’s show; for instance it was
he to whom Aufricht and Engel turned when the end of the last act was
found to be unsatisfactory. How the earnings were divided I am not sure;
(I will ask my fellow-editor J. F. to add a footnote if he has the relevant
figures).! The agent as before was Bloch-Erben of Berlin, to whom
Brecht later wrote that the advance for Happy End had gone entirely to
Hauptmann; she also seems to have had a share of his regular payments
from them. She had a share too in the rights to The Threepenny Opera,
where her percentage of the play’s earnings seems to have been more
than the usual book royalties, though it might vary according to circum-
stances. So the two cases were at the outset not dissimilar, and the major
differentiation, by which Happy End became excluded from the canon of
Brecht’s plays and disowned even by Hauptmann, only took place after
that work’s failure in September 1929. Subsequently the waters became
further muddied by the re-functioning of some of the same material to
make first the unnamed ‘Heilsarmeestiick’ on which Burri also worked,
then the unfinished Brotladen and finally Die heilige Johanna der
Schlachthife where the gangsters vanished and the millionaires and the
Chicago Salvationsists came together under a quasi-Elizabethan drama-
turgy. Signed ‘Brecht. Borchardt. Burri. Hauptmann’ in the Versuche,
and handled once again by Bloch-Erben, this was prefaced by a note
saying that it was ‘entstanden aus dem Stiick “Happy End” von Elisabeth

127



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Hauptmann'. In modified form it re-used ‘Obacht, gebt Obacht’ (also
known as ‘Kampflied der Schwarzen Strohhiite’ or ‘Der kleine Leutnant
des lieben Gottes) as well as ‘Hosianna Rockefeller’ and one or two of the
Salvation Army songs.

During 1929 Hauptmann joined the KPD, a step that closely
matches the beginning of Brecht’s close association with that party.
Nevertheless, she was not among the principal collaborators on his three
most openly Communist works: Die Massnabme by ‘Brecht, Dudow.
Eisler’; Die Mutter by ‘Brecht. Eisler. Weisenborn’, and the film Kuhle
Wampe on which he worked with Ottwalt, Eisler and Dudow. She was
back in the team again however for the first version of Die Spitzkipfe und
Rundkopfe by ‘Brecht. Burri. Hauptmann’ and throughout the whole
pre-Hitler period she played a special part in the production of those
short stories which tended to appear whenever his theatrical prospects
were in the doldrums. Here the seven short stories of her own included in
Julia obne Romeo are of particular interest, since in theme and style they
seem indistinguishable from what Manheim and I, in our edition,
termed ‘Brecht’s Berlin Stories’; or more precisely the eleven stories that
start with ‘Gesprich iber die Siidsee’ and end with ‘Der Arbeitsplatz’.
Add the evidence of these works to that of the corresponding Berlin
typescripts in the Brecht Archive—which, in contrast to the scripts of
such clearly Brechtian products as Me-T7 and the Keuner stories, seldom
bear any mark in Brecht’s hand—and it looks as if Hauptmann’s contri-
bution in this area may have been considerably greater than has been
allowed.

For example there are no marks of Brecht’s hand on the scripts of
‘Gesprich iiber die Stidsee’, ‘Eine kleine Versicherungsgeschichte’, ‘Vier
Minner und ein Pokerspiel’ or ‘Lebenslauf des Boxers Samson-Kérner’,
and only a few on ‘Nordseekrabben’, ‘Barbara’ and ‘Die Bestie’. The
extraordinary ‘Brief iiber eine Dogge’ on the other hand was entirely
typed by him, and it looks as if he must have been mainly or wholly
responsible also for ‘Safety First’ and ‘Schlechtes Wasser’. Hauptmann’s
marks by contrast are frequent, though the fact that they are also found
on the Bavarian stories suggests that Brecht to some extent left her in
charge of this whole department, including the submission of stories to
magazines or theatre programmes, and the preparation of a selection
which Bloch-Erben were to circulate. But the stylistic resemblances
imply a lot more secretarial responsibilities. Admittedly it is not easy to
convey such things, since style is a matter either of general Gestalt
(which has to be judged subjectively) or of detailed verbal analysis such as
no one (to my knowledge) has yet practised on Brecht’s prose. But a few
samples from Julia ohne Romeo may serve to give some indication.

128



John Willett

There James G. Luck, the young American banker who comes up against
‘Kaugummijohn’ in the title story,

bezog die Stelle, das heisst einen wackligen griinen Schreibtisch, mit einem
Telefon, von dem aus er Leuten ohne Telefon, die seine Viter hitten sein
kénnen, Befehle erteilen durfte.

The story of ‘der schone Edgar’ and the motorcycle begins:

Einer der wenigen Sitze in der Bibel, nach denen sich so viel Minner wirklich

_ richten, ist der Satz: Und er soll dein Herr sein [this being the title of the
story]. Nach diesem Satz richten sich tatsichlich viele dumme Ménner—und
fast alle klugen Frauen.

Similarly the two closing sentences of ‘Auf der Suche nach Nebenein-
nahmen’, which was published by Ub# in January 1931, and describes a
young married woman’s drift toward prostitution:

Wenn der Mensch nicht den andern Menschen verkaufen kann, dann verkauft
er, in die Enge getrieben, sich selber. Zehntausende gesichtslose Ménner und
Frauen in zehntausend Situationen suchen stiindlich an sich herum, was an
ihnen verkaufbar wire, der Kopf oder die Beine, ihre Jugend oder ihr Alter,
ihre Nachtstunden oder ihr Sommer. So suchen sie immerfort nach immer
neuen Tricks und auf Grund immer neuer Enttiduschungen ihre Lage zu
verbessern, die nicht verbesserbar ist.

The most powerful of Hauptmann’s stories (and the one that stood
out for me from Wieland Herzfelde’s important 30 neue Erzibler des
neuen Deutschland where it appeared in 1932) is ‘Gastfeindschaft’ when
an unemployed man is invited to spend Christmas with a bourgeois
family. This seems closely akin to Brecht’s ‘Der Arbeitplatz’, whose final
cadences the passage just quoted also recalls. The likenesses indeed are
such that one might be tempted to think that the Brecht story too must
have been written by her. However, there is a letter from her to Brecht,
sent after she had reached St. Louis in 1934, which makes clear that both
of them had written versions based apparently on notes of the same
real-life incident. Faced with this final evidence of overlap perhaps we
can go no further than simply to suggest that the work on the Berlin
stories must have been shared, and that because they were only a secon-
dary aspect of Brecht’s work the major responsibility was quite likely to
be Hauptmann’s. As for their function, it was first to back up and help
publicise the plays; secondly, of course to increase Brecht’s earnings (out
of which Hauptmann too got paid)—never more successfully than dur-
ing the run of The Threepenny Opera when ‘Die Bestie’ won the Ber-
liner Lllustrierte Zeitung'’s short story prize. Both parts of the dual
operation depended on the use of Brecht’s name; so it may in effect only

129



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

have been the leftovers that got published under Hauptmann’s. But we
cannot say definitely, only point to this quite large area of uncertainty and
indicate the spots where detailed research and clarification are most
needed. What is sure is that imaginative prose work published under
Brecht’s name makes any reference to collaborators, nor is there any sign
that Hauptmann wished this otherwise. In fact she gave the impression
of positively wanting to remain in the back room.

Such is my somewhat tentative reading of Hauptmann’s literary
role up to 1933. Then with the advent of the Nazis everything changed.
Not only the Brecht collective but the whole of Weimar culture broke
apart, leaving her to spend the rest of that year working illegally for the
KPD and doing what she could to salvage Brecht’s affairs. More than
once her flat was searched, says Fritz Hofmann’s short biographical
postscript to her book, though she was lucky in that part of it was sublet
to Lili Brik and her then husband, a Red Army general on attachment to
the Reichswehr under the secret agreements of 1922, while Margaret
Mynatt as a British subject could help to get Brecht’s papers safely away.
Then at the end of 1933, when she was briefly arrested by the Gestapo,
she was able to arrange to go to her sister in the middle West of the land
where their mother had grown up. This was at the beginning of Franklin
Roosevelt’s New Deal, when the European Left had, started looking
hopetully to the United States not only for political support but also for
further progress in theatre, literature and the other arts. Exactly what
Hauptmann did in her fifteen-odd years there is by no means clear,
though Hofmann says she at first did housework and she herself de-
scribes (in the essay ‘Als Lehrerin in den USA’) teaching in various
schools, including a spell at a college for blacks in the South and five
years in a big progressive school which she termed ‘comparable with the
very best of the schools I saw in Germany in the late 1920s’. Though
never uncritical she evidently felt at home in her maternal country,
developing a considerable affection for it and identifying with its liberal
traditions. :

In Brecht’s Briefe there is only one letter addressed to her between
1933 and 1946. For five or six years he virtually abandoned writing short
stories, while only ‘Als Lehrerin’ and the descriptive ‘Im Greyhound
unterwegs’ in Julia obhne Romeo suggest that she ever tried to keep her
hand in as a writer. She came to New York in 1935 to help mediate in his
dealings with Theatre Union over their production of Mother after
which she was hoping to visit Borchardt in the USSR, possibly in the
hope of working there; he however was about to be deported, and it
sounds as if the trip fell through. A little later Brecht was trying to get

130



Jobn Willett

her to write on American theatre for Das Wort; but apart from this there
is no more evidence of her playing any part in his affairs until he had
made up his mind to leave Scandinavia for good. Then in 1940/41 she
swung into action, getting Dieterle and other Hollywood friends to
subscribe to the family’s maintenance till Brecht could get a footing in
California. At that time she was herself at 1626 North Martel Avenue,
Hollywood, but then moved to Greenwich, Connecticut, where Brecht
was to find her on his first visit to New York in spring 1943. Thus the
Arbeitsjournal:

hauptmann lebt mit horst birensprung [a lawyer] und hat nicht sehr viel zeit
iibrig, jedoch wiirde sie gern wieder arbeiten

—at, of course, the only arbeit that counted, his own. Soon she was once
again harnessed up, collaborating marginally on The Duchess of Malfi,
supervising the translation of Furcht und Elend des Dritten Reiches by
Eric Bentley, who was taken aback to see how much authority Brecht
gave her (e.g. to rework the ‘Moorsoldaten’ scene), then in 1947 co-
writing the film treatment for ‘Der Mantel’ after Gogol, in which Brecht
hoped to interest Peter Lorre. By then she was married to Paul Dessau,
who had established himself in Santa Monica in order to collaborate with
Brecht. He was her second husband, her first/brief marriage to one
Friedrich Hacke having ended in divorce before 1933.

Her return to Germany in 1949 was virtually organised for her, for
Brecht not only wanted her on the board of the newly-formed Berliner
Ensemble but also arranged with Peter Suhrkamp, apparently without
consulting her, that she should be engaged as editor of the resumed
Versuche series which he started publishing that year, and thereafter of
all his works. With this she acquired a different, rather remoter role in
the expanding circle around Brecht, which was already turning into
something far less tight-knit than the pre-Hitler collective: a mixture of
middle-aged matriarchy on the one hand and an apprenticeship system
on the other. So where once the Versuche used to follow the text of a play
with the names of the team who wrote it (starting with Brecht’s), from
number 9 on they would ascribe it to Brecht and prefix it with a note
giving his Mitarbeiter, a not insignificant distinction. Among these
Hauptmann herself figured only twice, each time together with the
young Swiss director Benno Besson: as working on Doz Juan and
Pauken und Trompeten, which were the two last Berliner Ensemble
adaptations to appear under Brecht’s name. The second in particular
appears to have been conceived very much on Threepenny Opera lines,
starting with Hauptmann’s translation of another English eighteenth-
century comedy which she transported forward—, this time so as to

131



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

celebrate the American colonies’ independence—while Brecht supplied
a number of songs to be set in Weill-like style by Rudolf Wagner-Regeny.
Among these was the ‘Lied der Kompanie’ with its Kiplingesque refer-
ences to military pursuits in ‘Gaa’.

In the winter of 1955/56, which was when I first met her in
London, Hauptmann was one of the three exceptional women who
seemed for better or worse most influential in Brecht’s work and life—a
life which had not much longer to run. Helene Weigel was the mother of
his children, the head of his company and the actress associated with his
greatest roles. Ruth Berlau was the woman whom he had loved, very
much under the irrational conditions of what his ballad called ‘die
sexuelle Horigkeit’, from the mid-1930s till around the time of his
return to Europe, and who since then had become perhaps his out-
standing personal problem. Hauptmann was the Mitarbeiterin or col-
laboratrix whose inspiration and judgement lay closest to his own and
had dovetailed with it most productively. Besides this trio there had also
been Margarete Steffin, the only woman whose contribution could com-
pare with Hauptmann’s, and at the same time a beloved mistress and a
representative of that Communist working class in whose political in-
stincts he believed. That all four had loved and been loved by Brecht—
within the varying frameworks imposed by their own temperaments and
his—is clear, and now that he was having affairs with younger members
of the company each of the three survivors was left with something
different. Weigel with the titular position, the prestige and the material
advantages; Berlau with a driving sense that he should still be loving her,
along history of psychological instability and, alas, a drink habit to which
to be driven. But Hauptmann? For Brecht she was still what he had
termed in a testimonial of 1934 ‘einer der verlisslichsten und tiich-
tigsten Menschen, die ich kenne’; moreover the problems created by
Berlau had brought her and Weigel (it was said) closer to one another
than they had ever been before. But how far was she now being taken for
granted, and how far did she mind?

I've never assumed that any woman who came into Brecht’s orbit
was instantly to be categorised as one of his ‘mistresses’, and am well
aware that the two great love affairs of his maturity— with Berlau and
with Steffin—started circumspectly. Whether or not it was true, as
Hanns Eisler claimed, that in time he cut his preliminaries down to the
two words ‘Sag “ja!”’, in neither case, it seems, was a full sexual
relationship established right away. I did however believe from various
hints and indications that the charming and reticent 59-year-old whom I
got to know well in Berlin in 1956, and after Brecht’s death, must have
been in every sense his principal partner between the start of their work

132



Jobn Willett

together and his marriage to Weigel in April 1929. I never asked her
about this, nor until Klaus Volker reported it in his book did I learn about
her alleged suicide attempt at the time of the marriage, though neither is
without relevance to the story of Happy End. But I was able to see her
briefly with Brecht at Buckow and to register the endearing mixture of
solicitude and decisiveness, of detachment and long familiarity with
which she approached this shy, considerate yet relentlessly purposeful
man. And she did on one occasion— some years later, I think— volunteer
to me that Brecht should not be thought of as an unjust and egotistical
lover: you knew exactly where you were with him, she said; he would
make no false promises or exaggerated professions of love; when it was
all over no bad feeling remained. In this she may have been prompted by
her awareness of the sympathy which many of us felt for Ruth Berlau,
whom Brecht’s death had left high and dry on the scrapheap (and she
herself treated with great consideration). Berlau had expected a lot and
lost not only Brecht but herself. Yet despite what Hauptmann said it is
difficult to read some of Brecht’s writings to or about Berlau (e.g. the
Lai-tu stories) without feeling that they have a spurious ring.

Critics tend to be exceptionally censorious about Brecht, either
because they resent the power of his writing or because they feel he is a
god who has somehow failed them. Part of the all too familiar non-
literary ‘case’ against him is that he allowed himself to be politically
manipulated by severe, more or less fanatical Communist women:
Weigel, Hauptmann and Steffin. Another, more recently developed in-
dictment which could be equally demolishing is that he was the male pig
par excellence, carelessly exploiting these same women in bed and at the
typewriter. Such arguments not only rest on a wilfully selective attitude
to the evidence but seem on the face of it to contradict one another,
which Hauptmann’s role in his life in particular is difficult to reconcile
with either. For she really did choose to sink herself in the collective and
merge her literary identity with his, and she continued to love the work
long after she had, to all appearances, ceased in any erotic sense to love
the man. But what about his role in hers? Was she really as relativistic in
her attitude to ‘personality’ as the soldiers in Mann ist Mann, or to
literary property as Brecht himself in his more polemical mood? Was she
as coldly and detachedly neusachlich as all that? Is it a great pity that she
never found the time or the concentration—or maybe the necessary
self-assertiveness—to sit down and write her reminiscences, which
might have given us a careful, critical account of the whole poetic,
theatrical and politico-artistic complex we call ‘Brecht’; of the contri-
bution made to it by herself and other almost faceless collaborators; of
the human cost or sense of fulfillment which this facelessness involved.

133



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

The signs are that she became slightly less satisfied with her anonymity
following the establishment of the new, enlarged, state-subsidised Brecht
complex centering on the Berliner Ensemble; then still less so after
Brecht’s death in August 1956. This was when she let it be known, for
instance, that she had written such minor items as the English-language
Mahagonny Songs and the biographical note on ‘Das Urbild Baals’; later,
as | have noted elsewhere, she told Rosemarie Hill (who had come to help
with her editorial work) that her own share of the work on the plays
ought to have been made more clear, and now be more fairly rewarded—
something that Brecht himself had apparently intended, though without
clear provisions. Feeling ignored (so she told me) by the East German
theatre historian and even, once Palitzsch and Weber had left, by
Brecht’s younger followers at the Ensemble, she welcomed foreign visi-
tors like Bernard Sobel and myself, once saying that we were the only two
people who were really interested in her experience of the theatre of the
1920s; she also spent some time helping Keith Hack over his adaptations
of Der Brotladen and Mann ist Mann. After Brecht’s death she had
hoped to resume her own writing—with Guy Fawkes as one promising
subject. A few sparse fragments of reminiscence, record and comment
also began to appear, starting with the extracts from her 1926 diary in the
Brecht memorial number of Sizn und Form. These too are included in
Julia obne Romeo: that is to say three pages ‘Uber Brecht’ on his
methods of collaboration, written for his sixtieth birthday but not pre-
viously published; her important interview about the background to Der
Jasager, published in 1966; five illuminating pages on Brecht’s attitude
to music, of the same year; an obituary tribute to Erich Engel; and part of
a so-called ‘Telefoninterview mit Dorothy Lane’ which traced the history
of Happy End back to her own short story, describing that play somewhat
deceptively as ‘eine Art Vorarbeit zu einem Stiick iiber die Heilsarmee’.
It is on the face of it surprising that more could not have been reproduced
of the various earlier notes listed in volume 4 of the Bestandsverzeichnis,
which include quite a bit more of the 1926 diary (starting with an entry
‘Mit Busoni und einem Freund von ihm. Abends bei Brecht’). Like the far
more extensive diaries of Margarete Steffin, these seem still to be await-
ing scholarly study.

Much the most interesting and impressive of her later writings
however are two autobiographical pieces attributed to the early 1950s
which are in the last section of Julia ohne Romeo. These describe
opposite ends of her more personal experiences and are titled by the
publishers ‘Gedanken am Sonntagmorgen’—about a lonely weekend in
East Berlin in autumn 1951 —and ‘Leseerlebnisse im Elternhaus’, three
movingly written pages which would have made a perfect start to the

134



Jobn Willett

reminiscences that she never wrote. As a child it appears that she hated
having illustrations to the books she read, and tore them out, though she
herself would draw copiously in the margins. She taught herself to read,
sitting for preference near a window on the attic stairs. Up in the
boxroom she and her sister found and read their parents’ letters—pas-
sionate love-letters, letters about their mother’s adoption in America,
letters home from their father when he was a student, which they would
cite in defence of their student brother —thereby gaining insights which
few children are able to get. But the clear, vivid prose soon peters out, as
it does too in the slightly longer account of her feelings of solitude on one
of those many Sundays of which ‘manchmal hatte sie gedacht, sie ertrage
es nicht mehr’. This piece touches on her need to earn money by
uncongenial translation work, and on an unspecified attempt at suicide
in the past.

Frither war sie sonntags eingeladen gewesen, nun aber schon lange nicht
mehr. Sie war ja auch kein besonders unterhaltender Gast . . .

So she turns to the newspapers, where an article on Brecht reminds her
of the long hours she spent working with him—longer and later than he
was nowadays prepared to admit.

Die Vielfrassszene usw. aus ‘Magahonny’, die Bibelszene aus der ‘Mutter’,
viele Gedichte—alle wurden spit am Abend, manches noch spiter ge-
schrieben.

Now she has taken to smoking again. As a rule she cooks skilfully,
reading a recipe ‘wie ein Musiker eine Partitur’; but eating on her own
‘machte ihr ... keinen Spass’. None the less she goes into the cold
kitchen or when the bell rings and a poor drop-out theology student
appears, who has been writing a play. And there it breaks off.

At least those two unfinished pieces tell us more about her than,
being prejudiced like Brecht against ‘das Psychologische’, she was nor-
mally prepared to say. And for those of us who, despite occasional
argument and exasperation, had become very fond of her they are painful
to read. Painful not only because they communicate her own pains which
she so serenely covered up, but also because they bear out what Brecht
had said in his ‘Lied iiber die guten Leute’ whose patronising tone she
appeared not to resent: that she could never complete so independent and
personal a piece of writing or, in effect, write her own book. Whether this
inability was an act of chronic self-denial unwittingly imposed on her by
his demands and his assumptions, or the result of some already latent -
incapacity to value and maintain her own initiatives is at present impos-
sible to say. It may well remain so. But because it too is relevant to our

135



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

understanding of Brecht’s collective methods, and of the sacrifices in-
volved in them, the uncertainty has to be stated here.

I hope that readers will condone my motives for writing so largely
speculative an account of a still controversial area. I wish I had known
the right questions to ask Hauptmann during her lifetime, or even
known someone else who had actually asked them. ‘Woriiber man nicht
sprechen kann, dariiber sollte man schweigen’ is a principle which I
would normally accept, not least when addressing an informed audience,
who may well be contemptuous of guesswork. This applies particularly
in the case of so charming and diffident a woman, whose personal
dealings were marked by a dry wit and an extreme delicacy of feeling: she
would have found our sort of inquisitiveness painfully intrusive. All the
same, as we come to learn more and more about the still expanding
nebula called ‘Brecht’, we see what a vital part of it Hauptmann was in
one way and another, and how easy it is to get him wrong if we fail to allow
for her role as writer, communicator and person. What I have done then
is to state what [ know about that role and its implications, filling this out
with informed speculation based, if need be, on intangibles and subjec-
tive impressions. I would have had much more hesitation about doing
this if it were for a general audience unable to distinguish guesses from
facts. In the context of the present Yearbook, however, I feel that any
discussion of ‘Brecht and women’ would be incomplete without her, and
that even the most makeshift attempt to treat her achievement as a whole
may serve as a challenge to scholars to find out more and do the job better.
Julia obne Romeo is certainly an inadequate start, but at least it is a
suggestive one. It ought to provoke far more research than I have been
able to do myself.

Note

1. Footnote prepared by John Fuegi. The original contract for Happy End, as far as [
have been able to determine from the Bloch Erben provided an identical three way
split between Hauptmann, Brecht, and Weill. At the same time Hauptmann and
Brecht exchanged the following legal memoranda concerning the piece: Haupt-
mann to Brecht (16/4/29):

“Ich habe ein Theaterstiick geschrieben, das unter dem Autoren-Pseudonym
Dorothy Lane erscheinen wird und zur Auffithrung am ‘Theater am Schiff-
bauerdamm’ in Berlin angenommen ist. Das Werk erscheint im Biihnenvertrieb
Felix Bloch Erben. Sie haben sich mir gegeniiber verpflichtet, die Gesangstexte
fiir die fiir dieses Stiick geplanten musikalischen Einlagen (Songs) zu schreiben.
Den Biihnenvertrieb Felix Bloch Erben [sic] habe ich entsprechend in Kenntnis
gesetzt und Sie haben von meinem Vertrag mit Felix Bloch Erben Kenntnis
genommen. Ich meinerseits habe die Firma Felix Bloch Erben davon verstindigt,
dass Sie sich vorbehalten, die Texte Ihrer Songs fiir den Buchverlag, Kabarett
usw. gesondert zu verwerten.’

136



Jobn Willett

Brecht to Hauptmann (2/5/29):

“Ich habe mich bereit erklirt, fiir das Stiick die Songtexte zu liefern. Die Songs
darf ich gesondert vom Stiick laut Vertrag mit dem Verlag Felix Bloch Erben fiir
Kabarett usw. verwenden.”

The play is now being played in Washington, D.C. (May 1984) with no mention in
any of the publicity of the existence of Elisabeth Hauptmann. As far as I can
determine this is now standard practice at least in the English speaking world.

137



Heinz Uwe Haus. “In Memoriam Asja Lacis.”’

For Brecht, Piscator, Reich, Weigel, and Feuchtwanger the Latvian revolu-
tionary, actress, paedagogue, director, and critic was a live witness of the Russian
Revolution; intermediary of the political, human and artistic changes of those
years. The stations of her life are closely connected with the axes of both the
aesthetic and political developments of the socialist heritage. She was introduced
to Brecht in Munich in 1924, when he directed Eduard II. Having worked
together with Russian directors like Meyerhold, Asja Lacis became an important
collaborator with Brecht. She either worked in her home town of Riga (for
instance with the “Pursued Theatre”) or in the USSR (with the Latvian National
Theatre in Moscow) or in the West, especially in Berlin. Together with her
husband, the theatre critic Bernhard Reich, she published a large number of her
writings in those years. Quotations from those publications and from various
interviews that the author conducted with Asja Lacis in the 1970s, make up this
concise description of her work and the atmosphere of the years in which this
work was done. The years from 1939 until 1948 are a decisive interruption of this
work, because Asja Lacis and Bernhard Reich fell victim to Stalin’s purges and
were imprisoned. Relatively soon, however, this crisis was overcome and already
in the 1950s Asja Lacis supported the reception of Brecht’s plays on Latvian
stages. Her last production was a one-actor-version of Mother Courage by Brecht
(adapted by Reich) in 1969. Asja Lacis died on November 21, 1979.

Heinz Uwe Haus. “In Memoriam Asja Lacis”

Die lettische Schauspielerin, Padagogin, Regisseurin, Kritikerin und
hauptberufliche Revolutiondrin war fiir Brecht, Piscator, Reich, Weigel und
Feuchtwanger Zeugin der russischen Oktoberrevolution, Sendbote des poli-
tischen, menschlichen und kiinstlerischen Aufbruchs jener Jahre. Ihre Lebens-
stationen sind eng mit den Drehpunkten aesthetischer und kulturpolitischer
Entwicklung des sozialistischen Erbes verbunden. Sie lernte Bertolt Brecht 1924
in Miinchen kennen, als dieser dort Eduard Il inszenierte. Aufgrund ihre
Theaterarbeit mit russischen Regisseuren wie z.B. Meyerhold wurde sie zu einer
wichtigen Mitarbeiterin fiir Brecht. In stetem Wechsel arbeitete sie im heimat-
lichen Riga (z.B. am “Verfolgten Theater”), in der Sowjetunion (am lettischen
Staatstheater in Moskau) oder im Westen, insbesondere in Berlin. Gemeinsam
mit ihrem Mann, dem Theaterkritiker Bernhard Reich, entwickelte sie in diesen
Jahren eine umfangreiche publizistische Titigkeit. In kurzen Ausziigen aus
ihren Veroffentlichungen und aus Gesprichen, die der Autor mit Asja Lacis in
den 70er Jahren fiihrte, entsteht eine kurze Beschreibung ihrer Arbeit und der
Stimmung jener Jahre. Einen entscheidenden Einschnitt in diese Arbeit stellen
die Jahre von 1939 bis 1948 dar, in denen Asja Lacis und Bernhard Reich Opfer
der Stalinischen Verfolgungen wurden und die sie in Lagern verbrachten. Relativ
bald schon war diese Zisur tiberwunden und in den 50er Jahren forderte Asja
Lacis die Brechtrezeption auf lettischen Bithnen. Ihre letzte Inszenierung war
eine Ein-Personen-Fassung der Mutter Courage und Ibre Kinder von Brecht
(erarbeitet von Reich) im Jahre 1969. Asja Lacis starb am 21. November 1979.

138



Heinz Uwe Haus

Heinz Uwe Haus. “En memoire d’Asja Lacis”

Pour Brecht, Piscator, Reich, Weigel et Feuchtwanger, la révolutionnaire
latvienne, actrice, pédagogue, metteur en scéne et critique était un témoin vivant
de la révolution russe et un agent des grands changements politiques, artistiques
et humains de ces années. Les étapes de sa vie sont étroitement liées aux grandes
lignes de force des développements politiques et esthétiques de mouvement
socialiste. Elle fut presentée a Brecht 4 Munich en 1924, alors qu’il dirigeait
Edouard II. Ayant travaillé avec des metteurs en scéne russes tels que Meyerhold,
Asja Lacis devint un important collaborateur de Brecht. Elle travaillait soit dans
sa ville natale de Riga (par exemple avec le “Theatre Poursuivi”) ou en URSS
(avec le Theatre National Latvien 2 Moscou) ou encore en Europe, spécialement
a Berlin. Avec son mari, le critique dramatique Bernhard Reich, elle publia une
oeuvre importante dans ces années. Des extraits de ces publications et de diverses
interviews que I'auteur fit d’Asja Lacis dans les années 1970 completent cette
concise description de son travail et de I'atmosphére de I’époque pendant laquelle
il fut accompli. Les années 1939 a 1948 constituent une interruption décisive
dans ce travail, parceque Asja Lacis et son mari furent victimes des purges
staliniennes et emprisonnés. Cependant, en 1950, Asja Lacis avait surmonté
I'épreuve et contribuait 4 1a réception des piéces de Brecht au Théatre Latvien. Sa
derniére production fut une version pour un seul acteur de Mére Courage de
Brecht (adapté par Reich) en 1969. Asja Lacis mourut le 21 novembre 1979.

139






In Memoriam Asja Lacis
(19.10.1891-21.11.1979)

Heinz-Uwe Haus

Vor fiinf Jahren, am 21. November 1979, verstarb im Alter von
88 Jahren in ihrer Heimatstadt Riga Asja Lacis. Die meisten ihrer
Jugend- und Kampfgefihrten waren schon vor ihr dahingegangen. Wir,
ihre jiingeren Freunde in Ost und West, erfuhren erst nach Wochen auf
Umwegen von ihrem Tod. Ein fast extravaganter Umstand, der so recht
zu ihrem auflerordentlichen Lebensweg pafite, wenn er nicht auch die
objektive Tragik einer ganzen Generation charakterisierte. Asja Lacis’
Lebensstationen sind eng mit den Drehpunkten aesthetischer und kultur-
politischer Entwicklung des sozialistischen Erbes verbunden. Die let-
tische Revolutionirin, Schauspielerin, Pidagogin, Regisseurin und
Kritikerin war fiir Brecht, Piscator, Reich, Weigel und Feuchtwanger
Zeugin der russischen Oktoberrevolution, Sendbote des politischen und
kiinstlerischen Aufbruchs jener Jahre. Im Riickblick auf diese Zeit
schrieb Asja Lacis 1970:

Als ich die ersten Aufrufe ‘An alle, an alle’, unterzeichnet von Lenin, an den
Mauern der Hauser las, war ich ganz fiir die Sowjetmacht. Ich wollte ein guter
Soldat der Revolution sein und unter ihrer Fiihrung das Leben verindern, und
das Leben verinderte sich ringsum—das Theater drang auf die Strasse vor
und die Strasse ins Theater.!

Einer ihren Kampfgenossen, Walter Benjamin, widmete ihr 1931 sein
Buch Einbabnstrasse mit folgenden Worten: “diese Strasse heifit Asja-
Lacis-Strafle nach der, die sie als Ingenieur im Auto durchbrochen hat”.

141



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Und Brecht lief 1949 auf dem beriihmten Piscator-Hinger seines ‘Ber-
liner Ensemble’ Asja Lacis’ wegen auch eine Inschrift in lettischer
Sprache anbringen.

Als ich ihr und Reich 1970 das erste Mal begegnete, fragte ich sie,
wie sie zu der geworden ist, als die sie in den Beschreibungen ihrer
Freunde erscheint:

Sie fiihlten sich alle verfiihrt von mir—und den Informationen, die ich ihnen
geben konnte iiber die gesellschaftlichen Experimente in Sowjetrussland.
Dabei war ich von Beginn an prinzipientreu und umsichtig, sodal sich meine
Gefiihle und mein Verstand gegenseitig kontrollierten. Das eine wuchs durch
das andere. Ich wollte auch immer das Sagen haben. Diesen Klasseninstinkt
und mein robustes Auf-eigenen-Fiissen-Stehen hab ich wohl von meinem
Vater. Wir taten vieles von dem, was heute in der Frauenemanzipation dis-
kutiert und postuliert wird, ohne uns einen Kopf zu machen, ohne Bedenken
zu haben. Wir lieflen nicht mehr gelten den urspriinglichen Klassenkampf der
Geschlechter und die wechselseitige Unterdriickung von Mann und Frau. Die
biirgerliche Heuchelei in den Moralauffassungen, im Sexualleben, in unseren
intimsten Gefiihlen hatte ausgespielt. Die Vision einer neuen, umfassenden
Freiheit bestimmte unser Handeln. In ‘kommunistischer Ehe’ z.B. haben
nicht nur Geistesschaffende, Parteiarbeiter und Kiinstler gelebt, sondern sie
hat auch unter Proletariern ihren Ausdruck gefunden. Alle Bereiche gesell-
schaftlichen Lebens wurden revolutioniert und neu gewertet. Als die Revolu-
tion ausbrach, verzichtete ich auf eine iibliche Karriere als Schauspielerin.
Schon in Orel entwickelte ich mit Waisen- und kriminalisierten Kindern ein
“Modell politisch-aesthetischer Erziehung”, das ich spiter 1925 in Riga und
nach meiner Flucht nach Moskau dort 1926/27 unter dem Einfluff der
Krupskaja weiterentwickelte. In Deutschland wurde es auf Anregung von
Johannes R. Becher 1928 als “Programm eines proletarischen Kinder-
theaters” durch Walter Benjamin formuliert.

1920/22 baute Asja Lacis im Auftrag der illegalen KP Lettlands ein
Theaterstudio an der Volksuniversitit Riga auf, das als “Verfolgtes
Theater” in die revolutionire Theatertradition eingegangen ist. Das
Repertoire bildeten die jungen Dichter Sowijetrusslands (Gastew,
Majakowski, Gerassimow) und die revolutioniren Autoren Lettlands
(Rainis, Laizens, Paegle). Doch bereits nach zwei Jahren musste Asja
Lacis emigrieren. Sie ging nach Berlin, das ihr damals als “Schnittpunkt
der demokratischen und sozialistischen Kulturentwicklung des revolu-
tioniren Westens” erschien. Die Auffihrungen von Bernhard Reich am
Deutschen Theater Berlin (Der Singende Fisch von Brust), von Karl
Heinz Martin am Groflen Schauspielhaus (Maschinenstiirmer von
Toller) und von Jiirgen Fehling an der Volksbiihne (Masse Mensch von
Toller) beeindruckten sie am stirksten:

142



Heinz Uwe Haus

Ich sah deutlicher die verbrecherische Struktur des Kapitals und fafite Sym-
pathie zu der biirgerlichen Intelligenz, die gegen dieses Leben protestierte. Ich
entdeckte die Kompliziertheit des Klassenkampfes, der durch die Hirne der
Einzelnen geht, unabhingig von ihrer Klassenzugehérigkeit. Kunst und
Kultur hatte ich bis dahin, wie mir jetzt schien, nur fiir gegen engen ideo-
logischen Gebrauch benutzt. Konfrontiert mit hochentwickelten und dif-
ferenzierten Betrachtungsweisen der Berliner fortschrittlichen Kiinstler
gewann ich Abstand zu meinen eigenen aesthetischen und strategischen
Positionen und iiberpriifte meine Erfahrungen an andersartigen Erfordernis-
sen. Ich lernte unendlich viel und war wie ein Schwamm, der alles in sich
aufsog.

Hier in Berlin lernte sie ihren Mann, den Regisseur und Theater-
theoretiker Bernhard Reich, kennen. Mit ihm ging sie nach Minchen.
Dort inszenierte Brecht an den Kammerspielen Eduard II. Asja Lacis
wurde Assistentin und spielte den jungen Eduard “meines Aussehns
wegen”. Sie erinnert sich:

Schon in Eduard II. war Brecht darauf aus, dafl Haltungen und Grup-
pierungen die soziale Aussage des Textes unterstiitzten. Er wollte immer die
Erginzung durch Theatermittel, wenn sich nur irgendwie die Moglichkeit
bot. Er hafite die verkleisternde Psychologie. Weifit du, die Einordnung des
Menschen in die Geschichte zeigt, auch dort, wo er zum Opfer wird, fiir den
Zuschauer Konstruktives auf. Brecht wollte immer die Entdeckung und
Herstellung der widerspriichlichen Einheit des—wie man im Deutschen so
genau sagt—Individuellen und Gesellschaftlichen, so heifit es doch bei Marx,
im jeweils konkreten Raum, in jeweils konkreter Zeit. Das macht doch erst
unsere Arbeit vielfiltig, reich, entwickelt die Poesie der Charaktere und der
Vorginge.

1925 fithrte Asja Lacis ihre Regietitigkeit in Riga weiter. Sie hatte
umfassende Erfahrungen gesammelt und entwickelte neue Formen eines
illegalen politischen Theaters mit den Scharaden, den Ritselspielen. Das
waren dokumentarische Szenemontagen, in denen die Zuschauer ‘kon-
fabulierten’:

Damit weckten wir die Lust des Kritisierens, des Verindernwollens—
gewissermaflen fielen so aesthetischer Genufl und die Entwicklung neuer
humanistischer Standpunkte in den Klassenkidmpfen zusammen. Das hatten
wir schon in Orel gespiirt: die Verinderbarkeit des Menschen, der Menschen,
die sich neue Voraussetzungen ihres Zusammenlebens schaffen. Solche Ein-
sichten stirkten die Widerstandskraft im damaligen biirgerlichen Lettland.
Das war ganz dhnlich wie in Deutschland, wo ja auch die November-
revolution nicht die sozialistische Umwilzung schaffte.

Ihr “Theater beim Club der Gewerkschaften” spielte auch Szenen von
Toller, Mirabeau und Laizens. Doch schon nach einem Jahr konnte sie

143



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

sich nur mit Unterstiitzung des sowjetischen Konsuls vor der erneut
drohenden Verhaftung nach Moskau retten. Bis 1928 arbeitete sie dort
vor allem wieder mit Kindern im Sokolniki-Park, sie fiihrte die spiter
populiren Sommerspiele und das Kinderkino ein. Die nichsten zwei
Jahre ihres Lebens verbringt sie wieder in Berlin, diesmal als Filmressort-
leiterin bei der Handelsvertretung der Sowijetischen Botschaft. Als
solche brachte sie die ersten Streifen von Wertow und Schub mit. Sie
brach eine Lanze firr den jungen sowjetischen Film in “speziell ar-
rangierten Vorstellungen”.

Die ‘Gruppe Proletarisches Theater’, deren Mitglied ich war, bevollmichtigte
mich, Kontakt mit dem ‘Bund proletarisch-revolutionirer Schriftsteller’ auf-
zunehmen. Die KPD organisierte iiberall fiir mich im Reich Auftritts-
moglichkeiten. Ich hielt Vortrige iiber die zeitgendssische Sowjetdramatik.
So wurden erstmalig Namen wie Wischnewskij, Anatoli Glebow, Bill-
Bjelozerkowskij den deutschen Theaterschaffenden bekannt. Die Diskus-
sionen zeigten oft, daf selbst unter so verschiedenartigen Bedingungen
dhnliche Ansichten bestanden. Die im Thema enthaltenen verborgenen
Widerspriiche sollten herausgearbeitet werden. Wer wollte schon im Aufler-
lichen stecken bleiben, wenn es mit der neuen Weltanschauung und Denk-
weise moglich war, zu neuer Gestaltung vorzustofien. Das Problem war, dafl es
kaum Klarheit iiber den Charakter dieser Aussagen gab. Jeder spitzte zu—
und Brecht wollte am kriftigsten schockieren.

Asja Lacis erzihlt, wie genau sich Brecht bei jedem ihrer Deutschland-
besuche nach Meyerholds Arbeitsweise erkundigte, wie Brecht bei
seinem ersten Aufenthalt in der Sowjetunion 1932 auf Proben bei
Meyerhold hospitierte.

Beide haben viele Gemeinsamkeiten. Meyerholds ‘Theorie des Arrange-
ments’ wurde zur zentralen Technik der Regie des ‘Epischen Theaters’
Brechts. Beide wollten, dafl man Gedanken raumlich auszudriicken—in den
Vorgingen zwischen den Figuren—und somit plastisch auf der Bithne
sichtbar zu machen hat. Es war der kriftige soziale Bezug in Meyerholds
Losungen, der Brecht faszinierte. Meyerhold nahm als einer der ersten unter
den Theaterleuten entschieden Stellung fiir die Sowjets. Ich habe das auch
Hildegard Brenner beschrieben. Er suchte Kontakt mit den Arbeitern in den
Fabriken, mit den Rotarmisten, mit dem Komsomol—und organisierte iiber-
all Theatergruppen. Demonstrativ trug er Rotarmistenuniform. Seine Petro-
grader Inszenierung der Eroberung des Winterpalais gab das Vorbild fiir jene
berithmte Masseninszenierung unter freiem Himmel, wo Tausende mit-
wirkten und Zehntausende zuschauten. Seine Inszenierungen revolutionirer
Stiicke wie Mysterium Buffo, Die Erde Biumt sich, Trust D.E. , u.a. brachten
jene wichtigen Neuerungen, die bald das Gesicht des neuen sozialistischen
Theaters unverwechselbar machten. Daf zuallererst ein Stiick auf seine Fabel
untersucht werden mufl, daff das Arrangement eine Moglichkeit zur op-

144



Heinz Uwe Haus

tischen Erzihlung der Fabel ist, war fiir beide kein Geheimnis mehr. Brecht
sah sich bei Meyerhold bestitigt. Die offene revueartige Dramaturgie, die
Aufhebung der Rampe durch direkte Adressen an das Publikum, das Vorbild
der Straflenszene fiir das Theater, auch die stilisierte Dekoration waren be-
wufite Absagen an den biirgerlichen Formenkanon. Er hatte sich als unge-
eignet erwiesen, die umfassenden Verinderungen auszudriicken, es wurde an
vergessene Traditionen angekniipft, um die Augen zu provozieren, die Fihig-
keit, zu beobachten, auszuprigen. Ein solches Sehen, das sich nicht mit der
oberflichlichen Faktizitit des Abgebildeten begniigt, sondern nach Wider-
spriichen und Triebkriften sucht, entspricht den jahrelangen methodischen
Bestrebungen Meyerholds. Heute sehe ich deutlich, welche Kraft in seinem
‘bedingten Theater’ und in seiner Philosophie des Arrangements enthalten
war und mit welch unerschopflicher Phantasie er die theatralischen Aus-
drucksmittel handhabte.

Asja Lacis’ kiinstlerische und kunsttheoretische Prinzipien sind ab-
geleitet aus diesen Erfahrungen eines episch-soziologischen Theaters,
dem es vor allem auf die Haltung ankam, die die Menschen gegeniiber
schwer einsehbaren “Jahrhundert-Widerspriichen unter komplizierten
Klassenkampfbedingungen einnahmen. Der Bruch mit der biirgerlichen
Kunstpraxis, den Asja Lacis in den Experimenten von Meyerhold, Belyi,
Tretjakow, Majakowski miterlebt und selbst realisiert hatte, artikulierte
sich ihrer Erfahrung nach in Deutschland in den Versuchen von Pisca-
tor, Brecht, Weinert, Wolf und der Agitpropbewegung.

Die dokumentarische Chronik, wie sie Piscator mit T7otz alledem in Berlin
am Groflen Schauspielhaus kreiert hatte, wurde zum Vorliufer vieler szen-
ischer Initiativen vom Agitprop, die auf der Biihne unter Verwendung doku-
mentarischen Materials historische Uberblicke boten— beispielsweise in dem
Kollektivreferat ‘10 Jahre Komintern’ .2

Diesen Zusammenhang bringt Asja Lacis nachdriicklich in Erinnerung,
als ich mit ihr und Reich die Konzeption eines theatralischen Reports
iiber die Pariser Commune—fiir eine Auffithrung im Deutschen Berlin
—diskutiere. Dem entsprechen auch ihre sehr unterschiedlichen Er-
fahrungen in den 30er Jahren in der Sowjetunion: 1931/33 arbeitete sie
mit Piscator an der Verfilmung von Anna Seghers Novelle Aufstand der
Fischer von St. Barbara, den dieser im Auftrage der Internationalen
Arbeiterhilfe in Murmansk und Odessa drehte. Seit 1934 inszenierte
Asja Lacis insbesondere am Lettischen Staatstheater in Moskau Stiicke
von Wolf (Bauer Bitz, Trojanisches Pferd), Blaumanis (Uguni), Upits
(Zingu jeskas uzvara), und Bill-Bjerlozerkowskij. Gemeinsam mit Reich
entwickelte sie in diesen Jahren eine umfangreiche publizistische Titig-
keit fur

145



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

eine antifaschistische Kulturfront. Ich erinnere mich: im April 35 gab der
Schriftstellerverband einen Empfang fiir Brecht—er war fast drei Monate in
der Sowjetunion und entwickelte viele Kontakte und gewann Freunde. Dieser
Empfang war ein wichtiger Schritt zur Bestitigung, aber die Wirkung war
nicht einhellig positiv. Dabei hatten wir uns alle Miihe gegeben. Ich erinnere
mich, daf Kirsanow seine Ubersetzung der Ballade vom Toten Soldaten las.
Einige Mitglieder von Tairows Kammertheater spielten Dialogszenen aus der
Dreigroschenoper, Lieder und Balladen daraus sang Carola Neher. Dann war
daauch noch Wieland Herzfelde, der die Bedeutung Brechts in der deutschen
Dichtung und im Theaterleben erliuterte. Ich schlieflich beschrieb Brechts
Arbeitsmethode aus eigener Erfahrung und nach meiner Kenntnis—ich hatte
mich ja in der Zwischenzeit mit seinem Werk und seinen Theorien befasst.
Die Resonanz unter den Kulturschaffenden war geteilt: Fiir und Wider.
Schon damals wurden die Fraktionen unverséhnlicher. Die konservativen
Krifte hatten schon sehr an Boden gewonnen durch die bekannte Entwick-
lung im Lande, die systematisch wie eine Lihmung in die revolutioniren
Prozesse eindrang. Brechts Abstraktionen wurden als abstraktes und for-
malistisches Herangehen diskreditiert. Seine Analysen der Erhellung pafiten
nicht in das Konzept der Verdunkelung. Reich gings genauso. Wir glaubten
lange, zu lange, daff wir es nur mit Uberresten biirgerlichen Unvermogens,
mit ‘Kinderkrankheiten’ im Leninschen Sinne zu tun hatten, dabei gab es
schon einen unverschnlichen Kampf.

Unter “januar 39” vermerkt Brecht im Arbeitsjournal: “reich und asja
Lacis schreiben mir nie mehr...”—Fiir fast zehn Jahre wird die
politische und kiinstlerische Arbeit unterbrochen, da beide Opfer der
Stalinschen Verfolgungen werden. Nach ihrer Entlassung aus dem
Lager leitete Asja Lacis 1948/57 das Staatstheater Valmiera in der
Lettischen SSR als Chefregisseur. Auf meine Frage, wie sie es—vor
allem bis 1956 als “Nichtrehabilitierte” —fertiggebracht habe, aus
einem kiinstlerischen und materiell armseligen Provinztheater eine
fithrende Biithne Sowjetrusslands zu machen, antwortete mir Asja Lacis
im Sommer 1974 verschmitzt und nachdenklich:

Ich habe die Beschliisse der Partei wortlich genommen. Mit ihnen habe ich
zuerst argumentiert, dann mit meiner Konzeption. Und welcher Genosse ist
nicht beim Wort zu nehmen? —

eine Vorbild-Haltung, die vor allem unter jungen zeitgendssischen
Theaterschaffenden Sowjetrusslands “aufgehoben” scheint.

In den 50er Jahren forderte Asja Lacis—zusammen mit Bernhard
Reich —die Brechtrezeption auf lettischen Bithnen. Auf dem Brecht-
Dialog 1968 in Berlin berichtete sie dariiber.? Ihre letzte Inszenierung
war eine Ein-Personen-Fassung der Mutter Courage und ibre Kinder von
Brecht (erarbeitet von Reich) im Jahre 1969, mit der sie sich

146



Heinz Uwe Haus

gegen eine dogmatische Modell-Auffassung wenden wollte. Die Auffithrung
mit lga Zwanowa ist in der ganzen Sowjetunion erfolgreich gezeigt worden:
von Riga bis zur Akademikerstadt in Sibirien. Uberall wurde ihr bestiitigt, daf
sie Aktivitit und Perspektive in den Texten und Situationen sichtbar machte
und Affekte und Bestrebungen der Figur als soziales Verhalten zu entdecken
ermoglichte. Daft das in der Breite als kiinstlerischer Gewinn beschrieben
wurde, zeigt einen Fortschritt in der Zuschaukunst, die heute doch eher
geschichtliche und dialektische Prozesse im Verhalten des Subjekts konkret
beobachtet, sucht.

In diesem Zusammenhang schrieb sie 1977 kurz und biindig:

In Mutter Courage muf} die unsinnige Blodheit gezeigt werden, die diese
Menschen denken, die fiir den Krieg sind. Wir haben gezeigt, dafl die Courage
alles verliert: materiell und persénlich und menschlich.*

Dieses Notat fiir eine Auffithrungskonzeption in Weimar blieb ihr letz-
ter schriftlicher Beitrag fiir eine deutschsprachige Veroffentlichung: ein
gutes Vermichtnis mit allen Ziigen ihres Charakters und ihres Denkens.

Anmerkungen

Alle nicht gekennzeichneten Zitate sind Ausziige aus Tagebuch-Notizen, die der
Verfasser in den Jahren 1970, 1972 und 1974 von Gesprichen mit Asja Lacis in Riga
anfertigte.

1. Asja Lacis, Revolutiondr im Beruf, Minchen, 1971, S. 71.

2. Asja Lacis zitiert aus Revolutionires Theater in Deutschland, Moskau, 1935
(Russisch) wihrend der Unterhaltung vom 17.08.74.

3. Brecht Dialog 1968, (Dokumentation), Henschelverlag Berlin 1968, S. 103/110

4. Mutter Courage - Arbeitsmaterialien, DNT Weimar 1977, Bd. 2,S. 6

Weitere Buch-Veréffentlichungen von Asja Lacis sind: Dramaturgie und Theater,
Riga, 1962 (Lettisch) und Asja Lacis, Riga, 1973 (Lettisch).

147






Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Volker Lilienthal. “Actuality and Use of BB’s Tui-criticism””

What Brecht analyzes and criticizes in Turandot or the Congress of the
Whitewashers, his unfinished Tui novel and in his Me-#i book, is updated by Volker
Lilienthal. In those writings about the Tuis Brecht expresses his disillusionment
over the fact that the intellectuals of his generation did not resist facism in
Germany. He accuses them of being henchmen of the ruling class. With reference
to Brecht, Lilienthal writes about modern Tuis that are to be found especially in the
media. He explains the phenomenon of censorship within the journalists’ heads
and illustrates it with examples that border almost on corruption. He writes about
journalists whose privileged, well-to-do position compels them to be their own
censors and prevents objective critical analysis. It makes no difference whether the
journalist is working in East or in West Germany. The antecedents of Brecht’s Tuis
can be found in the works of Balzac and Kleist and their ‘tradition’ goes even
further back. What can be done? Concerning the work in bourgeoise media Brecht
advocated the concept of redirection: the author in the position of the producer
furnishes the apparatus with his writings, but not without changing it in the
framework of the possible and in the sense of socialism. The increasing interest of
journalists in trade unions in connection with the struggle for co-partnership in
the media are seen by the author as actual tendencies towards redirection in the
sense of Brecht’s concept.

Volker Lilienthal. “Aktualitit und Nutzen von BBs Tui-Kritik”

Was Brecht bereits in Turandot, dem nicht vollendeten 7% Roman und dem
Me-ti Buch der Wendungen analysierte und kritisierte, wird von Volker Lilienthal
aktualisiert. Brecht klagt in diesen Werken die Intellektuellen (die Tuis) als
Hand—bzw. Kopflanger der herrschenden Klasse an und duflert so seine Ent-
tauschung tiber den ausgebliebenen Widerstand der Intellektuellen seiner Genera-
tion gegen den Faschismus in Deutschland. In Anlehnung an Brecht schreibt
Lilienthal von den ‘neuen’ Tuis, die in den Medien zu Hause sind. In einer Vielzahl
von Beispielen beschreibt er das Phidnomen der Schere im Kopf und berichtet von
Journalisten, deren materiell privilegierte Stellung sie in einer objektiven Be-
richterstattung oder kritischen Analyse behindert. Es macht dabei wenig Unter-
schied, ob dieser Journalist westlich oder 6stlich der innerdeutschen Grenze
arbeitet. Es wird ebenfalls deutlich, da Vorliufer von Brechts Tuis in den
Schriften Balzacs und Kleists zu finden sind und ihre Tradition wohl noch
bedeutend weiter in die Geschichte zuriickgeht. Was ist zu tun? Hinsichtlich der
Arbeit in biirgerlichen Medien hat Brecht das Konzept der Umfunktionierung
vertreten: der Autor als Produzent beliefert den Apparat nicht ohne ihn zugleich
nach Mafigabe des Méglichen und im Sinne des Sozialismus zu verindern. Das
verstirkte gewerkschaftliche Bewufitsein von Journalisten, verbunden mit dem
Kampf um Mitbestimmung im Medienbetrieb sieht der Autor als aktuelle Ten-
denzen, die durchaus als Vorbereitung einer Umfunktionierung im Brechtschen
Sinne verstanden werden konnen.

Volker Lilienthal. “Actualité et usage de la critique Tui de B. Brecht”

Ce que Bertold Brecht analyse et critique dans Turandot ou le congrés des
blanchisseurs, son roman inachevé Tui et son livre Me-T7 est examiné dans une
perspective actuelle par Volker Lilienthal. Dans ses écrits sur les Tuis, Brecht
exprime sa déception devant le fait que les intellectuels de sa génération ne
résistérent pas au fascisme allemand. Il les accuse d’étre des valets des classes

190



Volker Lilienthal

dominantes. En se référant a Brecht, Lilienthal écrit a propos des Tuis
modernes que 'on trouve dans les médias. Il explique le phénoméne de
l’autocensure dans le journalisme tel qu’il se passe a I'interieur des tétes et
lillustre avec un exemple qui est proche de la corruption. Il parle de
journalistes dont la position privilégiée et la situation financiére aisée les
obligent a se censurer eux-mémes et empéchent toute analyse critique
objective. Que le journaliste travaille en Allemagne de I'Est ou de I'Ouest
ne fait aucune différence. Les précurseurs des Tuis de Brecht peuvent étre
trouvés dans les oeuvres de Balzac et de Kleist et leur tradition remonte
encore plus loin dans 'Histoire. Que peut-on faire? En ce qui concerne
l'action dans les médias bourgeois, Brecht préconisait le concept de
redirection: I'auteur dans la position du producteur contribue par ses
écrits a l'appareil idéologique, mais non sans I'infléchir dans le cadre du
possible et dans le sens du socialisme. L'intérét croissant des journalistes
pour les syndicats lié a la lutte pour la participation dans les médias sont
vus par l'auteur comme des tendances réelles vers la redirection dans le
sens du concept brechtien.

191






Journalisten als Kopflanger—
Abktualitit und Nutzen von
Bertolt Brechts Tui-Kritik

Volker Lilienthal

1. Schiirferer Wind im Gattungsgeschift

Die Uberredungskiinste von Journalisten werden gerade in Zeiten
der Kriegsvorbereitung immer unentbehrlicher. Sie sind es, die den
Krieg filhrbar machen sollen auch in den Kopfen derer, die als Kanonen-
futter herhalten miissen. Die immer grofleren Riistungslasten werden
den Volkern mit der behaupteten Aggressivitit des Gegners akzeptabel
gemacht. Aufriistung wird uns von Journalisten, die den Militirs “text-
lich dienstbar” (1) sind, als “Nachriistung” verkauft. Alltiglich wird in
diesen Zeiten der Krieg dadurch salon— und konsensfihig gemacht, daf
man ihn zur Notwendigkeit erklirt. Da mokierte sich z. B. die Welt iiber
den ehemaligen Bundesverteidigungsminister Apel, der bei einer Fregat-
teniibergabe in Bremen gehiuft beteuert hatte, dafl die Riistung ja nur
dem Frieden diene: “Wer sich unnétig entschuldigt, zeigt Schwiche”
Das aber ist noch harmlos, verglichen mit jenem Aufruf zum Angriffs-
krieg, der beim Springer-Kolumnisten Paul C. Martin nach einer er-
neuten Erhéhung des Rohélpreises durch die OPEC zu lesen war: “Die
Antwort kann nur lauten: Einmarsch!” (2). Da moéchte man mit den
folgenden Zeilen aus dem Gedicht “Ode an die Flugzeugtriger” von F. C.
Delius antworten: “Verflucht wer das schreibt und wer das wiederholt
ohne zu err6ten/ und wer sich verkauft an die Ministerien fiir Mord und
fiar Totschlag” (3).

193



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Auf die schirfer werdenden Verteilungskimpfe um den gesell-
schaftlichen Reichtum antworten die Medien mit der abstrakten Set-
zung einer Ethik der Entsagung. Eine ideologische Strategie ist das, die
schon Bertolt Brecht in seinem Stiick Turandot oder Der Kongref der
Weifwischer entlarvt hat. Im alten China ist die Baumwolle knapp
geworden. Der Kaiser beruft einen Kongrefl der Philosophen ein, die
dariiber beraten sollen, wie dem unruhigen Volk die Misere am besten zu
erkliren ist. Die Auftragsdenker l6sen das materielle Elend auf in der
Forderung nach einem neuen Bewufitsein: “Nicht: Wo ist die Baum-
wolle? lautet die Frage, sondern: Wo sind die Tugenden? Wo ist die
heitere Entsagung hingekommen, die sagenhafte Geduld, mit der das
chinesische Volk seine ungezihlten Leiden zu ertragen wufite?” (4). Die
Ideologen wissen auch mit Widerstand fertigzuwerden. Krifte, die sich
der Forderung, “den Giirtel enger zu schnallen”, widersetzen, die Ge-
werkschaften z. B., werden mit der Raffinesse der unscheinbaren Rand-
bemerkung als verantwortungslos diffamiert. So war z. B. am 19. Juli
1982 im ZDF—“heute” iiber die streikenden Beschiftigten des eng-
lischen Gesundheitswesens zu horen: “Statt Kranke zu pflegen, demon-
strieren sie auf der Strafie”. Wer solcherart den Herrschenden in ihrer
Machtausiibung mit Worten beispringt, war fiir Brecht ein “Tui”. Mit
diesem Kunstwort, einer verfremdenden Umkehrung des Begriffes
“Intellektueller” in “tellektuell-in”, meinte er all die “Weiflwischer”,
“Schonfirber”, “Ausredner”, “Kopflanger”, “Beminteler” und “Argu-
mentenlieferanten”, deren Geschift es ist, Herrschaft zu rechtfertigen
und die Unterdriickten an ihrer Befreiung zu hindern. Von der Brecht-
schen Tui-Kritik, wie sie zentral in dem Stiick Turandot, dem Me-ti.
Buch der Wendungen und dem fragmentarischen “Tui-Roman” dar-
gelegt ist, lafit sich iiber Journalisten sehr viel lernen. Was bringt sie
dazu, im Interesse der Herrschenden zu denken? Brecht gibt Antworten.
Seine Beschiftigung mit dem Marxismus in den zwanziger und dreiffiger
Jahren wurde zum theoretischen Ausgangspunkt seiner Intellektuellen-
kritik. Von Marx lernte er, daB der Uberbau einer Gesellschaftsfor-
mation der Reflex der 6konomischen Basis ist, dafi die in ei}er
Gesellschaft vorfindlichen Bewufitseinsformen (affirmative oder wider-
sprechende) Reaktionen auf die herrschenden Produktionsverhiltnisse
sind: “Die Gedanken der herrschenden Klasse sind in jeder Epoche die
herrschenden Gedanken, d. h. die Klasse, welche die herrschende
materielle Macht der Gesellschaft ist, ist zugleich ihre herrschende
geistige Macht. Die Klasse, die die Mittel zur materiellen Produktion zu
ihrer Verfiigung hat, disponiert damit zugleich tber die Mittel zur
geistigen Produktion, so daf ihr damit zugleich im Durchschnitt die
Gedanken derer, denen die Mittel zur geistigen Produktion abgehen,

194




Volker Lilienthal

unterworfen sind”(5).

Die Rolle der Intelligenz in der Weimarer Republik, welche fiir
Brecht “das goldene Zeitalter der Tuis” war, wurde fiir den Autor
ebenfalls zu einer textkonstituierenden Erfahrung. Die biirgerliche
Republik nimlich, der Form nach Demokratie, dem gesellschaftlichen
Inhalt nach aber Klassenherrschaft, bedurfte zur scheinhaften Uber-
windung dieses Widerspruchs der Tuis und ihrer Ideologien. Etwa 1930
macht Brecht die ersten Aufzeichnungen zu Turandot. Nach einer
Unterbrechung wird die Arbeit daran im Exil fortgesetzt, das Stiick
erhilt zu Beginn der fiinfziger Jahre eine vorldufige Endfassung. Zu
einem “Tui-Roman” sammelt Brecht Aufzeichnungen von 1931 bis in
die Mitte der vierziger Jahre; das Werk bleibt Fragment (6). Der Me-¢:
schlieBlich nimmt seinen Anfang 1934; der Titel Buch der Wendungen
taucht zum erstenmal im Mai 1939 auf. Den Hohepunkt tuistischen
Versagens sah Brecht in der Reaktion der Intellektuellen auf die
faschistische Machtiibernahme 1933. Anstatt hinzuweisen darauf, daf§
der Faschismus eine Herrschaftsform der reaktionirsten Teile der Bour-
geoisie war, erwarteten sie tatenlos das schnelle Ende des Terrors, weil er
geistlos sei: “Samt all ihrem ideologischen Intellektualismus und ihrer
generellen Bereitschaft, das Schlimmste zu erwarten, waren die meisten
Linksintellektuellen beim Aufstieg des Nationalsozialismus wie vor den
Kopf geschlagen und ratlos, dafiir eine befriedigende Erklirung zu
liefern. In den frithen Jahren der Hitler-Bewegung waren sie iberzeugt
gewesen, daB der Nationalsozialismus, ein so ungeistiges Phanomen,
kaum eines ernsthaften Studiums wert sei” (7). Daf} dieser Idealismus
katastrophale Folgen hatte, findet sich bei Brecht in wenigen Sitzen
skizziert: “Die Tuis machen sich lustig iiber den unwissenden Hu-ih (d.
i. Hitler, V. L.). Sein Werdegang. Seine 53 000 Sprachschnitzer in
seinem Buch ‘Wie ich es schafte’. Inzwischen siegt er drauflen” (8). Der
Faschismus wird fiir die Tuis zum Trauma, weil selbst ihre relative
Freiheit ihnen nun nicht mehr zugestanden wird. Entweder sie werden
verfolgt, miissen fliehen oder sie suchen sich zu arrangieren, was viele
spater als “innere Emigration” ausgeben werden. Jedenfalls wird der Tui
im Faschismus tendenziell tberfliissig, weil 1.) physische Gewalt oder
deren Androhung teilweise an die Stelle von Ideologie als Produktion
von Unterwerfung in der Form der Freiwilligkeit tritt, 2.) weil der
weiterhin notwendige Anteil von Ideologie an der Herrschaftssicherung
ob der Gesichertheit der Macht durch die Ausschaltung aller opposi-
tionellen Krifte nicht mehr raffiniert sein muf; es geniigen simpelste
Propagandaformeln. In Turandot sagt die Hitler-Figur Gogher Gogh:
“Sie miissen (. ..) die Frage nach der Baumwolle nicht beantworten,
sondern verbieten lassen” (9). Wo die faschistische Herschaft ihren

195



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

Terror nicht mehr durch den schénen Schein der Ideologie zu kaschieren
versucht, sondern einfach verbietet und droht, besteht kein gesellschaft-
licher Bedarf mehr an der Arbeitskraft der Tuis.

Enttduschend war fiir Brecht, dafl die exilierten Intellektuellen
keine Einheitsfront gegen den Faschismus zustande brachten. Das eifer-
stichtige Gerangel der einzelnen Tui-Fraktionen war vorherrschend.
Obwohl doch der Faschismus ihnen ihre “Freiheit” beim Verkauf von
Meinungen genommen hatte, lernten die Tuis nicht aus dieser Erfah-
rung: “Die Tuis unter der Herrschaft des Hu-ih. Teils in der Ver-
bannung, teils im Reich der Mitte (d. i. das damalige Deutsche Reich, V.
L.). Die Verwirrung der Begriffe ist nunmehr durch den Hu-ih beseitigt.
Die Tuis im Inland bauen auf. Die Tuis im Ausland halten immer noch
krampfhaft an den alten Bergriffen fest, schworen auf die Quelle der
Ubel und verfluchen die Ubel” (10). Um im US-amerikanischen Exil
seinen Lebensunterhalt zu verdienen, hat sich Brecht, ohne Erfolg, auch
als Drehbuchschreiber versucht. In Hollywood hat er die Abhingigkeit
vom Markt am eigenen Leibe erfahren. Das Gedicht “Hollywood” lautet:
“Jeden Morgen, mein Brot zu verdienen/Gehe ich auf den Markt, wo
Liigen gekauft werden./ Hoffnungsvoll/ Reihe ich mich ein zwischen
die Verkiufer” (11). Da also selbst ein Brecht zeitweise Tui sein konnte
und werden mufite, mufiten zwangsliufig auch die gesellschaftlichen
Voraussetzungen andere sein: “Dieses Land zerschligt mir meinen
Tuiroman. Hier kann man den Verkauf der Meinungen nicht enthiillen.
Er geht nackt herum. Die grofle Komik, die sie zu fiihren meinen und
gefiihrt werden, die Donquichotterie des Bewufitseins, das vermeint, das
gesellschaftliche Sein zu bestimmen—das galt wohl nur fiir Europa”
(12).

2. Das Denken als Handelsware

In der Figur des Tui personalisiert Brecht die gesellschaftliche
Indienstnahme des Intellekts fiir Zwecke der Klassenherrschaft. Diese
asthetische Konkretisierung der Ideologie-Produktion geht aus von zwei
Kategorien: a) der 6konomischen und b) der funktionalen, welche die
spezifische Anwendung von Denkkraft und Formulierungskunst be-
schreibt. Fiir Brecht ist der Tui der Intellektuelle “dieser Zeit der Mirkte
und Waren”. Damit ist im Kern schon die Antwort gegeben auf folgende
Frage: Warum unterwerfen sich Journalisten der Herrschaft? Wie voll-
zieht sich ihre Berufssozialisation zum Ideologen: “Die Kopfarbeiter”,
lesen wir in Me-#i, “sehen darauf, daf} ihr Kopf sie ernihrt. Thr Kopf
ernihrt sie in unserer Zeit besser, wenn er fiir viele Schidliches aus-
heckt”. Und weiter: “Gerade um die allerdiimmsten oder unhaltbarsten

196



Volker Lilienthal

Behauptungen oder Einrichtungen zu stiitzen, mietet man kluge Kopfe.
Die kliigsten Kopfe bemiihen sich nicht um die Erkenntnis der Wahr-
heit, sondern um die Erkenntnis, wie Vorteile zu erlangen sind durch die
Unwahrheit” (13). Wo das Denken als Handelsware dem Gesetz von
Angebot und Nachfrage unterworfen ist und sowohl 6ffentlich-recht-
licher Rundfunk wie privatwirtschaftliche Presse das ideologische
Interesse des Gesamtkapitals als Gattungsgeschift zu vertreten ge-
zwungen sind, wirkt sich fiir den einzelnen Journalisten schon der
Zwang, seinen Lebensunterhalt zu verdienen, sozialisierend in dem
Sinne aus, daf er die Erwartungen der Michtigen, praktisch: des
Mediums, fiir das er arbeitet, schon bei der Produktion mitdenkt. Schere
im Kopf: das ist nur ein Problem fiir die Empfindlichen. Jene aber, die
ungeriihrt vom Elend an die Verniinftigkeit des Bestehenden glauben,
denken automatisch nach Mafi. Und dieses Maf} ist das Mafl der Herr-
schenden.

3. Blanko-Schecks: die Medien als Gedanken-Strich

Brechts Intellektuellenkritik ist materialistisch darin, daf} sie das
affirmative Auftragsdenken nicht als individuellen Defekt moralisch
disqualifiziert, sondern aus dem materiellen Lebenszusammenhang
erklirt. Der Tui ist, da er sein Denken auf dem Markt der Meinungen
verkaufen mufl, gezwungen, den Brotwert seiner Formulierungen zu
kalkulieren: so lernt er, den Klassenstandpunkt der Besitzenden zu
vertreten. In der Szene “Tui-Schule” in Turandot hat Brecht das ver-
anschaulicht. Der junge Tui Shi Meh mu8 erkliren, warum Kai Ho, der
zum Aufstand aufgerufen hat, im Unrecht ist. Der Lehrer Nu Shan
bedient dabei eine Strickvorrichtung, an der ein Brotkorb hingt. Der
Korb wird heruntergelassen, wenn des Tuis Erklirung der Herrschaft
gefillt (die Belohnung riickt niher), aber er hebt sich und der Lohn riickt
also in weite Ferne, wenn die Ideologie ungeniigend ist. Es ist eben dieses
Prinzip von Lohn und Strafe, das auch den Journalisten gefiigig macht.
Er niamlich wird sich merken, wann er fiir einen Artikel herrschaftliches
Lob bekam und wann Tadel. Zu den modernen Brotkorben gehéren
heute zuallererst die vielen Privilegien, die Journalisten genieflen. Selbst
innerredaktionelle Konflikte werden durch sie ertriglich und verhin-
dern oppositionelles Handeln. Um ein Beispiel aus der neueren fik-
tionalen Literatur anzufithren: in ihrem Roman Flugasche beschreibt
die Ostberliner Autorin Monika Maron, eigene Erfahrungen ver-
arbeitend, den Fall der Reporterin Josefa Nadler. Angestellt bei der
Ostberliner I/lustrierten Woche, gerit Josefa Nadler in Auseinander-
setzung um ihre Reportage tiber die Industriestadt B. (gemeint ist Bitter-

197



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

feld), die sie so beschreibt, wie sie von ihren Bewohnern erfahren wird: als
“schmutzigste Stadt Europas”. Das aber will die Redaktionsleitung nicht
drucken lassen, denn das sei Wasser auf die Miihlen des Klassenfeindes.
Zwar opponiert Josefa—aussichtslos— gegen diese Entscheidung, vor der
Kiindigung als moglicher Konsequenz aber schreckt sie lange Zeit
zuriick. IThre Kollegin Luise weifl warum: “ ‘Aber du willst nicht um vier
Uhr frith aufstehen, du willst nicht acht Stunden an eine Maschine
gekettet sein, du willst nicht auf deine tausend Mark verzichten. Du willst
deine Privilegien behalten, und sei es nur das eine: eine Arbeit zu haben,
die Spaft macht. Hér mal, der Marx hat schon gewufit, warum er auf das
Proletariat gesetzt hat und um Himmels willen nicht auf die Intellek-
tuellen. Du hast eben mehr zu verlieren als deine Ketten. Da ertrigt man
das bifichen Unfreiheit schon, zumindest leichter als den Verlust der
Privilegien’ ” (14). Dafl Verleger fiir gute Lohne von ihren Redakteuren
stetes Entgegenkommen erwarten konnen, weifl auch der Volksmund:
Wes’ Brot ich eff, des’ Lied ich sing’. Am Beispiel der von der Gruner +
Jahr-Verlagspolitik erzwungenen szern— Tendenzwende sieht das so aus:
“Einkommen geht vor Engagement. Gute Gehilter, Gewinnbeteili-
gungsmodelle, giinstige Kredite fiir Haus und Segelboot, Dienstwagen
und dhnliche Vergiinstigungen sorgen fiir die Flexibilitit der Schreib-
krafte” (15). )

Ebentfalls subtil sind die Korruptionsmechanismen, denen Journa-
listen vor Ort, besonders in der Wirtschaftsberichterstattung ausgesetzt
sind. Mit allerhand Zuwendungen versuchen die Public-relation-Abtei-
lungen der Konzerne und Interessengruppen, den Berichterstatter zu
ihrem verldngerten Arm, zum scheinobjektiven Werbefritzen zu mach-
en. Da finden Redakteure, geladen zu einer Bilanz-Pressekonferenz von
Karstadt, auf ihren Plitzen nagelneue Taschenrechner vor. Berichtet
wird auch von Tischtennisplatten, die Kaufhof solchen Journalisten
zukommen liefl, die wohlwollend iiber das Haus berichtet hatten (16).
Nicht ohne ist auch die Gewihrung von Rabatten bis zu 50 Prozent, aber
der Warencharakter des Lohnschreiber-Denkens ist dort am offenbarsten,
wo industriefreundliche Berichterstattung direkt mit Geld abgegolten
wird. Zitiert sei hier aus der Studie “Journalisten - Freunde des Hauses”
des Sozialwissenschaftlers Bernd Grof: “Der direkteste Weg von Korrup-
tion ist der, Geld anzubieten. So fanden Journalisten anlifllich eines
Auto-Presse-Treffens 20 Fiinfzig-Mark-Scheine in ihren Hotelzimmern
vor. AnliBlich einer Frankfurter Automobilausstellung lud ein geschifts-
tiichtiger Top-Manager acht Journalisten zu sich ein und mischte jedem
von ihnen einen Barscheck unter das Pressematerial. Der Scheck war auf
den Namen des jeweiligen Journalisten ausgestellt und—blanko; jeder
sollte den Wert seiner Gegenleistung selbst einsetzen” (17).

198



Volker Lilienthal

Zwangsliufig mufl soviel okonomische Unfreiheit die Tuis zu
“rasenden Verteidigern der puren Fiktion der Freiheit” (Brecht) machen.
Die Gedankenfreiheit wird ihnen zu Freiheit beim Verkauf der Gedanken
als Ware: “Die Waren, welche die Kopfarbeiter zu verkaufen hatten,
waren Meinungen und Kenntnisse. Die Freiheit, welche sie anstreben, ist
die Freiheit des Wettbewerbs beim Verkaufen von Meinungen und Kennt-
nissen” (18). So miissen sie, wollen sie nicht die Grundlage ihrer eigenen
Existenz aufkiindigen, auch die Gewerbefreiheit der Kapitalisten ver-
teidigen. Die Standpunktlosigkeit hat Brecht als Bedingung effektiven
Tui-Denkens erkannt. Darin folgt ihm heute z. B. ein Autor wie F. J.
Wagner, der den Reporter Jorg Enders in dem Roman Big Story die
“Meinungslosigkeit”, den “fehlenden Standpunkt” (19) als widernatiir-
liche Personlichkeitsverleugnung erfahren lafit: “In Nicaragua hatte ein
Freiheitskimpfer zu ihm gesagt: ‘Reporter sind Sie? Schade! Warum
schade? ‘Weil Sie wieder weggehen. Unsere Sache ist nicht Ihre Sache.
Sie beobachten uns nur . . ! Dies war der Punkt. Auf welcher Seite steht
man als Reporter?” (20). Wer gesinnungslos ist. kann viele Standpunkte,
je nach Tagesbedarf einnehmen: daher auch die biirgerliche Forderung
nach dem meinungsabstinenten Reporter. Gut lebt. wer sich von vielen
Herren was einfliistern 1ifit und deren Parolen weitergibt: heute die
Sicherheit der Atomindustrie loben, morgen Verstindnis fiir die arbeit-
erfeindliche Politik der Regierung zeigen, iibermorgen eintreten fiir
“Sicherheit durch Verteidigung”. Nicht mehr viel gemein hat der Tui-
Journalist auch mit dem journalistischen Ideal: “Diese Herrschaften
nidmlich fragen nicht mehr ‘wer, was, wann, wo, wie, warum und wozu?’
und machen sich dann einen Reim darauf, sondern sie fangen mit dem
Reim an und legen sich die Fakten entsprechend zurecht, und—wie es der
Zufall will—reden sie damit immer einem einflufireichen Zeitgenossen
nach dem Munde. Das aber ist tédlich fiir den Journalismus, wie wir ihn
verstehen, . .. "(21).

Dieses Ideal jedoch war schon immer mehr Fiktion als Realitit,
positiv: gewendet: mehr eine Berufsutopie. Der moderne Tui, wie ihn
Brecht formuliert, findet sich schon bei Honoré de Balzac in seinen
Verlorenen lllusionen (in drei Teilen 1837, 1839 und 1844 erschienen)
mit solcher Klarsichtigkeit kritisiert, daB wir sagen miissen: Brecht hat
seinen Balzac sehr genau gelesen. Die Figur des Dichter-Journalisten
Lucien ist der Tui par exellence. Begabt zwar, hat er doch nicht soviel
Riickgrat, Schmeicheleien und Angeboten zu widerstehen, die ihm Reich-
tum und Prestige versprechen. Schon frith wird ihm geraten, “zugleich
ein religiéser und ein royalistischer Dichter (zu) sein. Das wird nicht nur
vorteilhaft sein, sondern auch Ihre Karriere eréffnen. Opposition und
Liberalismus vergeben keine Stellungen und Belohnungen. .. ” (22). Im

199



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

hektischen Betrieb des Pariser Zeitungsgewerbes wird Lucien lernen, daff
die Medien “Bordelle des Geistes” (23) sind. Daf} es hier nicht um die
Wahrheit, sondern um’s Geschift geht, kapiert er schnell. Eine Aus-
nahme ist der Fall, wo er Skrupel hat, das erste Buch eines Freundes
ungerechtfertigterweise zu verreifien (wie von ihm gefordert wird): “Sie
bringen sich um ihren Broterwerb” (24), sagt man ihm, eine Drohung,
die ihre Wirkung nicht verfehlen wird. Méglich und notwendig wird
diese Unterwiirfigkeit der Denkenden nur in einer Gesellschaft, die auch
ihre Zeitungen immer mehr kommerziellen Gesichtspunkten unterord-
net. Schon die frithe biirgerliche Gesellschaft, deren kritischer Chronist
Balzac ist, hat die Zeitung nicht mehr, “um Meinungen aufzukliren,
sondern um ihnen zu schmeicheln” (25), der Zerfall der biirgerlichen
Offentlichkeit kiindigt sich an, das Ideal des kritischen Risonnements
wird obsolet. Wo also die Zeitung, “wie alle Geschifte (. ..) ohne Treu
und Glauben” (26), “ein Laden (ist), wo man dem Publikum Worte in der
Farbe verkauft, die es will” (27), miissen auch die Journalisten “Hindler
in Worten” (28) sein, die ihre “Schopferkraft fiir den Profit der Ak-
tionire” (29) verausgaben. In diesem Prozef, der den Journalisten zum
Kopflanger degradiert, bedarf das Denken nach Mafl nur noch selten der
ausdriicklichen Anweisung von oben. Diejenigen, die erfahren haben,
dafl auf dem Markt der Meinungen Nachfrage nur nach dem Seichten und
Konformen besteht und deren Verinnerlichung des gesellschaftlichen
Wertgefiiges perfekt ist, sind wahrhaft selbstindige Arbeiter: man muff
ihnen nicht mehr sagen, was sie schreiben sollen, wie das noch fiir den
armen Lohnschreiber Luis da Silva in dem 1936 erschienen Roman
Angst des Brasilianers Graciliano Ramos zutraf: “Wenn sie (die Spitzen
der Gesellschaft, V. L.) etwas von mir wollen, werden sie es mich von
weitem wissen lassen: einen Zettel schreiben oder die Zeitung anru-
fen . . . Ich werde die Miete fiir einen Monat zahlen, wenn ich kann, oder
ich werde noch einen Artikel schreiben, wie ich ihn schon hundertmal
geschrieben habe und immer wieder schreibe, indem ich einfach die
Worte auswechsle. Die Leute beherrschen mich, ohne ihre Schnauzen zu
zeigen: sie benutzen das Telefon oder ein Stiickchen Papier” (30).

4. Falsche Moral: “Sie handeln—ich liefere die Argumente” (31)

In der Legitimation des Bestehenden und der Verschleierung der
Wahrheit nehmen alle tuistischen Strategien ihren Anfang. Sinn der
Ideologie ist die Produktion von Unterwerfung in der Form der Freiwillig-
keit, wie das fiir unser Jahrhundert der Philosoph Althusser formuliert
hat. Der Gedanke indes findet sich schon bei Heinrich von Kleist. In
dessen ironischem Entwurf eines Lebrbuchs der franzosischen Jour-

200



Volker Lilienthal

nalistik aus dem Jahre 1809 heifit es unter § 2: “Die franzosische
Journalistik ist die Kunst, das Volk glauben zu machen, was die Regie-
rung fiir gut findet” und der § 4 lautet: “Ihr Zweck ist, die Regierung,
tiber allen Wechsel der Begebenheiten hinaus, sicherzustellen, und die
Genmiiter, allen Lockungen des Augenblicks zum Trotz, in schweigender
Unterwiirfigkeit unter das Joch derselben niederzuhalten” (32).

Der Tui bemiiht sich, ein partikulares Interesse als allgemeines,
konsensuales auszugeben. So wird der Riistungsprofit zum “nationalen
Anliegen”. Der Tui beschénigt bestehendes Unrecht und liefert der
Macht eine falsche Moral. Was er im Auftrag und Interesse der herr-
schenden Klasse produziert, ist falsches Bewufitsein. Ein Arbeitsloser z.
B. soll nicht in der Profitorientierung die Ursache fiir seine “Freisetzung”
(der Zynismus der Tui-Worte!) suchen, sondern in individuellem Ver-
sagen. Der gesellschaftliche Widerspruch soll sich in Wohlgefallen auf-
16sen, statt Geschichtserkenntnis wird Moral gepredigt. Handfeste oko-
nomische Interessen werden dabei besser nicht genannt. Im “Tui-Roman”
sagt Brecht von einer Gruppe von Tuis, darunter auch “ein Zeitungs-
schreiber”, daff sie “niemals von anderen Ursachen des Krieges als
geistigen (sprachen). Selbst dem Gegner warfen sie nicht vor, er habe nur
Petroleum oder Erzlager oder Mirkte stehlen wollen, kurz seine Ge-
schifte mit Waffengewalt betrieben, sondern sie redeten nur von seinem
Eroberungswillen, seiner Barbarei, seiner Lust am Zerstoren. .. ” (33).

Die Tuis sind Idealisten par exellence. Ihre Lehre lautet: Das Be-
wufitsein bestimmt das Sein, “es ist der Geist, der die Geschicke der
Volker entscheidet, nicht die Macht” (34). Die Herrschaft einer Klasse
wird grundsitzlich als die Herrschaft bestimmter Ideen und Prinzipien
dargestellt. Damit sind sowohl die wirklichen Machthaber in Politik und
Wirtschaft von unangenehmer Aufmerksamkeit entlastet, als auch die
Tuis in den Glauben versetzt, sie seien es, die mit ihren Einfillen die
Geschichte bestimmten, wo sie doch tatsichlich nur die “journalistischen
Sauhirten” der Herrschenden sind, wie das schon 1883 ein Arbeiter-
reporter angesichts des Bismarck-Lobes in der biirgerlichen Presse er-

kannte (35).

5. Der Autor als Produzent

Und wenn sich der Journalist als Kritiker versucht? Brecht war in
dieser Frage skeptisch und glaubte auch hier an das Primat der Okonomie.
Wenn die Tuis, schreibt er, “z. B. in Zeitungen schrieben, die nicht ihr
Eigentum waren, schrieben sie gelegentlich auch gegen das Eigentum. Sie
durften es, solange die Zeitungen dadurch Geld verdienten, also Eigen-
tum vermehrt wurde” (36). Méglichkeiten zur Verinderung sah Brecht

201



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

allerdings dort, wo sich der Intellektuelle selbst als Produzent begreift.
Als Lohnabhingiger erfihrt er so seine Solidaritit mit dem Proletariat.
Hinsichtlich der Arbeit in biirgerlichen Medien hat Brecht das Konzept
der Umfunktionierung vertreten: der Autor als Produzent beliefert den
Apparat nicht, ohne ihn zugleich nach Mafigabe des Méglichen und im
Sinne des Sozialismus zu verindern. Bleibt dies aus, darauf hat Walter
Benjamin hingewiesen (37), kénnen revolutionire Inhalte beliebig durch
repressive Toleranz (Herbert Marcuse) assimiliert werden. Das verstirkte
gewerkschaftliche Bewufitsein von Journalisten, verbunden mit dem
Kampf um Mitbestimmung im Medienbetrieb: das sind aktuelle Ten-
denzen, die durchaus als Vorbereitung einer Umfunktionierung im
Brechtschen Sinne verstanden werden kénnen. Neues Ideal ist der Anti-
Tui, nach Brecht ein Weiser und Lehrer. Er iibt das “eingreifende
Denken”, “das auf Schwierigkeiten folgt und dem Handeln vorausgeht”
(38). “Warum braucht das Proletariat die Intellektuellen?” hat Brecht
einmal gefragt und geantwortet: “1.) Um biirgerliche Ideologie zu durch-
lochern.. . . 2.) Zum Studium der Krifte, die ‘die Welt bewegen’. Haupt-
sdchlich in den nichtrevolutioniren Situationen kann eine revolutionire
Intelligenz die Revolution in Permanenz halten. 3.) Um die reine Theorie
weiterzuentwickeln” (39) und immer neue Handlungsanweisungen fiir
den Befreiungskampf zu geben. Das Denken der Intellektuellen kann vom
Warenzwang befreit werden. “Es gibt einen neuen Freiheitsdrang”, heifit
es im Me-ti, “und eine neue Freiheitsvorstellung, welche nicht eine
Freiheit des Wettbewerbs beim Verkauf von Waren im Auge hat, sondern
eine Freiheit vom Wettbewerb beim Verkauf von Waren” (40). Das ist eine
Freiheit, die im Sozialismus einzul6sen ist. Erst wenn sie verwirklicht ist,
kann sich das Denken als gesellschaftlich niitzliche Produktivkraft voll
entfalten.

Wenn wir nicht mehr von der Zeitung verichtlich als der “Annon-
cenplantage” (41) sprechen miissen, wird vielleicht auch der Wunsch des
Herrn Keuner, “ich will andere Zeitungen” (42), erfiillt sein. Und wo die
Medienarbeiter ihre Erfahrungen sozialisieren, wo sie “den Hoérer als
Lieferanten organisieren” (43), steht endlich auch die Aufhebung der
Trennung von Kopf- und Handarbeit auf der Tagesordnung. Die redu-
zierten Spezialisten werden verschwinden oder, wie Bauer Sen in Turan-
dot sagt: “Wir werden alle grofie Felder haben und also alle grofie Studien
betreiben kénnen” (44).

Anmerkungen
1. Ein Ausdruck, den Giinter Kunert in seinem neuen Aufsatzband zur Literatur
Diesseits des Erinnerns (Miinchen/Wien 1982, S. 60) auf Goethe anwendet.
2. Beispiele zitiert bei: Eckart Spoo, Der Faschismus nihrt sich an unserer Angstlich-

keit, in: die feder 7/1982, S. 23. Zur medialen Kriegsvorbereitung siehe auch: G.

202



Volker Lilienthal

Rager und H. J. Janowski iiber Nato-Doppelbeschluff und Friedensbewegung in drei
Zeitungen (medium 6/1982, S. 27 ff.), Bernt Richter: Wie wir Waffen sprechen
lassen (medium 7/1982, S. 21), Henrich von Nussbaum: What a lovely war!
(medium 8/1982, S. 4 ff.), Alf Mayer: Hirtetests fiir Ginsehaut (medium 8/1982,
S. 8 ff.), Crispin Aubrey: Die Kriegstreiber von der Fleet Street (die feder 11/1982,
S. 16 ff.), auBerdem den Appell der Bundesvorstinde von dju und dem Verband
Deutscher Schriftsteller (VS) an alle Journalisten und Publizisten, zur Ristungs-
propaganda nicht beizutragen (vgl. die feder 1/1982, S. 2). Wie aus der neuesten und
ersten systematischen Rechtsstudie zur Nato-“Nachriistung”, welche der Bremer
Rechtsprofessor Wolfgang Diubler im September unter dem Titel “Stationierung
und Grundgesetz” veroffentlichte, hervorgeht, verstofit der Briisseler Doppel-
beschlufl in entscheidenden Punkten a) gegen das international anerkannte Volker-
recht (z. B. gegen das Drohungsverbot der UN-Charta), b) gegen das Grundgesetz
der Bundesrepublik Deutschland (z. B. gegen Art. 26 GG). Journalisten also, die
weiterhin die militirische Todeslogik publizistisch reproduzieren, tragen bei zur
Vertuschung von Rechtsbriichen, gegen die Ddubler sogar das Rechtsmittel der
Verfassungsbeschwerde fiir moglich hilt.

3. in: F. C. Delius, Die unsichtbaren Blitze, Berlin 1981. Hier zitiert nach: links-
kurve 3/1981, S. 16.

4. Turandot, Ausgabe Frankfurt/M. 1969, S. 60.

5. Karl Marx/Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, in: Marx/Engels, Werke,
Band 3, Berlin (DDR) 1978, S. 46.

6. Der “Tui-Roman” war urspriinglich als Satire auf die Mitglieder des Instituts fir
Sozialforschung gedacht. Brecht stand Denkern wie Horkheimer, Adorno und
Pollock, die er spottisch “Frankfurtisten” (nach dem Grindungsort des Instituts)
nannte, sehr skeptisch gegeniiber; fiir ihn waren ihre Theorien “nicht-eingreifend”
(vgl. hierzu niher Klaus Volker: Bertolt Brecht. Eine Biographie, Miinchen/Wien
1976, S. 405 ff.). Obwohl wir die Kritische Theorie —ebenso wie hier Brecht—als
wichtigen Beitrag zur Tradition der Medien-Kritik wiirdigten (vgl. meinen Aufsatz
“Kulturindustrie oder; das Ende der Aufklirung”, in: JPK 2/1982, S. 67 ff.), wollen
wir doch auch hinweisen auf fragwiirdige Elemente der Institutspolitik. Jiingst hat
Ulrike Migdal in ihrer Funksendung “Die Horkheimer/Adorno-Legende” (Produk-
tion des Deutschlandfunks, gesendet auch im III. NDR-Horfunkprogramm am 7.
Juli 1982) der zweiten Institutsgeneration um Horkheimer, Adorno und Marcuse
vorgeworfen, einen “Gedichtnisschwund gesteuert” zu haben. Wihrend namlich in
der Anfangsphase des 1923 gegriindeten Instituts dort auch viele Kommunisten
arbeiteten, wurde deren Einflu spitestens in der Exil-Zeit des Instituts durch
Horkheimer und Adorno zuriickgedringt. Ausschlaggebend war dafiir zum Teil die
Enttiuschung iiber die Entwicklung der Sowjetunion; Unverstindnis brachte man
vor allem dem Hitler-Stalin-Pakt vom 23. August 1939 entgegen. Die Instituts-
griinder Hermann und Felix Weil hatten es zur Aufgabe des Instituts bestimmt, dem
“wissenschaftlichen Marxismus eine akademische Heimstitte” zu geben. Demgegen-
iiber soll die Angstlichkeit von Horkheimer und Adorno besonders im US-ameri-
kanischen Exil soweit gegangen sein, dafi in den Aufsitzen der Zeitschrift fiir
Sozialforschung eindeutig marxistische Begrife vermieden oder umschrieben
werden mufiten. Man hatte Angst, das Gastrecht zu verlieren, wenn man zeigte, wes’
Geistes Kind man war. “Ein vélliger Identititsverlust” jedenfalls war nach Migdal die
Folge solcher Riicksichtnahmen. Von der antikommunistischen Personalpolitik in
der Horkheimer/Adorno-Ara ist vor allem die Einfrierung der Beziehungen zu Karl
Korsch, von dem tibrigens Brecht in seiner Marx-Rezeption sehr viel gelernt hat, und
zu Ernst Bloch zu nennen (vgl. Silvia Markuns Bloch-Monographie, Reinbeck 1977,
S. 43). Von halbherzigem Gonnertum, welches oft Tribute forderte, war auch die
Beziehung des Instituts zu Walter Benjamin bestimmt (vgl. Werner Fulds Bio-
graphie Zwischen den Stiihlen, Miinchen/Wien 1979, S. 244 ff., 252, 265 {., 275
f.). Fuld, der insbesondere ein vehementer Kritiker der Editionspraxis der Schriften
Benjamins durch Adorno ist (Unterschlagung kritischer Briefstellen), konstatiert

203



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

bei Adorno eine “Differenz zwischen der intellektuellen Kiihnheit (. . .) und seiner
privaten Feigheit” (227). Zur Institutsgeschichte siehe auch: Martin Jay, Dialek-
tische Phantasie. Die Geschichte der Frankfurter Schule und des Instituts fiir
Sozialforschung, Frankfurt/M. 1976.

7. Walter Laqueur, Weimar — Die Kultur der Republik, Frankfurt/M./ Berlin/Wien
1977, S. 90.

8. Tui-Roman, Ausgabe Frankfurt/M. 1973, S. 81.

9. ebd., S. 71.

10. ebd., S. 12.

11. Die Gedichte in einem Band, Frankfurt/M. 1981, S. 848. Zu “Brechts Miflerfolg
als Hollywood-Filmschreiber” vgl. den gleichnamigen Aufsatz von James K. Lyon in:
FKnilli/K. Hickethier/W. D. Liitzen, Literatur in den Massenmedien —Demontage
von Dichtung? Miinchen/Wien 1976, S. 45 ff.

12. Brecht 1942, zitiert bei: Volker, a.a2.0., S. 405.

13. Ausgabe Frankfurt 1979, S. 22 und 34.

14. Frankfurt/M. 1981, S. 82 f.

15. Felix Perelzstein, Meinungs-Einfalt, in: konkret 5/1982, S. 86.

16. Hans-Bredow-Institut (Hrsg.), Journalisten heute (Dokumentation der Ham-
burger Medientage 1981), Hamburg 1981, S. 178 (Redebeitrag von Riidiger Nie-
mann, Hauptgeschiftsfithrer des BDZV).

17. zitiert nach: die feder 4/1982, S.23.

18. Brecht, Me-ti, S. 84.

19. Miinchen 1982, S. 201.

20. ebd., S. 90.

21. Jost Nolte, Eva Kron oder Erkundigungen nach einem Modell, Roman (zitiert
nach der TB-Ausgabe Frankfurt/M. 1979), S. 146 f.

22. Balzac, Verlorene Illusionen, dtv-Diinndruckausgabe, Miinchen (2. Auflage)
1978, S.157.

23. ebd., S. 252.

24. ebd., S. 492.

25. ebd., S. 342.

26. ebd.

27. ebd.

28. ebd., S. 406

29. ebd., S. 345

30. Ausgabe Frankfurt/M. 1978, S.146 f.

31. Turandot, S. 13. )

32. Heinrich von Kleist, Simtliche Werke und Briefe, Band III, Miinchen/Wien
1982, S. 361. )

33. ebd., S. 46.

34. Turandot, S. 40

35. Wilhelm Metzger, Griindung eines Fachvereins unter dem Sozialistengesetz, Me-
tallarbeiter-Zeitung XXVI/37 (1883), abgedruckt in: Friedrich G. Kiirbisch
(Hrsg.), Der Arbeitsmann, er stirbt, verdirbt, wann steht er auf? Sozialreportagen
1880-1918, Berlin/Bonn 1982, S. 36.

36. Tui-Roman, S. 7.

37. vgl. dessen grundlegenden Aufsatz “Der Autor als Produzent, in: ders., Versuche
iber Brecht, Frankfurt/M. (4. Auflage) 1975.

38. Me-ti, S. 31.

39. Gesammelte Werke, Band 20, Frankfurt/M. 1975, S. 54.

40. ebd., S. 85.

41. Tui-Roman, S. 81.

42. Brecht, Geschichten vom Herrn Keuner, Ausgabe Frankfurt/M. (10. Auflage)
1979, S. 78.

43. Brecht, Radio-Theorie, unter anderem in: D. Prokop (Hrsg.), Massenkommunika-
tionsforschung 1: Produktion, Frankfurt/M. (4. Auflage) 1976, S. 31 ff.

204



|

Volker Lilienthal

44. S. 100—aus der Sekundirliteratur sei noch hingewiesen auf den instruktiven
Argument-Sonderband 11: Brechts Tui-Kritik, hrsg. v. W. F. Haug, Berlin 1976.

Noch ein Lesehinweis: Dieser Aufsatz iiber Brecht erscheint in anderer Fassung
auch in der linkskurve — Magazin fiir Kunst und Kultur 4/1982. Unter dem Schwer-
punktthema Journalismus sind unter anderem Beitriige angekiindigt tiber: Bildbe-
richterstattung, das Feuilleton der Frankfurter Rundschau, die Situation der Freien
Mitarbeiter beim WDR und die jiingsten Kiindigungen beim Berliner Tagesspiegel.
Interessierte wenden sich an den Verlag Neue Zeit, Linkskurve-Vertrieb, Ringstr.
53, Postfach 43 04, in 2300 Kiel 1.

© Volker Lilienthal, 1982
Abdruck mit Erlaubnis des Autors

205






Brecht’s Women
A Synopsis/Proposal

David 7. Mairowitz

Brecht’s lifelong obsession with women is the ideal vehicle for a
re-examination of his work, his theory, his biography. This subject has not
been explored in depth, outside of several literary analyses. These focus on
the notable development from women treated as sex objects and revulsion
material in Baa/—they are quickly discarded in Bavarian rivers—to the
image of women as beneficiaries of the revolutionary conscience in Days
of the Commune. But this political maturation should also be looked at
alongside the personal habits of a man who, according to Klaus Volker,
‘changed women like his shirt’. Considering how highly he praised their
humanity and ‘motherly’ qualities in the later plays, Brecht’s own rela-
tions with women were hardly exemplary. To show the workings of this
contradiction is not to reveal the man as a ‘sexist pig’, but to illuminate the
strange interplay of his life and work.

The question of Brecht’s women cannot be isolated from his conver-
sion to Marxism and his belief in the changeability of human nature.
What is involved here is the entire matter of sexuality in Brecht. The early
work and life are infused with a rampant eroticism which Brecht as
Marxist-Leninist later strove to eliminate from his plays. Through the
early poems and plays, as well as the diaries, runs a brash bisexuality and
pleasure principle which is rarely given any critical priority, most likely
due to Brecht’s own attempt to suppress it later on. Yet, in a post-1960s
political context it is precisely this early license and overspill, with its
empbhasis on personal gratification and free play of emotion, which seems
the more attractive side of Brecht, perhaps more relevant and contem-
porary than the idea of a predestined takeover by the working-class.

207



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

In his own political context, it was clear that Brecht would adopt a
new and radical theory of emotion in the theatre; this was certainly
necessary to counteract the strong use of sentimentality by the Nazis. But
the heavy play of emotions in the early work (and in the poetry through-
out) suggests that Brecht’s leap to a very stringent form of Marxist-
Leninism brought with it a great deal of personal suppression; it could
also be argued that his conversion could only be carried out with an
acompanying de-emphasis on the earlier erotic priority.

This change affected Brecht’s life with women, but especially the
female characters in his plays, as we shall see. What remains more or less
constant is Brecht’s need to surround himself with women throughout his
life. His mother plays an important role in the early poems and plays, but it
is the various ‘collaborators’ he kept by his side all his life who flesh out the
story: Elisabeth Hauptmann, Margarete Steffin, Ruth Berlau, Helene
Weigel, and the one who got away, Marieluise Fleisser. Each of these
women, who worked with and influenced Brecht, merits a story in her
own right. All were lovers as well as co-workers, and for Brecht, the
distinction never seemed to come easy.

The story of Brecht’s women is not exclusively sexual. While
learning his Marxism in Weimar Germany, Brecht would also have been
aware of a dynamic women’s movement and tradition, both within and
without the KPD (German Communist Party). The corpse of murdered
Rosa Luxemburg certainly floats in his songs, but other notable women
leaders like Klara Zetkin also influenced Brecht’s changing vision of
women’s roles. There is likewise some evidence that, after his conversion,
Brecht’s attitude towards women in his plays reflects changes in KPD
policy. For example, the Party’s attempt to bring more working-class
women into the fold is emphasised in The Mother. Walter Benjamin has
said of the play: ‘If mothers are revolutionized, there is nothing left to
revolutionize.’ This is also Brecht’s attitude and clearly shows a revision
of thought after an endless succession of plays in which the only women
are whores.

Now begins the transition to the famous female characters: Joan
Dark, Pelagea Vlassova, Shen Te, Grusha, Mother Courage. This is
generally viewed as a positive step in Brecht’s maturity and political
development. It may be that these characters were, in part, suggested by
the three central women in his life: Steffin, Berlau, Weigel. But while
these three remain, in varying degrees sexual partners (also his retinue-in-
exile as he wanders the continents looking for a sanctuary), the figures in
his plays become deliberately desexed. These characters pay an enormous
price for their position at the centre of revolutionary experience. No
longer sex objects, they become objects of political demonstration, strong

208



David Z. Mairowitz

and often ‘motherly’, in Brecht’s curious use of the term, but with
suppressed emotional lives and zero erotic presence. These women, pow-
erful dramatic figures as they may be, can also be said to suffer from
Brecht’s theories of the drama, and their lives as women are never fit
subjects for his plays. This is not to isolate Brecht in this respect, but
simply to show the glaring gap in his otherwise progressive view of
humanity. There is no challenge in Brecht to the arrangement of tradi-
tional sexual roles.

Towards the end of his life Brecht maintained his own highly-
developed sexual presence in East Berlin. He writes erotic poetry and
continues his string of sexual collaborators, many of them young women
at the Berliner Ensemble, virtually until his death. Some of these ‘widows’
are still alive and provide a potential source of first-hand information.

Brecht is in imminent danger of immortalization. Many of his plays
are already considered ‘classics’, consigned to the world repertoires as
finished texts, reproduced ad infinitum as safe audience-filling vehicles.
Brecht himself was never above ‘amending’ the works of other writers,
including Sophocles and Shakespeare, to serve a contemporary political
purpose: ‘Our enjoyment of old plays becomes greater, the more we can
give ourselves up to the new kind of pleasures better suited to our time.’

Brecht’s entire work and political ethic needs a radical analysis in
order to delay and divert the otherwise evitable process of canonisation.
The first and most drastic step is to gently liberate him from the firm grip
of Leninism. This is in no way to deny the importance of his political
education or to hold up a self-righteous anti-communism mirror to him as
some noted Brecht scholars have done. But his ideas cry out to be looked at
in a contemporary light. And the myth of a predominant proletariat,
which he believed in and fought for, is, on this side of the 20th Century, a
partly discredited and mostly out-of-date vision of the political future.
That the working-class, on its own, is no longer the vanguard of world
revolution is by no means a new idea; it reached a climax in the 1960s and
in the work of Herbert Marcuse, for example. But Brecht’s work from
1930 onward is certainly infused with the traditional Marxist-Leninist
vision and runs the risk of being locked in its historical context, a fate the
author would surely have scorned.

Brecht expected that his own work would undergo historical revi-
sion, and that his theories would be subjected to perpetual scrutiny and
criticism. Now is the time for a post-1960s review, and the question of
Brecht’s women seems the perfect thread. Just as the Women’s Move-
ment has become a vital part of the current political opposition, it can also
shed some light on the male-dominated Marxist-Leninist tradition em-
braced by Brecht. This is not to limit the argument to a feminist analysis,

209



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

but to re-think the whole matter of emotion and emphasis (or rather
de-emphasis) on the personal in Brecht. In a new political atmosphere
where the personal has become political (rather than suppressed as a
phenomenon of opposition to authority), a re-examination of Brecht is
crucial. Such re-thinking is already going on in the German theatre where
Brecht’s once tremendous influence is receding, especially amongst the
younger playwrights. Some of these have expressed their preference for
Horvath or, ironically, for Marieluise Fleisser, also committed writers, but
with a stronger emotional and personal content. Brecht is being left out in
the cold. A critical look at his life with women and the role of women in
the plays can, I believe, help him in the 1980s.

Brecht’s Women is the subject of various literary critiques and, to a
limited extent, has haunted some of the numerous biographies. But it has
never provided the through-line to any published book, certainly not as
the mainspring for critical reassessment. This is partly due to limited
availability of certain biographical and poetical materials. This may also
have something to do with the understandable reticence of the ‘Brecht
Industry’ (rivalled only by that of Shakespeare) which has grown up since
his death. Hero worship (Brecht’s face on porcelain plates), protectionism
and institutionalisation, primarily in the conservative DDR, have made
any attempt at keeping Brecht politically relevant a task fraught with
obstacles; to enter his private life is extremely difficult. For this reason the
proposed book will be selectively biographical; a full biography of the
writer probably will not (and perhaps cannot) be written for at least
twenty years. This is not to say that material is not available. I believe there
is a great deal of unpublished biographical material, especially concerning
the last years in the DDR. This can be obtained chiefly through inter-
views.

The book’s thrust is a biographical/critical one, looking at the
women who share Brecht’s life, from his mother to the last of his Berlin
lovers. The focus will be the interplay of biographical and literary mate-
rial, with a re-empbhasis of factors which any book about women suggests:
the theory of emotions; the critique of nature, the eroticism that works
throughout the life and poetry, but lies crushed under the dramatic theory
in the plays. Another area of great concern, one scarcely touched in the
biographies, is Brecht’s relation with children. This is again difficult
territory, but no biography can be sound without exploring it. All of this
comes from an overview of great respect, but not blind reverence for
Brecht. While recognizing his role in world literature and drama, it seems
urgent to approach him from a vantage point which permits freshness and
political relevance, however thorny the path through the forest of his life
with women.

210



The Way Abead
I Future Fields of Brecht Scholarship

Michael Morley

Aside from the obvious gaps in Brecht scholarship that need to be
filled—a more comprehensive collection of the letters both to and from
Brecht; a decent biography; a German-language equivalent of the Me-
thuen Poems for those German academics whose geographical and criti-
cal awareness stops at the Rhine—it seems to me that the recent corres-
pondence in the T.L.S. provides an unwitting if accurate demonstration of
the level of much of the critical debate on the topic. How on earth
correspondents could spend as much time as they did debating Brecht’s
notoriously capricious remark “Je unschuldiger sie sind, desto mehr
verdienen sie erschossen zu werden”, quite baffles me.

I do not wish to sound like an Antipodean echo of His Britannic
Master’s Voice, but I do find John Willett’s view of the whole question
more sensible than the position occupied by those who wish to take one
remark (incautious, yes; stupidly paradoxical, yes; indicative of a callous
lack of concern for individual fates, perhaps; in keeping with the thoughts
of an inhuman monster? no) and build out of it an entire personal and
social philosophy.

Yet this is precisely what happens in much critical writing on
Brecht. How many overblown articles and top-heavy studies have ap-
peared over the last years concentrating on isolated and relatively unim-
portant aspects of Brecht’s work which then, by the mysterious processes
of critical alchemy, are transformed into the real touchstone for any
evaluation or understanding of his work? And yet we still await a half-

211



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

way competent and reliable biography which might do for Brecht what, in
their various ways, Furbank has done for Forster, Crick for Orwell, and
Carpenter for Auden. Perhaps the problem lies in the fact that the ideal
biographer of Brecht would need Crick’s grasp of the political and social
context, Furbank’s feel for the world of his subject, and Carpenter’s ability
to illuminate both the qualities and flaws of the human being and the
achievements of the artist with a judicious combination of enthusiasm for
the latter and clear insight into, yet understanding for, the weaknesses of
the former.

Apart from this, the neglected areas which interest me might seem
both obvious and, in some cases, quite unimportant. In fact my first
comment might prompt readers to think that  am indulging in something
perilously close to Chinese self-criticism: where are the studies of the
poetry? Still nothinglike an overall critical assessment of Brecht’s achieve-
ment as a poet, nor even sufficient perceptive analyses of individual
poems, periods or cycles which might take us halfway there. How does
Brecht’s view of himself as a poet and the role of poetry, grow, change,
become modified or restricted over the years? Even a study of the first-
person poems (an enormous number, pace their author’s own observa-
tion: “dass ich selbst mich fiir privates nicht eben sehr interessiere”)
would throw more light on this and other questions.

Much more work is needed on the topic of the relationship between
music and word in the early poetry in particular (though presumably Fritz
Hennenberg’s book of the early songs will look at this); and both Brecht-
ians and Weillists would do well to heed David Drew’s call for reason (at
the recent Yale Weill Symposium) in the debate where one idol is played
off against the other. And, to give but one example of an obvious question
which puzzles me and has not, to my knowledge, yet been asked: precisely
what happened during 1914 and 1915 which prompted Brecht to drop the
contemporary manner of the European war poet (albeit somewhat crit-
ical) and take up the mantle— American-styled and Anglo-Saxon woven
—of the tough, hard-bitten outsider poet who pits himself and his subjects
against nineteenth century nature rather than the twentieth century
destructive forces? I have never found the conventional answer (reaction
against the war, insight into man’s impermanence, return to traditional
forms, etc.) all that convincing. Where does the new fone come from?
How does a fondness for exotic surroundings and traditional forms avoid
the criticism of escapism and second-hand borrowing from literary
models?

The poetry aside, the major need in the area of the theatre is for the
compilation and publication of the material in Bunge’s archive of Brecht’s
rehearsal tapes. I assume that John Fuegi will make some use of these in

212



Michael Morley

his forthcoming study, but before we get yet another lofty treatise on
“Alienation and Stagecraft” or “Epic Theatre and the Techniques of
Scene-structuring and Scenic Realisation” (it would sound even more
kosher in German) I would like to see some sort of gentle persuasion to
bear on the Brecht heirs so that this vital documentation can be sifted and
made accessible. For it is clear from the number of extracts already
available that Brecht’s rehearsal approach is somewhat at odds with the
rational, patient and sober figure of the director as “primus inter pares”
propagated by the already published formal discussions.

In the area where politics and aesthetics intersect, there is surely
scope for further studies along the lines of the late Keith Dickson’s
Towards Utopia—still, in my opinion, one of the best books in English on
Brecht’s intellectual heritage and development. And here too there is a
topic for the careful psycho-biographer/political writer. Instead of yet
another “Brecht and— " (recent candidates, in the shape of figures like
Lessing, Schiller, Schopenhauer(!), leave one dreading the day of “Brecht
and Proust” or “Brecht and Heidegger”) why not something on Brecht
and Orwell? Here were two figures representative of styles of radical will
and thought in the twentieth century. Both were class renegades who
sought to deny their background and ally themselves with the aims of the
working class: both responded—in different ways—to the split between
thought and action, ends and means; both respected language as a func-
tion of social response and awareness (and hence wrote more clearly and
forcefully than many of their contemporaries on a range of subjects); both
admired the language and directness of Kipling and the St. James/Luther
Bible; both saw themselves belonging to a tradition which included both
the “plebeian” (Wodehouse, comics, detective stories, popular songs) and
the “patrician” (Shakespeare, the Noh Drama, Joyce, Flaubert, Rim-
baud). Given this surface similarity, Brecht’s brutal, almost hysterical
comment on Orwell’s death in 1950 has always struck me as odd: a case of
“there, but for the grace of Marx, go I”. A critic with any feel for the
political and cultural mood of the thirties in Europe and an understanding
of the work of both writers, would surely find rewarding material here.

213






The Way Abead

II. Brecht and Postmodernism

 Antony Tatlow

There exist various publishers’ series on writers and thinkers who
are thought to have made significant contributions to modern culture.
Some of these series have existed for many years. Not one has yet included
a book on Brecht. Are Camus and Lawrence really more important? It
would be hard to argue that this was so. There is nevertheless a good
reason why that book on Brecht has yet to appear. Nobody is yet in a
position to write it. And why is this so? Because we are only beginning to
understand the depth of Brecht’s work and the complexity of its relation-
ship to our changing world.

Thirty years after his death, the questions of philological scholar-
ship are more or less settled. It is true that the necessary major edition is
probably still decades away and assembling it will require as much imagina-
tion as persistance. There is also the further thought that any record must
somehow include accounts of the efficacy of the work and such a process
now requires global attention. But if the written record is now more or
less ascertainable—there will probably be no more major surprises—the
question of assessing that record is a very different matter.

Yet if we are to believe much that has been written in recent years
and months, this assessment is pretty well settled. I wish to look briefly at
some of these arguments because so many beg the essential question
concerning the relation of Brecht’s work to the wider paradigm. Fixated
on much narrower frames, they both misjudge that work and fail to
appreciate the nature of changes in the containing paradigm.

215



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

The recent appearance of two trenchantly negative accounts of
Brecht and his work in the leading American and British literary reviews,
the New York Review of Books and the Times Literary Supplement, is
surely symptomatic of a sense that a final reckoning is now due, that the
time has come to unmask pretensions. Those who follow German lan-
guage debates will recognise this response, in spite of its “English”
particularities. We can trace it to the 1978 Frankfurt Symposium at
which several theatre directors and scholars explained why they felt
Brecht’s work had outlived its usefulness. The major difference between
these discussions depends upon their tone. Instead of a relatively dispas-
sionate analysis, in which one could occasionally detect a sense of sadness
at the inevitable separation from a respected mentor, the current English
language discussion betrays considerable personal animus. Irritation at
overdependence has been replaced by anger towards the man, expressed
with that degree of moral fervour often espoused by those having little
actual or imaginative contact with societies that lack their own puritan
bourgeois traditions and the ahistorical self-certitude they engendered. I
do not wish to pursue these matters here, but to turn to what underlies
most recent criticism, whether or not such criticism amounts to outright
rejection.

Perhaps I could bring this issue to a deliberately sharpened point by
asking whether Brecht’s work and our “postmodernist™ world are really
compatible. If many critics are right, then that work is affixed to aban-
doned categories. It therefore cannot be reread. It is outmoded, unalter-
ably dated. But the problem may lie in a false affixation. Rereading Brecht
might involve realising a neglected potential with the capacity not merely
to relate passively to postmodernist positions but to contribute to their
formulation. I believe this second alternative offers the more credible
perspective, though here I merely wish to indicate the direction of likely
enquiry.

First we need to recall the criticism. Here we encounter an interest-
ing divergence of positions between the earliest “English” criticism, if I
may stay with these slightly arbitrary designations, as formulated by
Esslin in the late 1950s and the arguments which came to the fore in
Germany about twenty years later. Esslin and others explained Brecht’s
turn to Marxist analysis as a necessary compensation for his own funda-
mental nihilism. Marxism therefore offered Brecht necessary psycho-
logical strength and this enabled him to produce the later great plays. So
though it may have been functionally indispensible to Brecht his Marx-
ism, according to Esslin, was essentially superficial. It failed to constrain
the underlying perceptive energy and that is why Brecht’s great char-
acters, Mother Courage, Azdak, Galileo, but also his late poetry, assert an

216



Antony Tatlow

indestructible humanity in spite of their author’s public position. Brecht
may have advocated “totalitarianism” (Esslin) but his creative work belies
it, vindicating the poet.

The latest advocates of this position judge Brecht more harshly and
for this there are presumably two main reasons, apart from the individual
critic’s sense of his own moral worth. Where the whole Marxist project is
judged to be floundering, it offers less justification for Brecht’s public
persona and, more importantly, the accumulated evidence, unavailable to
Esslin, of Brecht’s theoretical writings as well as biographical studies,
point to a much more serious engagement, even on the political level, with
Marxism than was heretofore apparent. That is why Brecht as a person is
more vigorously condemned. At its extreme he is seen as self-serving to
an intolerable degree, publicly supporting the politically insupportable in
order to secure his private and artistic goals. Hence the tone of these latest
reviews. They dispute Brecht’s stature, not because he lacked ability or
understanding of human nature or could not incorporate this in his work,
but because he did not himself practise what he preached.

The main distinction between such “English” and German criti-
cism is that the latter has taken Brecht’s Marxism more seriously. For
those who reject Marxism, the matter is therefore closed. But the main
accusation has been that Brecht’s work did not advance sufficiently
beyond, that it indeed regressed to a variation of Enlightenment aes-
thetics, steadfastly ignoring the Dialectics of the Enlightenment, that it
functioned as mere illustration of pre-established facts, as simplification
of simplifications, disregarding the complexities of human experience,
that characterisation in the plays remained on an intolerably superficial
level with a distinct tendency to abandon reality for the realm of fairy-tale.

Such criticism has argued the reverse of the “English” position,
namely that Brecht followed his public, theoretical criteria only too
closely, to the detriment of his work. This position itself probably derived
from a tendency, that seems particularly marked in Germany, to confuse
the stage and the social world and from Brecht’s popularity with the
generation of 68 and their subsequent disenchantment. A factor contri-
buting to this malaise must be the dogmatically sustained evaluations,
best exemplified by Knopf’s Handbuch, which reject anything that de-
viates from a prescribed and limiting systematisation of ideas. Heiner
Muiller has argued that not changing Brecht is to betray his legacy. He is
correct but is reacting to such distortions. The capacity for change lies in
the work itself.

Among those who are prepared at least to consider reevaluations
there remain two major objections which are in fact closely related; these
objections have also been raised by some feminist criticism whose perspec-

217



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

tives can sometimes be so illuminating: firstly that Brecht’s work em-
bodies, as he himself blindly embraced, a productivist, even Stakhanovite,
ethic that is now totally outmoded, and secondly that too many characters
in his plays amount to mere allegorisations and are hence deprived of that
which distinguishes and helps to constitute human experience— the un-
conscious. Lacking this necessary psychological depth, the work has
insufficient capacity for reinterpretation. It contains no mysteries, every-
thing is on the surface. Such critics will at most concede that Brecht, as
one of them has written, may still have relevance “far abroad, in Copen-
hagen or Peking”, but in the heartland his days are done. In the Third
World his superficialities may still have a certain force, where the uncon-
scious is a luxury, but elsewhere and when that unconscious functions as
an instigator of perceptual change, its absence is crippling. Reacting to
such views, others have attempted to align Brecht with irrationalist
traditions, Nietzsche and Artaud for example. Such realignment can have
a corrective purpose but cannot be taken too far without jeopardising
Brecht’s socialist perspectives.

Brecht’s “productivism” must naturally be understood in terms of
the exigencies of his period. And so it must be contextualised. But this
does not merely mean that we are called upon to excuse it on historical
grounds, such as the need to build a deficient or rebuild a shattered
economy, for that would simply substantiate the charge that his work
belongs to a superceded period. Industrialisation, technological advance,
has now become a social and political problem and not simply the solution
to all problems. But contextualisation means recognising that Brecht’s
productivism is not an abstract capitalism. Productivism does not stand
for independent technology but for applied human creativity. Since the
problems change continuously, production of the ideas that enable solu-
tions must adjust to the changes. It is not permissible to nail Brecht to one
such solution because some of his works appear to advocate it. Surely the
point about even Die Erziehung der Hirse is that, far from being an
illiberal illustration of Stakhanovite self-prostration before the leader, it is
a call for social creativity and its test is practice. Those who here align
Brecht with Bacon and the positivist domination of nature forget that
Bacon’s famous phrase, which Brecht liked to quote, contained a qualifica-
tion whose force would have been self-evident to any Renaissance scien-
tist; if you want to “conquer” nature, you must learn to obey it first. His
praise of production does not involve a constant and mechanical raising of
the norms but a liberation of human creativity.

The question of Brecht’s treatment of the unconscious is more
important and of course more complex. It is obvious, and has already been
partly proven, that psychoanalytic readings of Brecht are viable. What is

218



Antony Tatlow

perhaps contestable is how such readings are placed within a wider
socio-cultural paradigm. Functional Freudianism, but also the dyadic
mother/child patterns whether of the Kleinian variety or such as pro-
posed by Dinnerstein, and advocated by Lennox, whose quasi-Freudian
arguments seem dubious to me (in place of the fearful father we encounter
the dominant mother whose sexual power terrifies the child) will only
satisfy those who are content to remain within the structure of their
categories. A Swiss patriot, for example, has argued that the snow
metaphor, standing for man’s coldness and inhumanity, can be more
satisfactorily explained as a traumatic recollection of the mother’s with-
drawal of protective warmth. Perhaps we need to move to a more sophis-
ticated psycho-social analysis of Brecht’s language, along the lines, say, of
the Deleuze-Guattarian modifications of Lacanian theory. In this context
it is interesting to note how Colin MacCabe draws on Brecht in his
Lacanian reading of Joyce, though Brecht functions in his analysis as a
point of reference outside the Lacanian categories. Such psycho-social
linguistic analysis should prove more productive than the strictly psycho-
analytic readings of the early poetry.

But critics have also largely neglected the evidence that the dra-
matic work addresses itself specifically to the representation of the uncon-
scious. In accordance with narrow ideologies, its presence has been
expressly denied in recent years. Such narrow readings, and in particular
those which assimilate Brecht to some variation of “Leninist” positivism,
have blinded their adherents to the texts’ realities and potential dramatic
realisations. In part, this is the familiar problem of the dominant model,
but there are other reasons. The means Brecht devised to embody the
voice of the unconscious are among the most memorable in his theatre.
Just two examples must suffice, but they are not exceptional.

In the Threepenny Opera Polly is an economic pawn, a function of
the men. Yet it is she who sings the Pirate Jenny Song, and that song
would be hard to surpass as an expression of the female unconscious. In
recent years the Caucasian Chalk Circle has been widely criticised.
Grusche is thought to illustrate a sort of asexual allegory that appears
ridiculously idealistic in concept. Though the model may have played its
part here, the text shows no evidence for this. A sexless Grusche, on the
contrary, would make no real sense of it. Yet she also constitutes a passage
for something more complex than the merely personal and private inter-
ests which some feminists accuse Brecht of ignoring. Her songs, and the
words of the Singer who speaks for her when emotion is too great for her
to speak alone, are an expression of the social unconscious, just as the
whole play demonstrates the frustration of those needs in her personal
life. And the whole play includes that first scene which so many critics

219



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

still insist on reading in realist terms which is why they dismiss it as
ridiculous and embarrassing idyll, though it is no more “realistic” than
what follows, Azdak’s exceptional opportunity to bring about justice.
“God help you if it isn’t a garden,” says the old man in response to the
agronomist’s promise, and that sentence should be restored to the play.
Mother Courage and the Good Person of Szechuan also demonstrate the
power of this social unconscious and show how, and at what cost, its
desires are frustrated in the personal lives of the characters. The innova-
tions in Brecht’s dramaturgy were devised to show the power of this force.

Earlier criticism approached Brecht’s work in psycho-biographical
terms, separating the author’s “public” and “private” personae. We are
also familiar with the narrowly determinate sociological categorisations
which preferred to turn the work into a one-dimensional function of
economic anthropology. It is evident that such readings are still in-
fluential.

We now clearly need an approach that will do greater justice to the
psycho-social complexity in Brecht’s work, recognising the means it
employs to embody the unconscious and the implications for a revivified
dramaturgy. Subjectivity is always relational. Postmodernism marks the
end of a phase of objectivism and will be useful insofar as it heralds the
beginning of a period of more thorough, and radical, relational thinking.
It would be unfortunate if we forgot that Marx’s writings contain one of
the most adventurous investigations and projections of such relational-
ism (for Althusser is an aberration), and Brecht’s work constitutes,
perhaps as nothing else, the traverse of a psycho-social problematic whose
reality is still only too apparent. Lao Tse does not, as Ash (in the Times
Literary Supplement) believes, contradict Lenin. They are complemen-
tary and postmodernism should help us understand why this is so.

220




Book Reviews

Paula Banholzer, So viel wie eine Liebe. Der unbekannte Brecht
(Miinchen: Universitas, 1981), 240 Seiten.

Paula Banholzer war Bertolt Brechts Jugendliebe, die er “Bittersweet” oder
“Bi” nannte und die von ihm einen Sohn hatte, der spiter im Zweiten Weltkrieg
gefallen ist. Ein Erinnerungsbuch diesen Umfangs miifite ja eine Fiille von neuen
Informationen und Details aus Brechts Anfangsperiode bieten, also auch fiir den
Brechtforscher eine Fundgrube sein. Man sollte jedoch nicht zu viel erwarten:
weder Umschlag noch Innentitel noch Klappentext lassen erkennen, daff kaum
mehr als die Hilfte des Buches tatsichlich von “Bi” und Brecht handelt, ja, dafl
nur ganze neunzig Seiten von ihr selber verfafit sind. Die zweite Halfte bringt
dagegen ganz Unerwartetes: ein Interview mit Marianne Zoff, einen Bericht von
Herbert Greuel iiber das, was Marieluise Fleifler und andere von Brecht gehalten
haben, und schliefillich eine Erinnerung des Schauspielers Karl Lieffen an den
Regisseur Brecht des Jahres 1950.

Verantwortlich fiir diesen kunterbunten, so irrefithrend betitelten Band
sind die Herausgeber Axel Poldner, laut Klappentext “Buchhindler und Litera-
turagent internationaler Autoren, Verfasser von Sachbiichern und Essays,” und
Willibald Eser, “Journalist, Film- und TV-Autor” Was sie dazu bewogen haben
mag, in die ‘Brecht-Industrie’ einzusteigen, dariiber kann man nur spekulieren.
Immerhin haben sie die beiden alten Damen, Paula Banholzer-Grofi und Mari-
anne Zoff-Brecht-Lingen, dazu veranlafit, iber ihre Beziehungen zu Brecht zu
sprechen, und dieser Verdienst soll ihnen nicht geschmilert werden.

Der Band beginnt mit dem Beitrag “Bidi und ich” von Paula Banholzer,
dem rithrenden Portrit einer streng katholisch erzogenen Augsburger Arzt-
tochter, die leidenschaftlich gerne tanzte und deren Vorstellungen von einem
gutaussehenden Verehrer mit Brechts duflerer Erscheinung nicht das Geringste
gemein hatten. Nur zogernd hatte Frau Banholzer sich entschlossen, ihre Erin-
nerungen selber aufzuschreiben, doch sie sollten die “Wirklichkeitsnidhe” haben,
“die einfach notwendig ist” (9). Literarische Ambitionen hatte sie nicht, aber
“was hier vielleicht an literarischer Qualitit verlorengeht, wird an unverfilschter

221



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Darstellung und Néhe gewonnen” (10). Damit hatte sie recht. Die Schilderung
ihrer begrenzten Schulmidchenwelt, in der der unerwartete Gruf} eines Gym-
nasiasten zum Tagesgesprich in der Schule wird, und in der die Freundinnen
beim Eislaufen gemeinsame Front machen gegen den hartnickigen, aber so
hoffnungslos unsportlichen Verehrer—diese Schilderung ist Banholzer zum
Genrebildchen geraten. Man glaubt es ihr, dafi sie monatelang alle Anniherungs-
versuche des ebenso einfallsreichen wie schiichternen Brecht abwies. “Ich
kannte Brecht damals noch nicht, sonst hitte ich wissen miissen, daff ihn nichts
von seinem Ziel abbringen konnte” (15). So lief§ sie sich schliefilich zu ihrem
ersten Spaziergang iiberreden und hatte danach keinen iiberzeugenden Grund,
weitere abzulehnen. Bald brachte Brecht mit seinen Freunden Otto Bezold und
Georg Pfanzelt ihr fast jeden Abend ein Stindchen, und sie konnte sogar bei ihren
Eltern ein wohlgefilliges Interesse an diesen Darbietungen beobachten. Trotz-
dem blieb ihr der “Umgang mit diesem ‘verriickten’ Menschen” strengstens
verboten und auch spiter war ein Schriftsteller fiir eine Arzttochter als Ehemann
indiskutabel. Was hitte er denn an finanzieller Sicherheit zu bieten?

Wie nachhaltig Paula Banholzer von ihrer Umwelt geprigt worden ist,
zeigt sich noch heute, nach den Erfahrungen eines langen Lebens, in ihrer
Wortwahl an einigen Stellen ihrer Erinnerungen. Zum Beispiel, “Brecht trug
mich auf Handen” (38) und “Er vergétterte mich so sehr, daff es mir peinlich war”
(31). Als sie Brecht iiber ihre Schwangerschaft informierte, berichtet sie,
“machte er mir nicht die geringsten Vorwiirfe,” und auch vor ihrem Vater “nahm
(er) ‘alle Schuld’ auf sich und betonte immer wieder, dafi er und nur er ganz allein
die Verantwortung trage .. (43). Spiter heifit es dann: “. . . gebar ich ihm. ..
einen Sohn.” (53)

Seine Verantwortung zu betonen hatte Brecht iibrigens alle Veranlassung,
denn er “war natiirlich nicht vorsichtig, kein bifichen, es hitte der Heiterkeit
geschadet, es wire unisthetisch gewesen”—nachzulesen im Brief an Caspar
Neher vom 22. Juli 1918. Doch nun sorgte er sich um die Folgen und bat Cas, fiir
ihn zu beten, denn einem Kind stiinde er “fassungslos gegeniiber . . . Dieser
Skandal wire nicht lohnend, schon weil er zu lange dauern wiirde . . ” (Brecht
Briefe, Frankfurt a.M., 1981, S. 49). Andrerseits hat Brecht, als die schwangere
Bi von ihrem Vater ins Allgdu abgeschoben wurde, damit ihre ‘Schande’ der
Augsburger Gesellschaft verheimlicht werden konnte, alle Kosten ihres Auf-
enthalts bezahlt und sich eine zeitlang “fast ausschlieflich von Brot und Riiben-
marmelade (ernihrt), da die nun einmal am billigsten war” (50).

Neben Banholzers milieutypischem Vokabular, das konventionelle Halt-
ungen reflektiert, finden sich aber auch durchaus eigenwillige Reaktionen. Zum
Beispiel versuchte sie gerade in ihrer intimsten Zeit, Brecht genau zu beo-
bachten, um dahinterzukommen, warum sie so fasziniert war von einem Mann,
der gar nicht “ihr Typ” war. Auch kommt sie immer wieder auf Brechts Eifer-
sucht zu sprechen, die mit zunehmender Intensitit ihrer Beziehung nicht
geringer, sondern stirker wurde. “Ich war sein persénliches Eigentum, und er lief§
mich das durchaus fithlen”, berichtet sie (39).

Wenn Brecht in Miinchen war, lief er seine Bi in Augsburg von bewihrten
Freunden iiberwachen. Sobald die geringsten Anzeichen auf einen ‘Rivalen’
deuteten, bestellte Brecht den Betreffenden zu sich und redete so lange auf ihn
ein, bis der jede Hoffnung auf Paula Banholzer fahren lief. Fiinf der solcherart
traktierten jungen Mianner hat sie spiter wiedergesehen und von ihnen erfahren,
wie nachhaltig Brechts Argumente und Redeweise sie beeindruckt hatten. Es

222



Book Reviews

kam auch vor, daB Brecht sie selbst mit einer mehrstiindigen Gehirnwische
bedachte, wenn er ein anderweitiges Interesse bei ihr vermutete. “Es gelang ihm
bei jedem Vortrag dieser Art und Thematik, seine Vorziige so geschickt her-
auszustellen, daf} jeder Rivale auch vor meinem geistigen Auge immer kleiner
und unbedeutender wurde” (41) Immer lief es darauf hinaus, dafi Brechts Rhe-
torik sie widerstandslos machte.

So konnte es nicht ausbleiben, dafl in Bi der Wunsch aufkam, sich dieser
starken Beherrschung zu entziehen. Im Sommer 1921 ging sie als Erzieherin
nach Niirnberg und tat damit den ersten Schritt in einem miithsamen Losungs-
prozeB, der ihr ein jahrelanges Hin und Her zwischen Trennung und Verséhnung
und wiederholten Heiratsversprechen bescheren sollte. In Niirnberg merkte sie
erleichtert, wie Brechts Einflufl nachzulassen begann. Trotzdem brachte sie es
noch nicht fertig, sich wirklich von ihm zu lésen: Sie teilte ihm ihre Verlobung
mit, worauf er—natiirlich—sofort in Niirnberg auftauchte und so lange auf sie
einredete, bis sie die Verlobung wieder 16ste. Er brauchte dazu fiinf Tage. “Heute
weif} ich, daf ich nur durch die ungeheure Suggestivkraft, die Brecht auf mich
ausiibte, etwas tat, was ich gar nicht wollte” (73) Doch war das erst der Anfang.

Als Marianne Zoff von Brecht schwanger war und im Kreuzfeuer zwischen
Brecht und ihrem vorherigen Verehrer stand, wurde Paula Banholzer herbei-
gerufen. Gemeinsam stellten die beiden Frauen in einem Miinchener Café Brecht
zur Rede und sagten sich von ihm los. Doch am selben Abend noch gelang es
Brecht, seine Bi wieder vollends auszuséhnen. “Als Hohepunkt der Versshnung
vereinbarten wir einen Hochzeitstermin fiir die allerndchste Zeit” (86). Spiter
lief} sie sich mit dem Versprechen vertrosten, daf Brecht des Kindes wegen
Marianne Zoff heiraten, sich sofort wieder scheiden lassen und dann sie, Bi,
heiraten wiirde. Geduldig nahm sie ihre Kopie des zu diesem Zweck zwischen
Brecht und Zoff geschlossenen ‘Vertrags’ in Empfang.

Als sie die Warterei schliefilich iiber hatte und sich mit einem ‘birger-
lichen’ Mann verlobte, setzte Brecht ein letztes Mal seine bewihrte Redege-
wandtheit ein, um Bi bei der Stange zu halten. Sein Erfolg war aber von kurzer
Dauer. Kaum war er nach Berlin zuriickgereist, als der verabschiedete Verlobte,
Hermann Grof, nun seinerseits Paula tagtaglich bearbeitete—so kam sie vom
Regen in die Traufe! —und schlieflich miirbe machte. Sie wurde Frau Grof und
hat diesen Entschluf} nie bereut.

Die Jahre mit Brecht—sie “zéhlten doppelt und dreifach” (99)—mochte
sie nicht missen. Der Leserin scheint es, als zehre Frau Grofi noch heute von
diesen Erinnerungen. Klarer als sie selbst vielleicht, sieht die Leserin auch das
Gefille in diesem Stiick Lebensgeschichte vom Erwachen am Anfang zur Zuriick-
nahme am Ende. Das Erwachen: besonders in der gemeinsamen Miinchener
Zeit, wo Bi die Welt des Theaters und der Kiinstler kennenlernte, wo sie und
Brecht in rauchigen Kneipen diskutierten und sie sich in Schwabing so heimisch
fithlte, als wire sie in diese Welt hineingeboren. Brecht besprach auch mit ihr
haufig, woran er gerade arbeitete, und holte ihre Meinung ein. Mit Trommeln in
der Nacht hatte er besonders viele Probleme. “Als ich ihm dann einmal einen Tip
gab, der ihm gut gefiel, erzihlte er sofort seinen Freunden, daff ich mit ihm
zusammen das Stiick geschrieben habe, was natiirlich nicht stimmte!” (75)
Dennoch hat Brecht ihr die Buchausgabe gewidmet.

Brecht versuchte sich auch als Erzieher. “Er brachte mir bei, mich meiner
Haut zu wehren, egoistischer zu werden und auch Alteren gegeniiber nicht
zuriickzustecken. Bis zu einem gewissen Grade gelang ihm das auch”” (77) Was

223



Brecht: Women and Politics/ Frauen und Politik

Brecht da aufbaute, machte er allerdings durch seine dominierende Haltung
schnell wieder zunichte. “Ich sagte (Bi) also, sie habe mich nicht mehr lieb, denn
sie will immer frei sein und nicht mehr gehorchen”, notierte er sich im Frithjahr
1921 (Tagebiicher, Frankfurt/ Main, 1975, S. 105). Offensichtlich war da in
Paula Banholzer manches in Bewegung geraten—intellektuell, psychologisch.
Nur war diese Entwicklung eng mit Brecht verkniipft, und als diese Bindung sich
lockerte, fliichtete sie in die Sicherheit eines geregelten biirgerlichen Daseins

. zuriick. Das Leben, das sie an Brechts Seite erwartet hitte, schien ihr nun “eher
fiir einen Mann als fiir eine Frau wiinschenswert und geeignet” (99). Das war die
Zuriicknahme.

Der Teil “Bidi und ich” ist sicher der interessanteste und ergiebigste des
Buches. Das erginzende Gesprich, das die Herausgeber mit Paula Groff gefiihrt
haben, wiederholt teilweise die bereits von ihr behandelten Punkte, wie das
Kennenlernen, den ersten Kufl, die erste gemeinsame Nacht—die ganz be-
sonders, immer wieder wird nachgefragt. Auch Brechts Eifersucht, die Be-
gegnung mit Marianne Zoff und andere Dinge kommen nochmals zur Sprache.
Was zum ersten Mal erortert wird: zum Beispiel, wie gern Brecht mit Taktstock
und Stehpult aus dem Gedichtnis Musik dirigierte, ferner, da er Bi haufig
Biicher empfahl, und daf er sie zur Schauspielerin machen wollte. Und wie stand
Brecht zu materiellen Dingen? “Er war von gemifligtem Geiz” (145), aus-
genommen, was seinen Sohn Frank anging. Alles, was ihn bewegte, behandelte
Brecht in den Gesprichen, mit denen er Bi stundenlang fesseln konnte, aber
Politik war nicht dabei. Sie wiifite nicht zu sagen, was seine politische Uber-
zeugung damals war. “Er war wankelmiitig und ist wohl sein ganzes Leben
politisch ein unsicherer Mensch geblieben?” (130). Auf direkte Befragung ist
Paula Grof nun auch bereit, klar auszusprechen, was in ihren Erinnerungen nur
umschrieben wird: Brecht hat sie enttiduscht, “aber ich hab ihm noch zu seinen
Lebzeiten vergeben.” (106) Dazu gibe es allerdings noch Fragen.

Das Gesprich mit der Singerin Marianne Zoff, Brechts erster Ehefrau und
Mutter der Tochter Hanne, wurde von W. Eser allein gefiihrt. Sehr schnell wird
klar, daff im Leben dieser Frau die Beziehung mit Brecht nicht einsamer Hohe-
punkt gewesen ist. Sie war in zweiter, offenbar gliicklicher Ehe mit dem Schau-
spieler Theo Lingen verheiratet. Uber ihre Jahre mit Brecht duflert sich die alte
Dame offen, souverin und zuweilen ironisch. Zu der ersten Begegnung mit
Brecht in ihrer Theatergarderobe: “Ich wunderte mich, warum ich ihn noch
nicht hinausgeworfen hatte, betrachtete ihn dabei aber nicht ohne Faszination, so
wie man ein exotisches Tier im Zoo bedugt. Der asketische Schidel gefiel mir,
der schmallippige Mund bewegte sich fortwihrend, die dunklen Knopfaugen
stachen, seine schmalgliedrigen Pianistenhinde gefielen mir. Du spinnst wohl,
schof} es mir durch den Kopf, als ich mich dabei ertappte, diesen schwibelnden
Eindringling sympathisch zu finden” (157f.) Das fithrt natirlich zu der Frage,
was es war, das sie und viele andere Frauen fiir Brecht einnahm. Es war “seine
Ungeniertheit, seine selbstsichere Einfachheit, seine natiirliche und unge-
kiinstelte Spontaneitit, dieses urwiichsige Hinterwildlerische, das von einem
quicklebendigen Geist getragen wurde und unversehens ohne jede Vorwarnung
einfach auf einen einhieb” (169f.).

Fragen nach Intimititen, Kosenamen oder ihrer Treue gegeniiber Brecht
laft Frau Zoff unbeantwortet, andere Fragen zahlt sie mit gleicher Miinze zu-
riick, etwa so: :

W. Eser: Haben Sie Brechts Bude in Miinchen kennengelernt?

224



o

Book Reviews

M. Zoff: Ja, ich hab sie kennengelernt! (169)

Die Scheidung erfolgte nicht auf Betreiben Brechts, sondern Marianne
Zoff wiinschte sie— “wegen seiner Weibergeschichten”” (185) Doch das Fazit der
mit Brecht verbundenen Jahre: “Brecht war ein genialer Mann. Seine Fehler und
Schwichen teilt er mit uns allen. Sie sind ihm vergeben.” (193)

Fiir Brechtforscher und Kenner der Tagebiicher sind die Selbstdarstel-
lungen der beiden Frauen eine aufschlufireiche Erginzung zu dem, was Brecht
iiber sie notierte. Fiir das allgemeine Lesepublikum mag das Zoff-Interview eine
willkommene Erginzung zu den Zoff-Passagen bei Banholzer sein. Fir das
nachfolgende Material dagegen ist solch ein Zusammenhang nicht herstellbar.

Der Beitrag, “Gespriche iiber Bert Brecht” von Herbert Greuél, stellt—
recht unvermittelt— Auferungen iiber Brecht zusammen, auch Gefiihle ihm
gegeniiber, von Marieluise Fleifler, George Grosz, Arnolt Bronnen und Herbert
Thering, die von den ersten beiden im personlichen Gesprich erfahren, fiir die
letzten beiden aus Publikationen entnommen sind. Die Kommentare von Grosz,
Bronnen und Ihering gehoren in das Gebiet der Kultur und Theatergeschichte,
fithren also sehr weit ab vom Thema des Buches. Noch weiter ins Abseits, um das
gleich mit zu erledigen, fiihrt der letzte Beitrag, “Der Schauspieler Karl Lieffen
iiber den Regisseur Bert Brecht” Das ist eine kurze Erinnerung an Brechts
Courage-Inszenierung vom Jahr 1950, genauer, an Brechts Gesicht und Kleid-
ung wihrend der ersten Leseprobe und an'seine Angst wihrend der Premiere, die
er in einem nahegelegenen Restaurant absafl. Weder das Thema noch die Zeit-
periode noch das Niveau dieses Textes pafit zu den tibrigen Beitrigen.

Bleibt also Marieluise Fleifler —leider nicht im direkten Gesprich, sondern
in umschreibender Darstellung, die sich mit der Unmittelbarkeit der vorher-
gehenden Interviews nicht messen kann. Auflerdem wurden die zugrunde ge-
legten Gespriche vor etwa fiinfundzwanzig Jahren gefiihrt und sind lingst von
Fleiflers eigenen Publikationen iiber Brecht, die Greuél angeregt haben will,
eingeholt worden. Was nicht heifien soll, dal damit das Thema Brecht und Fleifler
erschopft wire. Im Gegenteil, eine umfassende Studie der Schriftstellerin Fleifler
einschliefilich ihrer Beziehung zu Brecht wire dringend notig. Das wenigstens
macht Greuéls Beitrag klar, wenn auch nichts sonst.

Die Einbeziehung von Marieluise Fleifler verindert aber die Thematik des
Bandes so weitgehend, dafi auch die ersten Teile davon betroffen werden und der
Titel nun gar nicht mehr stimmt. Zusammen betrachtet, ergeben die Brechtge-
schichten der drei Frauen eher einen Kommentar zum Thema “Die Frau als
Sexualobjekt,” und es ist kaum anzunehmen, da das von den Herausgebern
beabsichtigt war. Oder sollte das Wort “Liebe” im Titel nichts als ein Ver-
kaufskoder sein?

Daf} Brecht ein Frauenverschleifler war, ist sattsam bekannt. Traditionell
wird dies meistens als “Kavaliersdelikt” abgetan, das einem auflerordentlichen
Mann wie Brecht wenn nicht zustand, so doch seine kreativen Energien be-
fliigelte. Schuld daran waren ohnehin die allzu erbétigen Frauen. Das vorliegende
Buch steht ganz in dieser apologetischen Tradition. Esers Frage an Zoff: “Die
Damen sollen es Brecht leichtgemacht haben. Warum?” (169) Eser-Poldners
Frage an Banholzer: “ ‘Jungmidchenliebe mit Folgen! Bereuen Sie, wozu Sie
damals bereit waren?”’ (106) und “Brecht (muf) Sie sehr geliebt haben . . . Er hat
iiber zwei Jahre gewartet, bevor er seine verstindlichen Wiinsche anmeldete”
(123). Greuéls Frage an Fleifler: “Warum schreiben Sie nicht ein Buch iiber
Brecht . . . der Thnen einmal sehr nahe gestanden hat und dem Sie—wie auch

225



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

immer —Ihren Ruhm als Dramatikerin verdanken?” (223) Der Mythos von dem
groflen Mann und dem kleinen Midchen kommt am penetrantesten zur Sprache
bei Greuél, er spricht von dem “Genie, der sie einmal mit einem Griff in die Hohe
gezogen hatte und in dessen Flammen sie verbrannte” (202f.) Auch die
Typisierung der Frau als irrationales Wesen ist bei ihm am deutlichsten. Das
lautet dann—in schonstem Deutsch—so: “Die Analyse eines Gegenstandes oder
von Menschen war ihr eine fremde Welt” (224) -

In allen Gesprichen—deren Verlauf vom Fragesteller weitgehend gesteuert
werden kann— werden die Frauen nur in Bezug auf Brecht gesehen und befragt,
wihrend sie als individuelle Personen nicht das Interesse der Fragenden finden,
damit auch dem Lesepublikum vorenthalten werden. Das entspricht durchaus
der Absicht der Herausgeber, wie der Untertitel des Buches, Der unbekannte
Brecht, deutlich macht. Diese Begrenztheit der Perspektive ist zu bedauern.
Insbesondere Paula Banholzer, die uns zunichst in ihrem eigenen Bericht als
Person entgegentritt, hitte man gern anders, tiefer, befragt gesehen.

Schliefllich: Wem niitzt das Buch? Der Anlage nach ist es fiir ein all-
gemeines Publikum bestimmt, das keine Anmerkungen oder Literaturhinweise
erwartet. Auch diese Leser wiren vermutlich mit einem weniger inkongruenten
Buch besser bedient, also mit einem, das nur die Banholzerteile und das Zoff-
interview enthielte. Fiir Brechtforscher jedenfalls sind nur diese drei Teile inte-
ressant. Wenn auch vieles, was hier als “unbekannt” verkauft wird, schon in der
einschligigen Literatur nachzulesen ist—etwa bei Frisch/Obermeiers Brecht in
Augsburg oder Volkers Brechtbiographie—so bleiben doch noch Neuigkeiten
und Nuancen ibrig, die man gern zur Kenntnis nimmt. Wichtiger ist der
Band —trotz der angemerkten Mingel —als ein Buch von und iiber Frauen, das
weitere Untersuchungen anregen konnte. Ein Buch also, das nicht hilt, was es
verspricht, dann aber wiederum hilt, was es nicht verspricht.

Gisela E. Bahr
Oxford, Ohio

Hans Bunge, Brechts Lai-Tu: Ruth Berlau Erziblt an as yet (June 1984)
unpublished manuscript.

For several years now those who are trying to obtain a more complete view
of the life, times, and work of Bertolt Brecht have expected the imminent
publication of Hans Bunge’s three hundred pages of Berlau material. But several
years have now dragged by and still the material has not appeared in book form.
Publishers have accepted the typescript, paid Dr. Bunge in advance, and have then
not proceeded to bring it out as a book. Behind the scenes, various major Brecht
authorities such as Werner Mittenzwei and Gerhard Seidel have been asked, by
various sides in the debate, to evaluate the merits of the work and to say whether
or not they feel it should be published. The tone of the debate has often become
bitter and among the work’s detractors Barbara Schall-Brecht has been par-
ticularly adamant in declaring that the work should never be published.

Readers of the current volume of the Brecht Yearbook have an opportunity
to see part of what all this fuss is about in the extract published here. As readers

226



Book Reviews

will readily see from this quite representative extract the work is often choppy,
sometimes inexact on details, and it is at times strident, at times more maudlin
than simply tender, the German usage leaves something to be desired, and all
kinds of things are simply left out. All this is noted by the work’s detractors and all
of this is conceded by those who argue that the work must be published. Docu-
mentary materials, so argue those who praise the work, may well be choppy,
fragmentary, strident, and maudlin but, this is not necessarily a drawback at all
with an authentic document but rather may help to validate its authenticity. And
this constitutes the very heart of Bunge’s dilemma. Yes, of course, he as an
experienced professional writer could polish the individual segments, could write
bridge material to carry us between the material recalled by Berlau in her long
rambling conversations with Bunge, and of course Bunge could correct her
incorrect recollections, but that would change the nature of the material itself, a
frank self-portrait of Berlau herself and a vision of Brecht and the Brecht circle
filtered through Berlau’s own consciousness years and years after many of the
events described and a recollection colored by all the joys and trials of those
intervening years. The work, as it now stands is correctly labelled: “Ruth Berlau
Erzihlt” Her narrative is complex, it has gaps, she makes mistakes, but above all
it is her story and it is not, his story. After years of voluntary silence she looks back
over her life and assesses the impact Brecht made on her and she attempts to
assess the impact she herself made on Brecht.

The story, which Berlau tells is a powerful and important one. She gives
specific details of how things were done within the Brecht circle. How the
worker/mistresses related to one another. How life was lived in exile and what
kind of person Brecht was, and became, first in exile and then back in Berlin. Her
story is candid. Where she knows that Brecht wore handmade silk shirts, even if
he did not want his story to note that fact, her story contains that fact. If Brecht
wanted to construct a vision of himself as being poor and being close to “the
workers,” Berlau notes his various cars and his various houses. Where Brecht
wishes to simply go on with his life with a new sexual partner and not have the
new relationship have an effect on the old “friendship,” Berlau insists on seeing
things from the point of view of the person who has been displaced from Brecht'’s
bed and, just as importantly, displaced from the working collective. She tries to
show how it feels to learn that Brecht is helping Isot Kilian move out of the home
she had shared with Wolfgang Harich in exactly the same way as he had helped
her, Ruth Berlau, years ago move out of the home she had shared with Robert
Lund. She sees a formula at work here. She notes that her own involvement with
Brecht followed a standard pattern of strong interest, a period of intimacy
combined with work on joint drama projects, and then a period of sexual estrange-
ment where the working arrangement was supposed to go on as though nothing
else had changed. As Berlau sees it, the standard arrangement was a cumulative
one for Brecht. He gained a variety of sexual partners and an ever expanding
working collective. Viewed from the other side, however, things looked rather
different: her story was not his story. For her, it was necessary to always be
available and to remain friendly despite Brecht’s other liaisons. She was not to
enter other liaisons herself (this view squares incidentally with that of other
women who were involved with Brecht at different times) but was to be tolerant
about his other affairs. To not be tolerant was to expose oneself to the charge of
“being frigid,” a rather interesting dialectual use of that term. She was to
definitely come along to America, to leave her own world in Denmark, but once

227



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

having arrived in America, she was to not be too visible too much of the time. She
should be tolerant if he took up with a dancer in Hollywood and should loan him
her car so that he could conveniently pay visits to the dancer, but, at the same
time, Berlau should not form her own separate liaisons. It may well be that
Berlau’s recollections of much of what happened is colored by her own sense of
disappointment and loss but all in all, I detect no more fictionalization by Berlau
of her story than Brecht was wont to do in presenting his own stylized story of his
own life. If we can be tolerant of Brecht’s own view of self, I see no reason
whatsoever to not look with equal care and tolerance at other views, such as those
of Berlau, Steffin, Banholzer, Zoff, Hauptmann, Sternberg, etc. etc.

My own sense is that I would be very comfortable if the Berlau book came
out just as it now is with its gaps and inconsistencies but I would add that I do
think that it could be improved by means of a scholarly apparatus attached to the
book. Many of the supposed facts about the House Unamerican Activities
Committee need to be commented on in an accurate appendix. She is not always
accurate about Carola Neher in Russia or on Brecht’s relationship to Auden but
my suggestion would be to definitely let the inaccuracies remain in the body of the
text but then clear up the discrepancies by means of footnotes. I believe it is
important to see what happens to memory after years of lapsed hopes. I believe
this is part of the truth of the self-portrait of Ruth Berlau. It is true that when she
did the interviews with Bunge that she was often ill, it is true that in her last years
she was often drunk, but it is also true that a complex history lay behind her being
in Berlin at all in the last years of Brecht’s life. We can hide such accounts and we
can polish them up but I wonder what we lose by being truthful about the cost in
human terms of being part of the Brecht collective. Can we not look candidly at
the anguish of a Fleisser as she confronts Brecht’s “satanic stare,” or the horror of
a Hauptmann as Brecht suddenly marries Weigel, or the despair of a Banholzer
and Zoff as they confront Brecht in Munich, or the pity of the letters (often
unanswered) of a Steffin ill in France and unable to sleep as she has nightmares of
Brecht with other women, or the terror and pity of a Berlau, as she dreams her
pubic hair is on fire and that Weigel in Berlau’s dream casually calls for the fire
brigade to put it out. And, of course, what of Weigel herself, what of her own life
as she had to accommodate herself to Brecht’s ever changing sexual partners?
And what about Barbara Brecht-Schall and the human cost to her as a child of
changing countries and languages at crucial times in her own development and
having to accommodate herself to an ever changing household? In this complex
set of questions, the life of Berlau as perceived by Berlau is a terribly important
constituent part. I would strongly urge that whoever or whatever is standing in
the way of the publication of the book be promptly removed. A candid evaluation
of the life and times of the Brecht circle absolutely requires that we hear and judge
her story as well as his story. Bunge is to be warmly congratulated for his strong
and diplomatic persistence in attempting to ensure that Berlau’s voice, after so
many years of loyal silence should at last be heard.

John Fuegi
College Park, Maryland

228



Book Reviews

Fritz Hennenberg, Das Grofle Brecht-Liederbuch, Henschelverlag Ber-
lin/Suhrkamp Verlag Frankfurt a.M. 1983, 3 Binde, 560 Seiten,
160.-M

1. Ein “Grofles Brecht-Liederbuch"— warum?

Weil es oft schon ein Kunststiick ist, iiberhaupt Noten zu den Liedern zu
kriegen. Von Brechts eigenen Melodien sind nur einige in der “Taschenpostille”
abgedruckt—in die Ausgaben der “Gedichte” wurden sie nicht iibernommen.
Um an Weills bekannte Stiicke zu kommen, mufl man in vier oder fiinf Alben
nachschlagen. Eisler hat seine Brecht-Lieder in verschiedenen Sammlungen
verstreut. Von Dessau ist seit langem kaum etwas greifbar. Uberdies sind viele
Ausgaben unzuverlassig—so fehlt, um nur ein Beispiel zu nennen, bei der
“Seerduberjenny” immer die dritte Strophe! Hier nun, in unserem ‘“Groflen
Brecht-Liederbuch”, sollen die bekanntesten Brecht-Vertonungen endlich ein-
mal an einem Ort versammelt sein, und in einer mdglichst gesicherten Gestalt.

2. Wieviele Lieder wurden ausgewiblt und welche?

Brecht ist unendlich oft vertont worden, und selbst ein “grofies” Brecht-
Liederbuch mit 125 Titeln muf sich beschrinken. Es wurden nur Lieder von
Komponisten aufgenommen, die mit Brecht personlich gearbeitet haben und auf
seine Ansichten eingestimmt waren. Eine Entdeckung ist der erste musikalische
Mitarbeiter Brechts, Franz S. Bruinier. Brecht hat ihn Mitte der zwanziger Jahre
kennengelernt, ihm eigene musikalische Einfille vorgesungen und aufschreiben
lassen, gemeinsam mit ihm Lieder komponiert, ihm auch Texte zur selbstindigen
Vertonung gegeben. Ein interessanter Fund sind Melodien Brechts zur “See-
rduberjenny” und zum “Barbara-Song”, die Bruinier notiert hat. Die Zusammen-
arbeit dauerte nur kurz; Bruinier starb 1928, erst dreiundzwanzigjihrig. Die
Klaviersitze zu Brechts Melodien, auch zu denen aus der “Taschenpostille” und
den (hier erstmals veréffentlichten) “Liedern zur Klampfe”, schrieb Kurt
Schwaen. Er steuerte auf Wunsch des Herausgebers auch das Schlufilied, “Wohin
zieht ihr?”, bei. Ubrigens hat noch Paul Dessau die Konzeption des “Grofien
Brecht-Liederbuchs” mit Interesse verfolgt und eigens einige Klaviersitze dazu
geschrieben.

3. In welchen Fassungen erscheinen die Lieder?

Die 125 Titel sind fiir Singstimme und Klavier gesetzt. Einige Lieder
haben eine originale Gitarrenbegleitung, die aber aufs Klavier iibertragen
werden kann; andererseits lassen sich viele Klaviersitze leicht fiir Gitarre ein-
richten. Die Fihigkeiten des Amateurs wurden beachtet, doch damit nicht etwa
die Aufnahme einiger komplizierter Stiicke—wie Eislers Zwolftonlieder iiber
das Gedicht “An die Nachgeborenen” —versperrt: Es sollte auch hier und da ein
Anreiz gegeben werden. Die Vielfalt der Moglichkeiten, Brecht-Texte in Musik
zu iibertragen, sollte sich beweisen: Songs, Massenlieder, Balladen, Kinderlieder,
Schnurren, Chansons, Moritaten, auch Lieder fiirs Vortragspodium. Jeder, der
sucht, sollte etwas finden konnen. Mehr noch: Er sollte auf Entdeckungen
geschickt werden.

4. Wie gliedern sich die drei Bande auf?

Eine Aufteilung machte sich zunachst der Handlichkeit wegen notig: Die
Noten sollten guten Platz auf dem Klavierstinder finden. Im ersten Band stehen

229



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Brechts eigene Melodien, einige von Bruinier und Lieder aus Theaterstiicken;
alles andere im zweiten Band. Wer Interesse hat, iiber die Geschichte der Lieder
zu lesen, sollte den dritten Band, die Kommentare, aufschlagen. Hier werden
auch Winke fiir den Vortrag gegeben. Die Lieder aus Theaterstiicken miissen aus
der szenischen Situation begriffen werden—die Kommentare fithren darin ein.
Interpretationsmodelle werden diskutiert, von den Autoren selber geschaffene
(Brecht und Eisler haben Lieder fiir Tonaufnahmen gesungen, Dessau Singer am
Klavier begleitet) oder solche der Interpreten, mit denen sie gearbeitet haben.
Ubrigens karren die Kommentare auch einiges tir das Thema “Brecht und die
Musik” (und dariiber hinaus fiir die Brecht-Biographie) interessantes Material
an. So konnte zum Beispiel durch die Entdeckung des zur Urauffihrung der
“Dreigroschenoper” verwendeten Notenmaterials die damalige Musikfolge re-
konstruiert werden.

5. Welche Wiinsche geben dem “Groflen Brecht-Liederbuch” mit auf den Weg?
Der nach fleifliger Benutzung natiirlich, und zwar nicht nur durch Fach-
leute und fir Auffithrungen. Gewif bietet sich hier, kompakt zusammengefaflt,
eine Auswahl an, die fiir Veranstaltungen genutzt werden wird. Auch die Musik-
schulen und iiberhaupt der Musikunterricht sollten sich Anregung holen. Das
Singen in Gruppen, das Lied als Mittel der Aussprache ist wieder aktuell ge-
worden: Hier finden sich Vorbilder. Nicht zuletzt hat derjenige, der sich nur mal
so hinsetzen und zum eigenen Spaf singen und in die Tasten greifen will, eine
Sammlung an der Hand, die ihn zu unterhaltsamer Auseinandersetzung auf-
fordert. In den endzwanziger Jahren freute sich Brecht, iiberall seine “Drei-
groschenoper”— Songs geklimpert zu héren. Ihm schwebte eine neuartige Haus-
musik vor, keine idyllische, in die vier Winde eingeschlossene, sondern eine
aufsissige. “Das grofie Brecht-Liederbuch” ist das Arbeitsmaterial dazu.

Fritz Hennenberg
German Democratic Republic

Bertolt Brecht. Gedichte iiber die Liebe. ed. Werner Hecht. (Frankfurt:
Suhrkamp, 1982), 239 pp.

“Liebe” verkauft sich gut. Daher der Titel von Hechts Anthologie. Die
meisten Texte haben nichts mit Liebe zu tun. Zumindest wire eine Definition des
Begriffes angebracht gewesen. Es will jedoch scheinen, daf der irrefithrende Titel
gewihlt wurde, um das Verkaufspotential des schmalen Bindchens ohne eigent-
lichen Neuheitswert zu steigern.

Angst, Aggression, Misogynie, Entfremdung von der Frau, die sich in
Sexualhemmung oder sado-masochistischer Aktion niederschlagen, sind die
Themen der meisten Texte, deren Grofiteil nicht, wie Hecht in seinem bezeich-
nenderweise kurzen und uninformativen Nachwort angibt, “aus allen Zeiten
seines Lebens” (p. 237) stammen. Drei Gedichte kommen aus den Jahren vor
1918, dreizehn von vor 1920, etwa siebzig von 1945-55. Allein 18 Prozent der
etwa 140 Texte stammen aus dem freilich sehr fruchtbaren Jahre 1920, dessen
Produkte einen Kampf um sexuelle Identitit ausdriicken.

Hecht hat sich alle Mithe gegeben, die Enge seiner Auswahl zu ver-

230



Book Reviews

schleiern, wiirde die Sammlung doch, wiire sie chronologisch angeordnet, nicht
so reprisentativ erscheinen wie er sie hinstellen méchte. Die “neuen,” bislang
nicht versffentlichten Texte wiirden sich als einige zeitlich begrenzte Zusitze
erweisen, die dem schon veréffentlichten Corpus von Brechtgedichten nichts
Wesentliches hinzuzufiigen haben, so daf sich eine separate Buchveroffent-
lichung eriibrigt hitte. Es wire auch aufgefallen, daff die Texte aus den 20er
Jahren, bevor sich Brecht ideologisch und klassenkdmpferisch betitigte, ganz
erheblich in Tendenz und Inhalt von den spiteren unterschieden sind. Sie sind
von der sprachlichen Leistung her, hinsichtlich der Dynamik und Originalitit,
durchaus héher zu bewerten.

So streute Hecht schon bekannte Texte unter die neu veroffentlichten,
damit das Bandchen nicht zu mager ausfiel. Freilich hitte es Hecht nicht schwer-
fallen sollen, Texte zu finden, die seiner angeblichen Intention nihergekommen
wiren. “Das Thema der Liebe zu einem Menschen wiederholt sich in gleicher
Bestindigkeit wie das Thema der Liebe zu den Menschen, die aufgerufen sind,
ihren Planeten ‘bewohnbar’ einzurichten. Beide Themen bedingen sich, regen
sich an, schépfen eins aus dem anderen. Der Mikrokosmos der individuellen
Liebe befliigelt den Anspruch, auch in der ‘groflen Welt’ unter menschlichen
Bedingungen Freundlichkeit und Frieden, Bewegung und Produktivitit, Schon-
heit und Wiirde in das Zusammenleben der Menschen zu bringen”” (p. 237)

Unter diesen Voraussetzungen wiren der Text von Brechts Internationale,
" sein Lied vom Neuen Deutschland udgl. berechtigterweise aufzunehmen. Nach
dem Lesen der Anthologie mag man nicht fiir moglich halten, da8 die siiflichen
Klischees des Nachwortes den eben beendeten Band begleiten wollen. Das Nach-
wort ist ganz im Vakuum entworfen, moglicherweise—die Auswahl der Gedichte
legt es nahe —um die imaginire Leserschaft zu besinftigen, denn Hechts Absicht
scheint, nicht weniger als die des jungeren Brecht, der Schockeffekt gewesen zu
sein. Dazu merkte schon Arendt an: “The épater le bourgeois this time did not
shock any more, least of all the bourgeoisie. . .

Gewifl, dieser Inhalt und diese Mittel sind spitestens schon seit de Sade,
Sacher-Masoch und Wedekind althergebracht. “In the fervor of creating Brecht
did what all poets do when they are left alone, he told tales out of school. He found
what he told wonderful, and others found it abominable.” (Arendt, p. 44) So sind
etliche der Texte, so “Uber die Verfiihrung von Engeln,” “Uber den Gebrauch
gemeiner Worter,” “Ratschlige einer ilteren Fose an eine jiingere” hinreichend
charakterisiert. Hecht findet offenbar den in den Texten reflektierten Lebensstil
und die pornographischen Exkurse, welche keinem aufgeklirten Durchschnitts-
menschen etwas Neues zu sagen haben, die explizite und z. T. “perverse” Sexuali-
tit zu aufregend, um sich die Frage nach Ursprung und Funktion dieser reife-
mibig bei einem immerhin schon 29jahrigen Dichter etwas verspiteten Texte zu
stellen. “Der Ausbruch Brechts aus der biirgerlichen Moral, der sich wihrend
des ersten Weltkriegs vollzog, wirkte sich auch auf die Beziehung zu Frauen aus,
die vielfaltig und unbestindig war: ‘Der Teller, von welchem du issest dein Brot /
Schau ihn nicht lang an, wirf ihn fort!” (S. 238) Hingeworfene Auferungen wie
diese, welche so deutlich Brechts Biographie verfilschen, indem sie dem Autor in
Sachen Sexualitit eine Souverdnitit verleihen, die er denn doch nicht hatte,
bezeichnen Hechts Haltung dem “grofen Manne” gegeniiber. Er fallt damit weit
gegeniiber fritheren Studien, z. B. Weber oder Pietzcker, ab.?

Nuancen sind Hecht bei der Kollage seines Machwerkes entgangen. Drei
Kinder von drei Frauen—das kann auch ein Zeichen von Ungeschick oder

231



Brecht: Women and Politics)Frauen und Politik

Unerfahrenheit sein, fiir sich betrachtet trivial wie das obenzitierte Sétzchen von
Teller und Brot, dem nicht mehr Tiefe innewohnt als dem rebellischen “Wer
zweimal mit derselben pennt, gehort schon zum Establishment” der Studenten-
bewegung von 1968. Unbiirgerlich ist die kalkulierte Promiskuitit auf Seiten des
Mannes nicht, denn die doppelte Moral und die Ausbeutung der Frau sind
traditionell biirgerlich.? Das Imponiergehabe, das einen pubertiren Voyeurismus
mit dem Sensationalismus einer Latrinenkultur paart, indem mit Bravado die
eigenen Note und Angst vor der Frau und der Sexualitit tberspielt werden, ist bei
aller Pose weder revolutionir-unbiirgerlich noch dekadent, da die Lautheit auf
ein tiefes Erschreckt- und Affiziertsein deutet, weit entfernt von der Blasiertheit
des an starken Tobak Gewshnten. Grimm deutet an: “Kunst und Abkehr von der
Kunst, Kunstgenuf und unerbittliche Sittlichkeit, Lust und Askese stehen bei
Brecht nebeneinander, ja gehen miteinander auf.*

Keine Aussage iiber Brecht lifit sich ahistorisch halten. Leider sind sowohl
Hechts Nachbemerkungen, wie die Texte selbst, ohne Kontext hingeworfen.
Gerade bei Brecht, der so entscheidende Verinderungen durchgemacht hat,
spielt es eine wichtige Rolle, von welcher Schaffensepoche- die Rede ist. Es
kommt fiir den Stellenwert des Textes darauf an, ob er vor Brechts ideologischer
Wandlung, im Exil oder in der DDR verfafit wurde. Hecht scheint mit seiner
kleinen kulinarischen Anthologie fiir den abseitigen Brechtliebhaberaller Histori-
zitidt Hohn sprechen zu wollen. Er stellt die Gedichte wahllos unter kleine Motti,
die ihrerseits Iyrischen Texten entnommen sind und keineswegs einen thema-
tischen oder stimmungsmifigen Rahmen fiir das, was folgt, bilden. Dabei weif
Hecht es besser, wie zwei seiner friitheren Veroffentlichungen iiber Brecht be-
legen. Er ist prinzipiell imstande, chronologisch, logisch, historisch und literar-
kritisch zu arbeiten.>

Wissenschaftlich ist die Anthologie also wertlos. Sie bietet nicht einmal
alternative Lesungen, keinen kritischen Apparat, keinen Index, keine Anmer-
kungen von Bedeutung. Um mit dem Biichlein zu arbeiten, mu8 sich der Leser
die chronologische Abfolge der Texte mithsam aus dem Anhang zusammen-
klauben, die kritischen Informationen aus anderen Quellen besorgen. Die
Ausgabe ist aber auch vom kulinarischen Standpunkt schlecht. Ohne den ange-
deuteten Kontext lafit sich wenig Vergniigen an dem wie Kraut und Riiben
Dargebotenen finden. Brecht ist, nach Bachmann, beinahe, aber nicht ganz, ein
Volksdichter. Er entzieht sich letztlich doch dem naiven, unkritischen Zugriff,
der harmlosen Verbraucherfreude, die ja auch das Letzte war, was er in seinem
reifen Werk fordern wollte.” Der Umgang mit der Sammlung erfordert Arbeit,
Umstellung, Sichtung, zusitzliches Lesen aus anderen Quellen—kurzum also
eine neue Anthologie.

Der Gestus der Bewunderung beherrscht die Auswahl. Der Mythos vom
grofen Manne scheint auch bei anderen Hecht-Veroffentlichungen immer
wieder durch. “Es ist fir diesen vitalen Mann schon erstaunlich, daf er sich
schlieflich dauerhaft mit einer Frau verbunden hat, und es gehort zu den un-
gewdhnlichen Leistungen von Helene Weigel, daf sie ihn iiber drei Jahrzehnte
bis zu seinem Tod an ihrer Seite hielt. Neben anderen Qualititen lag das ohne
Zweifel an der Selbstlosigkeit ihrer Liebe und praktischer Hilfe sowie Grofiziigig-
keit ihres Verstiandnisses fiir den groflen Mann, dem sie schon in den zZwanziger
Jahren mit ihrem und seinem Kind die Atelierwohnung riumte, weil sie ihm
gefiel, und die sich auch als beriihmte Schauspielerin erheblich verinderte, bis
ihre Kunst seinen hohen Anspriichen geniigte. (p. 239) Wie moglicherweise

232



Book Reviews

Brecht nimmt Hecht die Selbstopfer “der” Weigel als selbstverstandlich hin.
Hechts Misogynie trifft sich mit der Brechts, verstirkt sie applaudierend und
erlaubt keinen kritischen Abstand.

Die deutsche Linke, und nicht nur die deutsche, besitzt eine hartnickige:
sexistische Tradition, die von dem patriarchalischen Marx, dem débonnair
lebenden Engels (weshalb Marx ihn mit Stirnerunzeln bedachte) iber Bebel
reicht, welcher in Die Frau und der Sozialismus durchaus in den Fufistapfen des
misogynen Luther wandelte und die romantisch-biirgerlichen Ideale der in-
dividuellen Geschlechterliebe und der Monogamie auch in seiner kommunis-
tischen Utopie durch nichts Neues zu ersetzen wufite.” Die Tradition der Frauen-
verachtung reicht bis zu Fabinder und Biermann und spiegelt sich auch in der
Geschlechter- und Heiratspolitik sozialistischer Lander, der marxistischen Prii-
derie und ihrer Kehrseite. Insofern fillt nichts, was Brecht bietet, auch aus
diesem Rahmen.

In den Texten aus den Jahren vor 1920 ist es die Suche nach dem Rausch,
der von dem zuweilen noch vorsichtigen Kontakt mit der Frau (“Lied von der
Liebe,” p. 12) erwartet wird:

Oh, die unerhérten Moglichkeiten

Wenn man Frauen um die Hiiften nimmt
Zwischen Schenkeln sanft im Abwirtsgleiten
Durch das griine Meer der Wollust schwimmt.

Oder Schnaps trinkst in den Schmutzspelunken. . .

Einst war Sitzen schon in Kirchenbinken
Wo der Segen mich zam Himmel schmifi! . ..

Auch auf wilden Abendkarussellen . . .

Oder wenn dich tolle Strudel reiflen,
Wenn du sinnlos auf dem Riicken liegst ... (p. 191-192)

Kirchensegen, Schnaps, Karussell, Frau—das Vehikel gilt gleich, wenn es
nur eine Verinderung der langweiligen Realitit mit sich bringt. Schon hier die
Klage, dafl die Flucht nicht andauert:

Was man haben kann an blauem Himmel

Wind und Mensch, reicht nicht einmal zur Not—
Und auch dieses kriegen nur die Limmel

Und es reicht nicht und wird schnell zu Kot. (p. 192)

Verganglichkeit und Lust fiihren in anderen Texten dazu, dafl dem Objekt der
Lust mifitraut wird. (“Tanzlied,” p. 18) Daher muff es vergessen, also ausge-
l6scht, werden, so “Tod des Anna Gewdlkegesichtes,” (p. 123) oder, im Falle der
Verweigerung, verspottet (“Schone Nelke,” p. 27):

Geh ma zua, die seidenen Socken

Man soll halt nichts iibertreibn!

Ist sie so a fade Nocken

Wenns net so mag, laft sie’s bleibn. (p. 27)

Spott entsteht aber auch in Antwort auf Spott von Seiten des Madchens. (“Lied
von der Liebe,” p. 12) Trauer, Einsamkeit— tief empfundenen Verlust und Rat-
losigkeit driicken einige frithe Gedichte aus: “Ein bitteres Liebeslied,” “An

233



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Bittersweet” (p.179, p. 181) Auch schon im Jahr 1918 nimmt Brecht Motive
auf, die noch den guten Menschen von Sezuan bestimmen, z. B. die gute Hure.
Eine solche ist die von den Ménnern sadistisch mifibrauchte, gutmiitige Evelyn
Roe, die—und das ist fiir Brecht bezeichnend —selbst keine Lust zam Verkehr
mit den sie benutzenden Minnern hat, sondern sich aus einem “reinen” Zweck
hingibt. Frith schon wird der Ekel des Sprechers vor sexuell aktiven Frauen in die
weiblichen Gestalten hineinprojiziert, z. B. “Beuteltier mit Weinkrampf.’ (p. 28)

Brechts Frauenbild aller Perioden verhindert die Entstehung von Liebesge-
dichten im traditionellen Sinn—nicht etwa, wie Weber meint, Brechts Einsicht,
dafl das Geld die Liebe verdorben habe.® Liebe—eine dauerhafte Gemeinschaft
auf sinnlichen und geistigen Interessen begriindet—gibt es durchaus in den
frithen Texten Brechts, egal, wie schlecht die Zeiten sind.® Nur findet sie sich
eben nicht da, wo Hecht sie sucht. Eines der wenigen wirklichen Liebesgedichte
Brechts ist die “Ballade von der Freundschaft,” die Hecht ihres homosexuellen
Inhalts oder des neutralen Titels wegen entweder nicht als Liebesgedicht erkannt
oder absichtlich verschwiegen hat.!® In diesem Text findet sich integriert, was
sonst bei Brecht nur getrennt auftritt; das sinnliche, erotische und das freund-
schaftliche, das geistige Element. Pietzcker beobachtet: “So ist die asexuell,
leicht leer wirkende Liebe im Zusammenhang zu sehen mit Brechts Betonen des
Grobsexuellen im Zusammenhang mit seiner Dirnen- und Zuhilterwelt”
(Pietzcker, S. 273) In Brecht-Texten iiber den Kontakt mit Frauen findet sich
kein Miteinander von—traditionell ausgedriickt—Leib und Seele. Es ist ent-
weder das eine oder das andere, Freundschaft oder Sexualitit, vorhanden. Das
entspricht der Leib-Seele-Dualitit der christlich-europiischen Tradition und
geht dariiber hinaus. In den Dramen Baa/ und Im Dickicht der Stidte besitzt die
Neigung Baals zu Ekart, die Shlinks zu Garga beide Elemente. Bei diesen
homosexuellen Verhiltnissen werden auch die bei Brecht seltenen Worte “ich
liebe dich” gebraucht.!

Nicht alles, was mit menschlichem Kontakt, Kommunikation, Ge-
schlechtsverkehr oder Sinnlichkeit zu tun hat, ist Liebe, ein Faktum, dem Hecht
gegeniiber blind scheint. Andererseits geht es bei Brecht aber auch nicht einfach
um die Abwesenheit der Liebe, wie Weber ausfiihrt, weil “die hoffnungslose
Situation der Zeit, wie im jungen Brecht, eine gesteigerte Begierde nach Lust,
riicksichtsloser Lebensgier, einen asozialen und amoralischen Vitalismus” ent-
fesselte. (Weber, p. 58) Was das betrifft, so spricht das zynische Gedicht “Uber die
Vitalitit” (p. 44) eine deutliche Sprache und lehnt eben jene Lust- und Lebens-
gier als Unwert ab, indem es sie als grundsitzlich spieflig entlarvt. Hecht dagegen
scheint den Text wortlich zu nehmen: “Einige der vulgiren Darstellungen
waren, wohl aus moralischen und persénlichen Riicksichten, zuriickgehalten
worden. Mit ihrer Publikation stellt sich das Thema Liebe Brecht freilich nicht
anders dar, als man es schon kannte, es enthilt aber mehr Vitalitit und Kraft”’ (p-
238)

Es geht in den Texten aus den 20er Jahren um den sexuellen Gebrauch.
Allerdings greift Weber zu kurz, wenn er meint, die Sexualitit mache “den
Partner zum unpersonlichen Werkzeug” fiir korperliche Befriedigung, welche
nur einen Teil des Menschen erfasse. (Weber, S. 58) Er iibersieht, daf in keinem
dieser Texte die Frau Partner ist. Sie ist Instrument, iiber das hinaus auf den
eigentlichen Partner, einen anderen Mann, projiziert wird. Ton und Thema der
friheren Texte sind umgeschlagen, eine Abwendung von dem biirgerlichen
Midchen als Liebesobjekt hat stattgefunden. Fiir die sexuelle Befriedigung steht

234



Book Reviews

die lissterne und feile Person zur Verfiigung. Diese jedoch gewihrt keine Be-
friedigung von Substanz. “Some see Brecht making a virtue of necessity. Accord-
ing to them, lacking the finer feelings of a born lyric poet, he takes up cudgels on
behalf of an austere ideology that camouflages his sterility> So beschreibt
Dickson das Befremden, das manchen beim Lesen von Brechts heterosexuellen
Texten ergriffen haben mag. Freilich—Brecht mangelt es in anderen Kontexten
nicht an Eloquenz, so daf nicht auf sprachlichen Mangel geschlossen werden
darf.

Das trifft besonders auf die frithen Gedichte zu, die, viel mehr als die nach
der ideologischen Bekehrung, eine Diktion und ein Vokabulaf des sinnlichen
Begehrens und der Lust entwickeln, welche allein sprachlich befreiend wirken.
Man denke z. B. an den frithen Text “Tarpeja,” (GW, p. 24 ff.) der in eindring-
lichen visuellen und akustischen Bildern die Konfrontation zwischen einer
klimtisch-jugendstilhaften femme fatale und einem eiskalten Morder darstellt,
der sie, nachdem er sie ausgebeutet hat, totet. Man méchte an Wedekinds Jack
the Ripper oder Tschamper denken, von denen eine gute Portion nicht nur in
manchem von Brechts dramatischen Charakteren, sondern auch in seinen lyri-
schen Sprechern enthalten ist, Lustmorder, die nicht einmal Lust bei ihrem Tun
empfinden.

Unlust und Ubersittigung beherrschen zahlreiche der von Hecht gesam-
melten “Gedichte iiber die Liebe.” Die pornographischen Schilderungen sind
nicht weniger mechanisch als die Pflichtiibungen der viel zitierten Prostituier-
ten. In diesen Haltungen reflektiert sich immer wieder nur der Sprecher und nur
er.

1. Was erwartet man noch von mir?
Ich habe alle Patiencen gelegt, alles Kirschwasser gespien

Alle Biicher in den Ofen gestopft
Alle Weiber geliebt, bis sie wie der Leviathan gestunken haben.

Warum also nicht Ruhe? . ..

Man schlift schon bei seiner Schwester ohne rechte Freude.
Der mord ist viel zu mithsam

Das Dichten zu allgemein. .. (GW, p. 101)

So liest sich ein Text um 1920. Mit Recht zitiert Pietzcker, durch Brecht
angeregt, Kants Definition von der Sexualitit als dem gegenseitigen Gebrauch
der Geschlechtsorgane, welche “der Form nach der fortgeschrittensten biirger-
lichen Wirklichkeit” entspriche. (Pietzcker, p. 261-62) Diese Entsprechung gilt
bei Brecht freilich anders als Hechts Nachsatz nahelegen méchte. Hecht deutet
einen kritischen Abstand zum Dargestellten bei Brecht an: “Denn ohne solche
Tugenden der Verhiltnisse leidet auch die Liebe zu einem Menschen. In den
‘finsteren Zeiten’ wird sie zur Beziehung, die sich iiber Bezahlung und Aus-
beutung reguliert, als ‘Ware’ Liebe, gleich ob in Form der Prostitution oder in
Form der biirgerlichen Ehe’” (p.237)

Ein derartiger Abstand ist jedoch nicht vorauszusetzen, betrachtet man die
Texte eingehend und bezieht man auch—man kann kaum anders—Fakten aus
Brechts Biographie mit ein, seinen sexuellen Habitus, wie er z. B. bei Marieluise
Fleisser reflektiert ist. Hecht streift Brechts Leben nur im Voriibergehen. Den
Texten ist eine tiefe Betroffenheit anzumerken, indiziert durch die beinahe

235



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

penetrante Wiederholung derselben Motive und Themen. Es ist mehr als Tech-
nik, wenn “die Liebeslyrik des jungen Brecht die ‘normale Sexualitit’ ” (wenn es
so etwas gibt—dazu etwa Freud, “Das Unbehagen in der Kultur”) negiert. Der
Grund ist nicht, daff “sie entfremdete Sexualitit ist, und gewinnt aus der ab-
weichenden Sexualitit lyrische Unmittelbarkeit. In der abnormalen (Masochis-
mus, Sadismus, Homosexualitit) findet sie zur Selbsterfahrung des Subjekts und
biirgerlichen Protest gegen die Gesellschaft’ (Pietzcker, p.273)

Die Gedichte bandeln nicht von der Entfremdung—sie sind entfremdet
durch ihre entfremdeten Sprecher. Es ist nicht gewagt zu behaupten, daff der
Autor selbst, wie seine Sprecher, als Produkt der biirgerlichen Dekadenz, die er
darstellt, Teil der Szene ist. Von diesem Aspekt her handelt es sich um Doku-
mentationsdichtung. “Liebe als Ausleben der Sinnlichkeit kommt aus Ver-
zweiflung, nicht nur aus der politischen und sozialen Situation, sondern innerer
Not,” hilt Weber fest, (Weber, p. 60) der auch die offensichtliche Ambivalenz
dieser Texte—z. B. der Mahagonny-Songs— beobachtet und sich fragt, ob sie
Anklage der Gesellschaft oder Verherrlichung ihrer sexuellen Freiheit sein
wollen. (Weber, p. 76)

“Dennoch gelangt Brecht weder hier noch in anderen Gedichten zum
Ausdruck freier Sexualitit und einer ihr entsprechenden Liebe,” heifit es bei
Pietzcker noch iber die spite Lyrik Brechts. (Pietzcher, p. 293) Zorn und
Aggression sprechen aus dem, was Dickson “the revolt against an ‘aromatic’
aestheticism” nennt, “a demythologization of the very language of poetry.
Brecht’s early verse reeks of brandy and tobacco, excrement and putrification, the
unashamed mortal sacrament of a doomed megalopolis.” (Dickson, p. 277-278)
Zorn—und mehr noch Enttiuschung, daf die Welt nicht so ist, wie sie dem
Halbwiichsigen geschienen haben mag, sprechen aus der Auflehnung gegen den
Anstindigkeitskodex der Mutter in “Auslassungen eines Martyrers” von 1918
(GW, p. 37) und der wiederholten Konfrontation der Liebe mit der Prostitution.
“Die Liebe dauert nicht, weil sie durch Geld verdorben ist.” (Weber, p. 75) Mitder
Enttiuschung Hand in Hand geht die in vielen Gedichten ausgedriickte Sehn-
sucht zuriick, dorthin, wo alles anfing, in den Mutterleib, (Pietzcker, p. 282)ein
Weg vom verantwortlichen Erwachsensein, das sich auch in Baals Kinderphobie
spiegelt:

Gibt ein Weib, sagt Baal, euch alles her

Lafit es fahren, denn sie hat nicht mehr!

Fiirchtet Manner nicht beim Weib, die sind egal:

Aber Kinder fiirchtet sogar Baal. (GW, Stiicke 1, p. 4)

Der Zorn richtet sich nicht gegen eine Partnerin und weniger gegen die
Frau, die Verantwortlichkeit und reifes Verhalten fordern konnte. In den Ge-
dichten der 20er Jahre wird die Frau, es sei denn in ihrer asexuellen Kamer-
adinnen-Schwestern-Figuration, als die “andere,” die “Feindin” wahrgenommen.
Partner dagegen sind Minner. In zahlreichen Gedichten wird ein Freund oder ein
anonymes Minnerkollektiv in den Zeugenstand gerufen oder als Komplize
beschworen. Hecht hat—mit oder ohne Vorbedacht—derartige Texte in den
Hintergrund geschoben oder iibergangen.

Es ist kein Zufall, da$ die Eisenbahntruppe von Fort Donald (GW, p. 13)
ein Liebeslied singt, das von einem Mann, Johnny, handelt, der an anderen Stellen
als harter Bursche beschworen wird, einer, der nicht verwundbar ist—eine
Wunschprojektion. In dem “Lied der Galgenvigel” polemisiert eine Minner-

236



Book Reviews

gruppe gegen die Frauen. Am Ende wird minnliche Briiderlichkeit gefeiert,
minnliche Freiheit gepriesen. (GW, p. 35 ff.) Die Armee bildet oft den Rahmen
um die heterosexuellen Kontakte. A priori bilden Minnergemeinschaften den
Hauptbezugspunkt, die Sicherheit, von wo aus den Frauen als Beute nachgestellt
wird, so z. B. in dem “Mann-ist-Mann-Song”: (GW, p. 139)

Ach, Tom, hast du auch Jenny Smith gesehn?
Denn ich hab auch Jenny Smith gesehn!
Wenn ich so’n altes Huhn beseh

Dann bin ich wieder gern beir Armee.

Ach, Tom, hast du auch bei Jenny geschlafen?
Denn ich habe auch bei Jenny geschlafen!

Der heterosexuelle Verkehr ist ein verbindungsschaffendes Mittel
zwischen den Minnern. So auch in “Kaugummi-Song”: “Johnny war scharf auf
geschminkte Madchen wie wir? (p. 99) Es ist auch in “Psalm im Friithjahr” eine
Minnergemeinschaft, die sich besiuft, singt und Erektionen hat— gemeinsam
auf fast atavistische Art, (p. 16) und die Frauen ausbeutet.

Die Sicherheit und das dauerhafte gemeinschaftsbildende Element gibt es
in den frithen sexuellen Gedichten sehr wohl, nur liegt es bei den Ménnern.
Auffallend stark ist der traditionellerweise heterosexuellen Verbindungen zuge-
schriebene Paar- und Partnercharakter in dem irrefithrenderweise “Ballade von
der Freundschaft” betitelten Text, der an sich den Titel “Ballade von der Liebe”
verdienen wiirde.

1

Wie zwei Kiirbisse abwirts schwimmen

Verfault, doch an einem Stiel

In gelben Fliissen: sie trieben

Mit Karten und Worten ihr Spiel.

Und sie schossen nach den gelben Monden

Und sie liebten sich und sahn nicht hin:
Blieben sie vereint in vielen Nachten
Und auch: wenn die Sonne schien.

2

In den griinen harten Gestrauchern

Wenn der Himmel bewolkt war, der Hund

Sie hingen wie ranzige Datteln

Einander sanft in den Mund.

Und auch spiter, wenn die Zihne ihnen

Aus den Kiefern fieln, sie sahen nicht hin:
Blieben doch vereint in vielen Nichten
Und auch: wenn die Sonne schien.

3
In den kleinen rdudigen Hausern
Befriedigten sie ihren Leib
Und im Dschungel, wenn daran Not war
Hinterm Strauch bei dem gleichen Weib.
Doch am Morgen wuschen sie die Hemden
Gingen Arm in Arm fort, Knie an Knien
Vereint sie in vielen Nachten
Und auch: wenn die Sonne schien.

237



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

4
Als es kilter auf Erden wurde
Dach fehlte und Zeitvertreib
Unter anderen Schlingpflanzen lagen
Umschlungen sie da, Leib an Leib.
Wenn sie reden in den Sternennichten
Horen sie mitunter nicht mehr hin:
Vereint sie in vielen Nichten
Und auch: wenn die Sonne schien.

5
Aber einmal kam jene Insel
Manchen Mond wohnten beide sie dort
Und als sie fort wollten beide
Konnte einer nimmer mit fort.
Und sie sahn nach Wind und Flut und Schiffen
Aber niemals nach dem andern hin
Vereint sie in vielen Nichten
Und auch: wenn die Sonne schien.

6

“Fahr du, Kamerad, denn ich kann nicht.

Mich frifit die Salzflut entzwei

Hier kann ich noch etwas liegen

Eine Woche noch oder zwei”

Und ein Mann liegt krank am Wasser

Und blickt stumm zu einem Manne hin
Der ihm einst vereint in vielen Nichten
Und auch: wenn die Sonne schien.

7
“Ich liege hier gut! Fahr zu, Kamerad!”
“Laf} es sein, Kamerad, es hat Zeit!”
“Wenn der Regen kommt und du bist nicht fort
Faulen wir nur zu zweit!”
Und ein Hemd weht, und im Salzwind steht ein
Mann und blickt aufs Wasser hin und ihn
Der ihm einst vereint in vielen Nichten
Und auch: wenn die Sonne schien.

8
Und jetzt kam der Tag, wo sie schieden.
Die Dattel spuck aus, die verdorrt!
Oft sahn sie nachts nach dem Winde
Und am Morgen ging einer fort.
Gingen noch zu zweit in frischen Hemden
Arm in Arm und Knie an Knien
Vereint sie in vielen Nichten -
Und auch: wenn die Sonne schien.

9
“Kamerad, der Wind geht ins Segel!”
“Der Wind geht bis morgen friih!”

238



Book Reviews

“Kamerad, ich bitte dich, binde
Mir dort an den Baum meine Knie!”
Und der andere Mann band rauchend fest ihn
Mit dem Strick am Baume ihn
Der ihm einst vereint in vielen Néchten
Und auch: wenn die Sonne schien.

10
“Kamerad, vor dem Mond sind schon Wolken!”
“Der Wind treibt sie weg, es hat Zeit!”
“Kamerad, ich sehe dir nach noch:
Von dem Baum aus sieht man weit.”
Und nach Tagen, als der Strick durchgebissen
Schaut er immer noch aufs Wasser hin

In den wenigen und letzten Nichten

Und auch: wenn die Sonne schien.

11

Aber jener, in vielen Wochen

Auf dem Meer, bei der Frau, im Gestrauch:

Es verblassen viele Himmel

Doch der Mann am Baum wird nicht bleich:

Die Gespriche in den Sternennichten

Arm in Arm und rauchend, Knie an Knien
Die stets vereint, in vielen Nichten
Und auch: wenn die Sonne schien.

Neben den konventionellen Freundschaftstopi finden sich Liebe und Stabili-
tit. Diese gehen iiber das stereotype Treiben einer platonischen Minnergemein-
schaft hinaus. Das “Lieben” der ersten Strophe hat eine sexuelle Komponente.
“Sje liebten sich und sahn nicht hin” suggeriert priide Verschimtheit, eine nicht
vollausgelebte Leidenschaft. Exzessiver als in den heterosexuellen Gedichten
wird kérperlicher Kontakt—der Knie und Arme—in einer erotischen Vorspiel-
situation dargestellt, wihrend der gesellschaftlich verponte homosexuelle Akt
im Dattelsymbol, das eine Soixante-Neuf Situation umschreibt, verschliisselt
bleibt. Das Minnerverhiltnis ist, wie auch in den entsprechenden Dramen,
gebrochen. Das trotz der Langlebigkeit der Beziehung immer wieder be-
schworene Nicht-Hinsehen bevor es zu spit ist, setzt einen schmerzlichen Ton.
Wird auch rituell der Korper einer Frau benutzt, so ist kein Zweifel, daf} die
eigentlichen Liebenden die Arm in Arm davongehenden Minner sind. (Pietzcker,
p. 236) Der Baum, an der der eine Kamerad des anderen Knie binden soll, ist
kaum verhiilltes phallisches Symbol.

In den heterosexuellen Gedichten bis zu der masochistischen Hanna Cash
hin findet sich keine langfristige Partnerschaft. Die beiden Minner entsprechen
einander in Zielen und Anspriichen. “Die ‘Liebe’ als grofie sinnlich-seelische
Leidenschaft zwischen den Geschlechtern ist fiir den Dichter Brecht offenbar
kein zentrales Thema gewesen.'> Diese Ballade von zwei Miannern enthalt
jedoch eben diese Leidenschaft bis hin zur Liebesklage, zum Unvergefllichkeits-
topos. Die Frauengestalten—Anna-Gewolke-Gesicht, Marie A.—verblassen.
Einer der beiden Manner nimmt durch seine Langmut und Treue die traditionel-
lerweise weibliche Rolle ein. So verhilt es sich auch bei den Beziehungen
zwischen Baal und dem philandernden Ekart, Shlink und dem ihn beleidigenden

239



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

Garga—der promiskudse Mann wird zu einer Art unverletzlichem Supermann,
der anhingliche zur “Frau,” d. h. zu einem Geschopf, das etwa so weiblich ist wie
der Transvestit als reine Weiblichkeitsvorstellung einer mannlichen Phantasie:
“weiblicher” als eine Frau es je sein kann.

Die Gedichte “Einmal nur iiber dem Pfiihle,” (p.128) “Immer wieder,” (p-
129) “Es dauerte lange, bis. . ” (p. 132) u. a. Texte, die geschlechtsunspezifisch
bleiben, kénnen nach den obigen Uberlegungen minnliche Partner suggerieren,
tun es angesichts des kruden Frauenbildes des poetischen Umkreises. Auch das
Klettern in Biumen der frithen Dichtung erhilt eine Doppelbedeutung fiir
homosexuelle Kontakte, besonders, wenn man die folgende Zeile bedenkt:

Die reinen Vogler sollte man nur henken!

Wenn sich ein Weib mitunter auspumpt: gut.

Den Baum spiilt sauber keine Meeresflut!
(“Sonett Nr. 15,” p. 196)

Es mu damit kein enger biographischer Bezug angesprochen sein. Die
frithen Texte reflektieren ein homosexuelles Bewuftsein, welches sich auch in
den Kontext der frilhen Dramen fiigt, gleich, was Brechts eigene Praktiken
gewesen sein mogen. , )

Das Verhiiltnis, das sich aus der Konstellation her zu der Frau ergibt, ist das
eines Konkurrenten. Solange die Frau nur in korperlicher Lustfunktion be-
trachtet wird, und der Versuch wird in vielen Texten bis hin zur korperlichen
Verichtlichmachung unternommen, etwa in den Dirnengedichten, ist eine Nihe
mbglich, denn das Geschlechtstier kann—wie die hinter dem Busch der Be-
friedigung Dienende—keine Bedrohung fiir die homosexuelle Partnerschaft
sein. Der Liebhaber teilt das Leben auf existentieller Ebene. Freilich bleibt der
Frau gegeniiber Vorsicht geboten, denn sie konnte ja den Geliebten zu groflerer
Intimitat verlocken. So erklart sich die Frauenphobie vieler Texte, die nur not-
dirftig durch die kraftmeierische Geste verhiillt wird.

Die Pietzckersche Interpretation von Brechts Texten iiber die Sexualitit —
bislang die einleuchtendste — geht haarscharf an dem Aspekt der Homosexualitit
vorbei und irrt so um weniges. Die Homosexualitit ist nicht nur Protest oder
Mittel zur Authentizierung der Selbsterfahrung. Die “brutale Sexualitit, die
sich besonders im Verkehre mit Dirnen erfiillt” (Pietzcker, p- 275) hat ihre
Quelle in der Triebverdringung. Ihr Weg fithrt “iiber den Sadismus zum
Masochismus.” (Pietzcker, p. 299) Freilich ist es nicht die Heterosexualitit, die
hier verdringt wird, sondern die Liebe zum eigentlichen Partner, dem anderen
Mann, eine Liebe, die sich aufgrund sozial bedingter Priiderie nicht artikulieren
kann. Statt des begehrten Sexualpartners steht das gesellschaftlich sanktionierte
Liebesobjekt, die Frau zur Verfiigung. Ein Hafibild der ungewollten, aber leicht
erreichbaren Frau entsteht, das sich in Entsexualisierung duflert, wenn per-
sonliche Sympathie vorliegt (“Ich habe dich nie so geliebt, ma soeur,” p. 133)
oder in uferlose Verachtung und verbale Erniedrigungsversuche ausartet, wenn
intimer Kontakt stattfindet, dem man sich nicht entziehen kann, will man als
richtiger Mann gelten. In “Sonett iiber einen durchschnittlichen Beischlaf” (p.
57) mifhandelt der Sprecher die Frau, mit der er verkehrt, wihrend er an “ihn”
denkt und an die Einzelheiten des Verkehrs mit dem abwesenden Mann. “Gut:
weniger Lieb und weniger Vaselin,” das sind die Vorziige des Beischlafs mit der
Frau. Ebenso verhilt es sich in “Und ich schlug der alten Schlumpen / In die
Fresse, daB es krachte / Und dabei sah ich den Lumpen / den ich liebte und der

240



Book Reviews

lachte!” (p. 56) Heterosexualitit ist der Beweis der eigenen F unktionalitit, des
Giitezeichens vor anderen, je mehr, umso minnlicher, je weniger personlich,
umso weniger schmerzlich.

Dabher ist es einsichtig, dafl Brecht den “hohen Ton” in heterosexuellen
“Liebessachen” negiert, (Mennemeier, p. 63) daher auch die “Sexualangst und
-verachtung,” (Weber, p. 277) die weniger auf das korrumpierende patri-
archalisch-kapitalistische System, denn auf den Wunsch nach “Minnerliebe” des
Himmels, “ich nenne ihn Azurl, herrlich, violett, er liebt mich,” (Pietzcker,
p.243) Aus anderen Griinden als Schumann meint, bleibt bei Brecht der (hetero-
sexuelle) Geschlechtsakt “Selbsttauschung’”*

Wie Brechts friithe Stiicke handeln die Gedichte vom Frauenverbrauch.
(Weber, p. 58-59) Baal verschleift finf Frauen. Der Verbrauch motiviert sich
aus dem Wunsch, “mit der Liebe fertig zu werden!’ (Mennemeier, p. 63) So
entstehen Todes-, Mord- und Selbstmordphantasien, die Vorstellung, Frauen
wiirden die Schwangerschaften nicht iiberleben, die Manie, sie zu schwingern.
Ja, gerade die Schwangerschaft wird oft zum Mittel, eine Frau aus dem Wege zu
riumen—wenn auch in “einsichtigeren” Texten, wie “Erinnerung an die Marie
A? (p. 135) diese Vorstellung als Illusion entlarvt wird. Wunschziel ist, die
Frauen zu eliminieren: “Tarpeja,” “Vom ertrunkenen Madchen,” “Die Ballade
vom Liebestod,” u. a.

Wunscherfiillungen sind auch die Texte iber die Verstofung, Zuriick-
weisung oder Mifhandlung der Frau durch den sie kalt ausbeutenden Mann, z. B.
“Von He,” “Das Lied vom Surabaya-Johnny,” “Gesang aus dem Aquarium,” usf.
Die Erkenntnis kontrirer Fakten 18st in den Texten Melancholie aus, bzw. lafit das
Schreckensbild der vampirhaften Frau aufkommen, “Mahagonnysong Nr. 47
Befriedigung dagegen verschaffen die Texte, in denen die Frau durch den Mann
absolut kontrolliert wird, z. B. “Lied der liebenden Witwe,” (p. 47) “Die Ballade
von der sexuellen Hérigkeit,” (p. 91) u. a. Die imaginierte Gefahrdung der Frau
durch die Schwangerschaft st das biologische “Atsch-Atsch” des Penisbesitzers
gegeniiber der Uterusbesitzerin aus, (“Beuteltier mit Weinkrampf”’) deren gefihr-
liche Vagina er unter dem Gefiihl der Kastrationsandrohung doch wieder furch-
tet. (Pietzcker, p. 285) Daher auch der Don Juanismus, der Zwang, sich zu
beweisen und das Vermeiden des Sich-Festlegens—denn Don Juan fiirchtet,
verlassen zu werden. Brecht spart auffillig Phinome seiner Umwelt aus, die der
Frau groflere Autonomie verleihen kénnen: die in der Weimarer Republik haufig
betriebenen Abtreibungen oder auch die Geburtenverhiitung—Fakten, die
seinen poetischen Kosmos gestort hitten. Vollstandig ist das Bild seiner “Liebes-
gedichte” nur dann, wenn zwischen den Zeilen der abwesende Mann, der Ge-
liebte und Begehrte, aber oft Versagte, mitgelesen wird. .

Das entworfene Frauenbild spart ganze Daseinskomplexe im Leben der
Frau aus. Klischeevorstellungen iiber die Frau aus der Pornographie und der
Trivialliteratur ergeben in Kollage das Bild, welches dienende Stellung und
Inferioritit impliziert. Der Brechtsche Standardmensch ist der Mann. Ressen-
timent gegen intellektuelle Frauen ist in der frithen Lyrik spiirbar. (“Von He”)
Auch in den spiteren Texten gelingt es Brecht nicht, selbst Helene Weigel ohne
die Accessoires ihrer hausfraulichen, weiblich-dienenden Existenz zu sehen, also
ihre Leistung zu schmilern. “Schauspielerin und Fliichtling, Magd und Frau!”
(p. 156) Das Argument, Brecht habe es nicht besser wissen konnen, bricht
zusammen, bedenkt man die Frauenbewegung um die Jahrhundertwende und die
Brecht selbst bekannten Frauen: Zetkin, Luxemburg, Erika Mann, um nur einige

241



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politik

zu nennen. Das Frauenbild, das das Aufkommen einer heterosexuellen Liebes-
lyrik ausschlieft, da es, wenn es sexuelle Komponenten enthilt, Intelligenz
vermissen lafit, bei der Anwesenheit der geistigen Komponente jedoch ein
asexuelles Geschopf anvisiert wird, krankt nicht an dem Fehlen moglicher
Vorbilder in der historischen Realitit, sondern der bewufiten Selektion auf Seiten
des Autors.

“Das Gehabe der Mirkte” (p. 62) entlarvt in marx-engelschen Termini die
der biirgerlichen Moral unterliegenden Doktrinen und klagt iber die Entfrem-
dung der Liebenden voneinander in der kapitalistischen Welt. Jedoch ist und
bleibt gerade die biirgerliche—kleinbiirgerliche—Moral indirekt und direkt in
den friihen und spiten Gedichten normsetzend. Es entgeht Brecht z. B. ganz, daB
die Frau doppelt unterdriickt ist als Proletarier in der Familienstruktur.!> Kritik-
los nimmt er ihre Rolle als Sich-Aufopfernde und Dienende hin, als geschlechts-
lose Mutter. Das Sexualwesen Frau aus der fritheren Lyrik verschwindet aus den
spiteren Texten.

Indem Brecht Promiskuitit fiir den Mann propagiert, bewegt er sich im
alten Territorium der doppelten biirgerlichen Moral. Indem er die weibliche
Untreue oder Promiskuitit als Schockeffekt benutzt, wird als Norm fiir die Frau
noch immer die spiefbiirgerliche “Anstindigkeit” gesetzt. Die Rachegeliiste des
betrogenen Ehemannes sind konventioneller als ihre Formulierung es zunachst
vermuten laft. (p. 95) Frauen, die herzhaft Priigel des Geliebten einstecken, wird
implizit applaudiert. Brechts Mutter und Frau—Hure-und-Dirne-Kontrast ist alt
wie der Eva-Maria Mythos, wie die hohe und niedere Minne. Bezeichnender-
weise rit die alte Fose der jingeren nach eindringlicher Darstellung des
schmutzigen Geschiftes, (p. 200) es anders zu machen, so lange dazu Zeit ist.
Der Wunsch, auch die unmoralischen Frauen hitten den minnlichen Standard
verinnerlicht und hielten sich fiir einen Dreck, ist unverkennbar. (GW,p. 271)

Konventionell ist, bei allem Spafl iiber die Jungfernschaft der “Seelen-
braut,” die Forderung, daf die Liebe unmaterialistisch und bedingungslos zu sein
habe, eine reine Liebe also, die sich selbst geniigt und nicht von Auferlichkeiten
abhingt. So erscheint die liebende Witwe zwar ein wenig licherlich, (p. 47) aber
nicht verachtlich. Dagegen schwingt Emporung iiber das “feile Weiberfleisch” in
der “Ballade von einem Weib (p. 46) Von Evelyn Roe hin bis zum guten
Menschen von Sezuan darf das Stereotypbild der guten Hure nicht fehlen. Aus
dem letzteren Drama ist die “vorbildliche Liebe” genommen:

Ich will mit dem gehen, den ich liebe.
Ich will nicht ausrechnen, was es kostet.
Ich will nicht nachdenken, ob es gut ist.
Ich will nicht wissen, ob er mich liebt.
Ich will mit ihm gehen, den ich liebe.
(p. 142)

In der androgynen Shen-Te ist sicherlich auch das Sehnsuchtsbild des Geliebten
enthalten.

Keuschheit ist bei aller Kostiimierung ein Wert, wie Brechts Aussage iiber
die russischen Frauen belegt:

Stolz

Als der amerikanische Soldat mir erzihlte
Wie die wohlgenihrten deutschen Biirgertéchter

242



Book Reviews

Kiuflich waren fiir Tabak und die Kleinbiirgertochter fiir Schokolade
Die ausgehungerten russischen Sklavenarbeiterinnen jedoch unkauflich
Verspiirte ich Stolz.

(GW, p. 940)

Auch fiir den spiteren Brecht ist Sexualitiit etwas, womit sich der Mann einen
Vorteil iiber die Frau verschafft, sie demiitigt. Die Sexualitit der Frau gegeniibe
ist ein aggressiver Akt der Besitzergreifung, der sie erniedrigen soll.*® :

Hier wie anderswo findet sich die patriarchalische Geste, die verlangt, daf
die Frau verinnerliche, was ein miannliches Konstrukt ist. Das iiberlebte An-
standigkeitsideal ist auch in der Gestait des gelangweilten Revuemadchens re-
flektiert, den geschlechtslosen Arbeiterinnen und Miittern der Mittelzeit. Der
Spott auf die Ehe trifft nicht die Institution, sondern Kailte und Fehlen von
Romantik—denn wie anders liefle sich ein Liebesideal beschreiben, welches
Dauer, Selbstlosigkeit, fraglose Treue—alles auf Seiten der Frau—voraussetzt?
(“Der Ehesong,” p. 80)

Brechts “kalkulierter Vandalismus” (Grimm, p. 216) mag daher stammen,
daf unrealistische minnliche Anspriiche sich als unhaltbar erwiesen haben. “In
Grundstimmung und Aussage ist Brecht keineswegs so weit von den Hof-
mannsthalschen ‘Terzinen iiber die Verginglichkeit,” von Heym, Trakl oder
Rilkes Liebenden” (Weber, p. 62) Das trifft besonders auf die frithen Texte zu, z.
B. “Ich habe dich nie so geliebt,” “Gesang von der Frau,” u. a.

Biirgerlich sind auch die misogynen Nietzsche-Anklange—zu Brechts
7eiten wohlbekannt. Selbst das Bild der Peitsche fehlt nicht: “Uber die Vitalitit,”
“Von He”

In den spiten 20er Jahren verlieren sich die sexuellen Aussagen, seien sie
homosexueller oder heterosexueller Art. Mehr Raum wird emotionaler Ge-
stimmtheit eingerdumt. Pietzcker folgert daher: “Diesen Weg, der von der
Triebversagung iiber den Sadismus zum Masochismus fiihrt, geht Brechts Lyrik
in ihrer Entwicklung zuriick. Sie entspricht einer erfolgreichen Psychoanalyse
.. 7 (Pietzcker, p. 299) Pietzcker spricht daher von einem Heilungsprozef im Fall
Brecht,der durch die Hinwendung zum Marxismus und das antifaschistische
Engagement eingetreten sei."Die Entwicklung zu einer freieren Sexualitit ist
beim jungen Brecht eng verbunden mit der Wendung zur Gesellschaft..”
(Pietzcker, p. 302)

Dies ist nun nicht der Fall, es sei denn, man setze Repression gleich Heilung.
Tatsache ist, daB ein pornographischer Brecht schlecht in die Reihen der—
zumindest dem Anspruch nach—keuschen klassenkimpferischen Garde gepafit
hitte. So entschlug er sich ganz der Drastik—und gleichzeitig auch der Sinnlich-
keit. Es ist ja fast komisch, da$ Kritiker bei dem Versuche, auch noch beim reifen
Brecht (nun gesunde) Sexualitit zu finden, die wollenen Unterhosen und den
langen Bauernrock als sinnlich-erotisch werten wollen. Bei anderen mochte das
zutreffen, bei Brecht, von dem man weif, welche Register er ziehen kann, sind
diese Anspielungen nichts als eine schwichliche Gebarde. Mit der ideologischen
Bewufitwerdung sind beide Arten der zuvor offenliegenden Sexualitat in den
Untergrund gegangen—die homosexuelle und die sado-masochistisch hetero-
sexuelle.!” Die Liebenden der spiteren “Liebesgedichte” bleiben unkérperlich und
asexuell—nicht etwa androgyn. Der “Liebesunterricht” (p. 209) ist frei von der
Sprache sinnlichen Begehrens. Es ist ein papiern-theoretischer Text.

Sprachlich hat sich eine Anderung vollzogen. War die Sprache der fri-

243



Brecht: Women and Politics/Frauen und Politib

heren Texte reich an Neuheit, Wagnis und anarchischem Experiment, so ist sie in
den Nachkriegsjahren sprode geworden—wie auch die Liebe, von der sie spricht.
Theoretisch sind auch die Anklagen gegen die noch immer herrschende Lieb-
losigkeit.'® Neue Themen haben die alten abgelost und einen neuen sprachlichen
Habitus notwendig gemacht.

Dagmar C. G. Lorenz
Columbus, Ohio

Anmerkungen

1. Hannah Arendt, “The Poet Bertolt Brecht,” Brecht, ed. Peter Demetz (Engle-
wood Cliffs, N. J.: Prentice Hall, 19620, p. 45.

2. Carl Pietzcker, Die Lyrik des jungen Brecht (Frankfurt: Suhrkamp, 1974). Al-
brecht Weber, “Zu Liebesgedichten Bert Brechts,” Interpretationen zur Lyrik
Brechis, ed. Rupert Hirschenauer, Albrecht Weber (Miinchen: Oldenburg, 1971).

3. Friedrich Engels, “Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des
Staats,” in: Karl Marx, Friedrich Engels, Werke (Berlin: Dietz, 1962)Bd. 21, p. 61
ff.

4. Reinhold Grimm, Brecht und Nietzsche (Frankfurt: Suhrkamp, 1979), p. 17.

5. Werner Hecht, Brecht. Vielseitige Betrachtungen (Berlin: Henschel, 1978).
Ders. und Hans-Joachim Bunge, Kithe Riilicke-Weiler, Bertolt Brecht. Sein Leben
und Werk (Berlin: Volk und Wissen, 1968).

6. Ingeborg Bachmann, “Bertolt Brecht: Vorwort zu einer Gedichtanthologie,”
Werke, Bd. 4 (Miinchen: Piper, 1978), p. 365-67

7. August Bebel, Die Frau und der Sozialismus (Stuttgart: Dietz, 1891).

8. “Die Liebe dauert nicht, weil sie durch Geld verdorben ist,” spekuliert Weber, p.
75.

9. “In den ‘finsteren Zeiten’ wird sie zur Beziehung, die sich iiber Bezahlung und
Ausbeutung reguliert, als ‘Ware’ Liebe, gleich ob in Form der Prostitution oder in
Form der biirgerlichen Ehe,” Hecht, p. 237.

10. Bertolt Brecht, Gesammelte Werke 8, 9, 10 (Frankfurt: Suhrkamp, 1967). (Ge-
dichte, 1, 2, 3), hier: Gedichte 1, p. 235-37.

11. Gesammelte Werke 1, p. 51, p. 58, p. 186. Im Text: GW.

12. Keith A. Dickson, Towards Utopia. A Study of Brecht (Oxford: Clarendon,
1978), p. 288.

13. Franz Norbert Mennemeier, Bertolt Brechts Lyrik (Diisseldorf: Bagel, 1982), p.
61. Hans-Thies Lehmann, “Das Subjekt der ‘Hauspostille Eine neue Lektiire des
Gedichts Vom armen B. B.,” Brecht-Jabrbuch (1980), ed. Reinhold Grimm, Jost
Hermand, (Frankfurt: Suhrkamp, 1980), p. 22, warnt vor der eindeutigen Zu-
ordnung biographischer Daten. Freilich—eine Anniherung vom Allgemeineren an
das Personliche, vielleicht Autobiographische, geschieht in Gedichten, in denen,
wie in “Baals Lied” (p. 38) plétzlich eine Kehrtwendung vom ‘“er” zum “ich”
gemacht wird. (p. 38) Die Verwirrung, die zwischen der Nennung “Baal” und “ich”
besteht, lifit sich nur durch persénliche Identifikation deuten.

14. Klaus Schuhmann, Untersuchungen zur Lyrik Brechts (Berlin und Weimar:
Aufbau, 1973), p. 100.

15. Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht (Hamburg: Rowohlt, p. 1951), p.
73: “Diese Welt hat immer den Minnern gehért. . ” Schon der junge Brecht kann
sich eine weibliche Existenz ohne Mann nicht als sinnvoll vorstellen—z. B.
“Ballade von der alten Frau,” GW, p. 115-16. Bei den spiteren Liebesliedern aus
einer guten Zeit sei eine genaue Festlegung des Geschlechts der Sprecher gar nicht
von Belang. Christel Hartinger, Bertold Brecht—das Gedicht nach Krieg und
Wiederkebr (Berlin: Brecht-Zentrum DDR, 1982), p. 224.

244



Book Reviews

16. Hellmuth Karasek, Baals Gliicksverlangen (Miinchen: Kindler, 1978), p. 60,
verzeichnet drastische Verinderungen: “Geilheit, die dem jungen Autor als Tugend
erschienen war, die er aber jetzt mit dem puritanischen Zug der kommunistischen
Bewegung in Einklang, dem faulen Wohlleben und parasitiren Ausbeuten zu-
ordnet. . ”

17. So geht es weniger, wie Hartinger annimmt, um eine von “Entfremdung befreite
Gesellschaft” und Humanisierung der Natur, (p. 242) sondern eher um das
Gegenteil. . .

18. Peter Paul Schwarz, Lyrik und Zeitgeschichte. Brecht: Gedichte iiber das Exil
und spite Lyrik (Heidelberg: Lothar Stiehm, 1978), p. 117.

Material
not available

due to copyright
restrictions

245



Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions




Page image
not available

due to copyright
restrictions



















ISBN 0-8143-1788-X
ISSN 0734-8665




	Page 1

